#### Электронное издание

# Григорий Рудинский, свящ. К вопросу об отношении государства и школы к Церкви.

### Зеньков. Типография Г.Н. Подземского, 1908. - С. 12

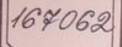
подготовлено

Отделом религиозного образования и катехизации

Ижевской и Удмуртской епархии

www.izhoroik.ortox.ru





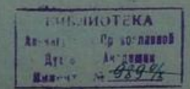
Къ вопросу объ отношеніи государства и школы къ церкви.

Священникъ Григорій Рудинскій

с. Дейкаловка Зфньковскаго уфзда.

БИБЛИОТЕКА Сашит-Петербургской Духовной Академия ИНВ. № 167062

word Wines



ЗБИЬКОВЪ Типографін Г. Н. Подвемскаго.

MWD:

named and the sound to the state of



## Къ вопросу объ отнощении государства и школы къ Церкви.

Въ платформахъ изкоторыхъ политическихъ партій вопросъ объ отношении государства и школы къ церкви занимаеть видное мъсто, практическое осуществление котораго (вопроса) по возможности въ ближайшемъ будущемъ составляетъ одну изъважитимихъ задачь носителей идей такихь партій. Что это за партін, каковы ихъ цван и вадачи въ стремленіи къ отдъленію государства и школы отъ церкви, имфетъ ли это стремление подъ собою реальную ночну, какъ результатъ назрѣвшей жизненной необходимости, или просто характеръ научно теоретический на подобіе тъхъ астрономическихъ романовъ Фламаріона, гдв герои его съ такимъ жаромъ и увлечениемъ стараются предугадать и по возможности обосновать вопросъ, оть чего произойдеть конецъ міра, оть столкновенія ли планеть или оледенвнія земной коры, вследствіе израсходованія солнечной теплоты и т. п., разработка и оснъщение этого вопроса представляется дёломъ серьезнаго значенія. Герои указанныхъ романовъ утещають себя темъ, что конечная катастрофа нашей планеты произойдеть по ихъ вычисленіямь чрезъ нѣсколько десятковъ милліоновъ лѣтъ, почему они могутъ отнестись къ занимающему ихъ вопросу хладнокровно и спокойно, нисколько не волнуясь за свою участь, тогда какъ вопросъ объ отдъленіи государства и школы отъ церкви прошелъ въ каголической Франціи, можно сказать, на нашихъ глазахъ, что дало поводъ и нашимъ политиканамъ взяться за культивирование этого вопроса на родной почыв. можемь на первыхъ перахъ утвшить себя только твмъ общеизвъстнымъ фактомъ, что разница въ отношенияхъ между французскимъ государствомъ и католической церковью и русскимъ государствомъ и православной церковью до такой степени громадна и имъеть такъ мало общаго, что говорить о своевременности подобной реформы у насъ въ Россіи по меньшей мъръ странно, и вилюченіе этого вопроса въ политическія программы говорить о полномъ незнаніи, можеть быть, даже намеренномъ, какъ отечественной церковно-гражданской исторіи, такъ и исторіи папетва и западно европейскихъ государствъ, или же просто о русской привычкъ обезьянимчанья и унизительнаго преклоненія предъ всемъ иностраннымъ безъ разбору. Но вопросъ этотъ представляется слишкомъ важнымъ для историческихъ судебъ Россіи и православной церкви, чтобы пройти мимо его безъ доджнаго вниманія и всесторовняго обсужденія.

> БИБЛИОТЕКА Самкт-Патербурганой Духовной Академии ИНВ. № 167062

Отделение церкви отъ государства разематривается какъ дальнъйшій шагь и естественное следствіе введенія въ государствъ въроисновъдной свободы. Какимъ же образомъ изъ принципа свободы совъсти вытекцеть необходимость отделения церкви отъ государства! Въ популярныхъ "очеркахъ по исторіи конституцій" такимъ образомъ этотъ вопросъ опредъляется: "свобода совъсти заключается въ выборъ религіи, ез исповъданіи и въ проповъди. Каждый человыкь, достигший совершеннольтия, можеть совершенно свободно, по своему усмотрѣнію, выбрать себѣ религію, т. е. заявить когда это нужно, -- что онъ принадлежить къ такой то религіи, такой то секть или даже вовсе не принадлежить ни къ какой религіи. Свобода испов'яданія сводится къ праву всякаго челоз'яка испонадывать свою религію, т. е исполнять виашніе обряды своей въры и вообще дълать все то, что считаетъ нужнымъ для проявленія своихъ религіозныхъ чувствъ. Свобода пропов'єди съ точки зрвнія права ессь, собственно, родъ свободы слова.

Каждый человысь имбеть право славить своего Бога и докавывать вырность и, такъ сказать, красоту своей точки эрвнія на Него. Свобода совысти есть такое же неотъемлемое право человыка, какъ свобода личности, свобода собраній, свобода слова. Человыкъ долженъ двигаться, говорить, проявлять свои мысли и чувства. Выра – одно изъ сильныйшихъ чувствъ человыка. Жизнь безъ нея была бы весьма тяжелой, быть можеть, даже невыносимой. Выра дана людямъ, чтобы примирить ихъ съ жизнью. Примыненіе свободъ выбора религіи, исповыданія и пропокыди къ государственной жизни вызываеть цыльій рядь весьма сложныхъ и серьезныхъ посябдствій.

Разъ человъкъ имкетъ право выбирать себъ религію, то, значить, государство не въ правъ навязывать ему какое либо исповъданіе. Поэтому всъ религіи равны и всякое дъленіе грелигій на признанныя государствомъ и непризнанныя лишено основаніи. Государство не имбетъ права признавать или не признавать религіи. Такъ какъ исповъданія свободны и всъ религіи равны предъ закономъ, то пользованіе гражданскими правами не зависить отъ религіозныхъ воззрѣній гражданина. Къ какой бы религіи человѣкъ ни принадлежаль его права и обязанности предъ тосударствомъ остаются тьже. Всякій гражданинь, папр., имьющій право занять какую либо должность, не можетъ терять этого, права отъ того, что онъ исповъдуетъ ту или другую религію

Отсюда прямымъ слъдствіемъ является начало, кеторое принято

въ политект называть "отдъленіемъ церкви отъ государства"\*). Изъ приведеннаго отрывка ясно видно, что отношенія между церковью и государствомъ предсолагаются здъсь чисто витшнія, правовыя, какія существують напр. между двумя отдъльными министерствами, гдѣ руководящимъ мотивомъ сношеній служитъ фамусовское "подписалъ, такъ съ плечь долой".

Непрембинымь условіемь для каждаго гражданина, желающаго воспользоваться своими церковно-религіозными правами, ставится достижение совершеннольти, подобно тому какъ это требование является обязательнымъ, напр., при вступления въ бракъ, отбываити воинской повинности, при наследовании и другихъ случаяхъ гражданскаго кодекса. Словомъ, по такому взгляду церковь является по отношению къ государству чамъ-то въ родъ одной изъ договаривающихся сторонь; окончился договорный срокъ и объ стороны вольны или продлить его, или же порвать и прекратить на подобіє прекращенія уніи между Швеціей и Норвегіей, или разрыва наполеоновскаго конкордата. Очевидно, что такой взглядъ ва отношенія между церковью и государствомь могуть им'ять или тенденціозные или совершенно невфрующіе мыслители - политики. которые дальше параграфа и статьи не хотять или не могуть видъть ничего. Въ самомъ дълъ, большой странностью должно показаться, чтобы после почти двухтысячной эры христіанской нужно было бы кому то доказывать, что церковь христанская есть учреждение не земное, а небесное и ея задача - руководительство къ отечеству небесному, а не къ устройству политическихъ комбинацій. Христанская редигія и церковь своимъ ученіемъ произвели совершенный переворогь въ мірос-зерцаніи стараго міра; изть той области, куда бы не проникло благотворное вліяніе христіанства: въ общественныя отношенія людей между собою, въ семейныя, политическія, въ науку и искусство церковь христіанская внесла и продолжаеть вносить завъты мара и любви, братства свободы и равенства въ подлинномъ значении этихъ словъ. И это свое вліяніе на людей церковь распространяла не путемъ законодательнымъ. принудительнымъ, а мирной проповъдью среди вражды и озлобленія, гоненій и мученій. Церковь христіанская не имѣла непосредственнаго вліянія но законодательство народовъ, но она исправляла дикіе, грубые правы и дъйствуя на семейную жизнь людей, она вліяла и на государство. Авторъ исторів англиканской церкви каноникъ. Перри такими словами изображаетъ положение государственной церкви въ Англіи: "англиканская цервовь или духовен-

<sup>\*) «</sup>Очерки по исторіи конституцій. А. Г. Прессъ. гл. ІХ.

отво есть одно изъ сословій королевства, и оно обладаеть своей долей законодательной власти. Церковь признается государствомъ за такую религіозаую корпорацію въ Англіи, которая является законнымъ владъльцемъ всякаго имущества, выдъленнаго и опредъленнаго на нужды религіи, если при этомъ не указано опредъленно, что право на это имущество принадлежить какой - нибудь другой религіозной корпораціи. Церкви тщательно охраняются за кономъ, при чемъ клиръ каждаго прихода представляеть собою корпорацию съ опредъленными правами и обязанностями. По тому положению, которое церковь занимаеть нь государстве, она называется посподствующею". Это положение создалось не какимъ - нибудь актомъ парламента, но вслыдствіе постепеннаго проникновенія церкви въ государство и вслыдствіе того, что они развивались совмистно \*\* Таково положение церкви и духовенства въ Англи, въ образованивищемъ и либеральнейшемъ по грежданскому устройству государствъ, гдъ прекрасно понимають и цънять не внъшнюю только, а главнымъ образомъ духовную, внутренню сторону союза между церковью и государствомъ, вслъдствіе ихъ совмъстнаго развитія и проникновенія церкви въ государство. Цри наличности такихъ условій очевидно не представляется удобнымъ и возможнымъ говорить объ отдълени церкви отъ государства. Но если это можно утверждать относительно церкви Англиканской, то объ отделеніи церкви православной отъ русскаго государства нельзя даже заикнуться, такъ это невъроятно и противоръчить всему ходу русской исторіи. Снова зам'єтимъ: что не мен'є странно было бы распространяться о значеній и вліяній православній церкви въ тысячельтней исторіи русскаго народа; странно потому, что объ этомъ трактують подробно даже ть учебники по русзкой исторіи, которые никакъ нельзя заподозрить въ пристрастіи къ православной церкви и нужно совершенно закрынать глаза, чтобы не вать всемь ясной и очевидной исторической правды-всеобъемлющаго проникновенія православной христіанской церкви во всъ стороны развитія русской государственной жизня. Если съ высоты безпристрастной исторіи огдинуться мысленнымъ взоромъ на начало возникновенія, собиранія в упроченія русскаго царства, его культуры, просивщения и образованности, то нашимъ глазамъ представилась бы полная глубокаго историческаго смысла картина. На обширной равнинь, покрытой дремучими лесами, безбрежными степями, то здась, то тамъ показываются маяки христіанскаго подвижничества, сначала скромныя часовни, потомъ величественные храмы, обители съ благочестивыми насельниками-иноками,

<sup>\*)</sup> Э. Поррягъ. «Современная Англія» стр. 249.

ушедшими въ мѣсто уединенія оть соблазновъ міра для подвиговъ труда и молитры и вибеть принесшими сюда свъть грамоты, такъ что наши православные монастыри были и первыми разсадниками просвъщения, письменности, надолго удержавъ за собою значение культурныхъ центровъ, оплотъ народности противъ безчислевныхъ притизаній Татаръ, Турокъ, Литвы и Польши. Отсюда какъ отъ центра по периферіямъ во всему лицу земли русской стало разливаться христіанское просв'ященіе, пропов'ядь евангелія, призывъ къ миру и объединению. О значении и вліяніи христіанской церкви на русскую государственность, семью и вообще весь укладъ народной жизни исписаны цълые томы научныхъ изслъдованой талантливыхъ ученыхъ и историковъ и не намъ объ этомъ распространяться въ краткой заметив. Для целей настоящей статьи будеть достаточнымъ указать на то, что ври всемъ многоразличномъ вліяній церкви и ся представителей, духовенства, на развитіе общественно-государственной жизни въ Россіи никогда не было и въть того, что принято называть клерикализмомъ, т. е. стремленія духовенства подчинить сноимъ сословнымъ видамъ интересы другихъ группъ населзвія, стремленія къ захвату въ свои руки свътской власти, цезарепанизма; явленіе совершенно протиноположное западной церкви, гдв еще и текерь послв окончательнаго крушенія свътской власти панъ послъдние не хотять согласиться и примириться съ существующимъ положенјемъ, считая итальянского короля, признавнаго всемъ народомъ, узурнаторомъ, а себя "пленниками" Ватикана Естественно, что при такомъ положении трудно говорить о союз'в церкви и государства, хоти въ данномъ случав отвітственность за такое положеніе ціликомъ ложится на католическую јерархію, а не церковь. Несомивино, что происшедшему во Франціи отділенію церкви оть государства въ значительной міррі способствовала такая разобщенность интересовъ государства и духовенства.

Въ издрахъ католической церкви имъло мъсто существование союзовъ, не дозволенныхъ государствомъ и "одной изъ гланныхъ задачь при издании закона 1 июля 1901 г. было обезпечить закрытие, упразднение неразръшенныхъ конгрегацій, такъ какъ имълось въ виду положить конецъ запрещеннымъ союзамъ".

Такимъ образомъ во Франція враги католической церкви; стремившіеси къ отдъленію церкви оть государства, нашли себъ дъятельныхъ помощниковъ въ лицъ самой католической ісрархія и монашескихъ орденовъ. Если мы теперь обратимся къ русскимъ политическимъ партіямъ, въ программахъ которыхъ стоитъ отдъле-



ніе церкви оть государства, то должны прійти къ тому завлюченію. что они стремятся къ такой реформъ не потому, чтобы въ православной церкви были элементы, угрожавшіе спокойному теченію общественно государственной жизни, а потому скорке, что видатъ въ церкви оплотъ этой жизна-и, чтобы его разрушить, стараются провести реформу отделенія церкви оть государства, наденсь такимъ путемъ избавиться отъ мощнаго противника своихъ вождельній. Подобнымъ реформаторамъ не лишне будетъ привести глубокомысленныя слова французскаго историка И. Тэна: "если мы когда либо и найдемъ что намъ нужно, то это совершится не въ силу модныхъ теорій. Въ этомъ смыслів наши личные вкусы были бы совершенво излишни; природа и исторія уже напередъ предръшили, что намъ нужно: намъ нужно принаравливаться къ нимъ, такъ какъ навърное исторія и природа не стануть приспосабливаться къ намъ Соціальная и политическая реформа, которую можеть принять народъ, не предоставлена на его усмотръніе но заранъе опредълена его характеромъ и его прошлымъ. Нужно, чтобы она до мельчайшихъ подробностей соотвътствовала живымъ чертамъ, къ которымъ ее прикладывають иначе она зачахнеть и распадется на куски. Поэтому, если мы найдемъ, то это можеть быть достигнуто лишь путемъ изученія собственнаго характера и чёмъ зучше мы будемъ знать самихъ себя, тъмъ яснъе увидимъ, что намъ нужно.Такимъ образомъ следуетъ отринуть обычные методы и определить характеръ націи прежде чемъ сочинять для нея государственное устройство Это единственное средство для возведенія правильной постройки, основанной не на пустыхъ умствованіяхъ \*\*) Характеръ націи русской опредалился съ достаточной ясностью, которая всегда выскажется противъ "пустыхъ умствованій" въ родѣ отдѣленія церкви оть государства, такъ какъ осуществление подобныхъ умствованій привело бы къ посл'ядствіямъ, горькіе плоды которыхъ уже подтачивають корень французской націи: наукой установленъ факть несомивниаго вырожденія французскаго народа, къ которому разнузданность расшатанность и полная его привела явившаясь следствіемъ индиферентизма и полнаго отпаденія церкви, которая вездъ является совъстью народа, учительницею и хранительницею правственности, а извъство, что бываеть съ человъкомъ, который заглушаеть въ себъ голосъ совъсти; хорошо еще, если онъ не впадеть въ состояние одичания.

Переходя ко второму пункту разсматриваемаго вопроса объ отделении школы отъ церкви, должны заметить, что онъ имеетъ

<sup>\*)</sup> И. Тэнъ «Происхожденіе современной Франція» т. І. стр. 4.

тасную связь съ первымъ и является какъ бы естественнымъ продолженіемъ его. И мотивы стремленій къ отдаленію школы отъ церкви и возраженія противъ нихъ по существу остаются тъже, что и въ вопросъ объ отделении государства отъ церкви. О значении школы въ жизни народа нечего распространяться: оно ясно и оспаринаемо быть не можеть, но на характеръ и направленіе школьнаго образованія и воспиталія не всв иммотъ одинаковый взгладь и по этому вопросу и въ литературв и въ жизни существуеть изсколько теченій, однимъ изъ крайнихъ выраженій которыхъ служить мивніе о необходимости отдівленія школы отъ церкви. Въ тъхъ же "очеркахъ по исторіи конституцій" по этому новоду мы читаемъ: "такъ какъ государство не можетъ никому навязывать религіи то общественное или государственное образованіе и воспитаніе дітей должной быть "світскимъ". Только родители, а не государство обучають дітей религіи; за это они беруть на себя правственную отвътственность передъ Богомъ такъ же, какъ за жизнь своихъ дътей. Государство же въ лицъ церкни не несегь никакой обязанности, потому не можеть имъть никакого права. Религія и предметь, называемый Закономъ Божінмъ препонается въ школахъ только тогда когда того желають родители учащихся. Предметы эти не могуть быть обязательными. - Съ воспитаніемъ происходить тоже самое. Государство саме не имфетъ права требовать религіознаго воспитанія дътей. Это дъло родителей. Для свободной страны нужны свободные люди; съ свободной душой, съ яснымъ, ничкиъ не подавленнымъ умомъ. Для свободной страны нужна предпріимчивость, иниціатива, нужна другая сторона редиги - чувство жизни, а не смерти, сознание того, что Богъ создаль людей, чтобы жить, чтобы развиваться и пользоваться всьми способностими, данными имъ Богомъ. Ясный солнечный день данъ для труда, движенія и радости, ночь для сна и покоя. Государству нуженъ главнымъ образомъ этотъ солнечный день. Поэтому эллинскій художественный взглядь на жизнь, живой взглядъ античныхъ грековъ гораздо полезнъе росту государственной свободы, чъмъ мистицизмъ и фатализмъ Востока. Религіозное воспитаніе, проникнутое идеей отреченія оть міра, основанное ва томъ, что земная жизнь-вообще не жизнь, вся пропитана грахомъ, что душа нуждается въ спасеніи и что мы живемъ только для будущаго, развиваеть нь людяхъ теривніе и смиреніе. Эти добродівтели учать безропотно переносить всякій гнеть, несправедливости и бъдствіе. Слепое повиновеніе - воть основное начало религіознаго воспитанія. Вибсто разумной, сознательной двятельности оно пріучасть людей къ апатіи, равнодушію къ

жизни. стремленію къ аскетизму. Оно развиваеть такія свойства, которыя неминуемо должны принести къ сибели самого госу-дарства"\*) Таковы основанія, принодимыя нащитвиками отдъленія школы отъ церкви. При ближайшемъ разсмотрівній кажущаяся доразательность приведенныхъ основаній падаеть сама собой. Вънихъ прежде всего видна путаница понятій, тенденціознов извращеніе смысла ученія христіанскаго, не говоря о психологической веправильности взгляда на воспитаніе, такъ какъ въ основу его кладется только развитіе въ человівкі чувственной, матеріальной стороны, культъ плоти, а требованія духовной природы совершенно игнорируются.

Ожесточенная борьба за существование уже и безъ того положила свой отпечатокъ на обучение и воспитание, вытравляя въ питомцахъ школь безкорыстныя, идеальныя стремленія къ добру, правдъ и самоотвержению и, наоборотъ, пробуждая животныя стремленія къ сытости, наживъ и другимъ подобнымъ качествамъ. Вст почти родители озабочены мыслію о томъ, какъ бы дать своимъ дътямъ такую спеціальность, при которой матеріальная сторена ихъ жизни была бы наиболье гарантирована, забывая главное, какъ бы воспитать хорошихъ людей, а потомъ уже спеціалистовъ. Насколько подобная матеріалистическая основа воснитавія ділаеть людей счастливыми, объ этомъ лучше всего свидіттельствують все чаще повторяющіеся случан самоубійствь учащейся молодежи, неръдко съ собственными заявленіями самоубійць, что ръщаются на подобный щагъ, вследствіе безцельности и пошлости жизни.-- Христіанство нисколько не отрицаеть ни предпріимчивости, ни иниціативы, энергіи, но оно им'веть свой взглядъ на богатство, къ достижению котораго главнымъ образомъ направлены указанныя качества, считая богатство не средствомъ эксплоатація и угнетенія б'єдвыхъ, а напротивъ могущественнымъ для деланія добра. Отожествлять христіанство и мистицизмъ фатализмъ Востова значить заявлять о полномъ невъжествъ незнании сущности христіанскаго ученія, такъ какъ съ точки, арвнія христіанства въра въ фатумъ признается грёхомъ тяжкимъ, несовићетимымъ съ званјемъ христіанина. Теривніе и смиреніе двъ великихъ христіанскихъ добродътели, но сказать, чтобы эти добродътели учили безропотно переносить всякій гнеть, несправедливости и бъдствія-это совершенная напраслина. Многіе подвижники христіанства, въ своей личной жизни дъйствительно безропотно и терићанно переносившје всякій гнеть и неправду, въ общественной жизни были грозными ихъ обличителями, заступ-

<sup>•) «</sup>Очерки по исторіи конституцій». Прессъ. тл. IX.

никами обездоленныхъ; испомнимъ для примъра хотябы святителя Николая, Іоанна Златоуста и др. Что касается указанія на то, что христіанство пріучаетъ людей къ анатіи, равнодушію къ жизни, стремленію къ аскетизму то здѣсь цитируемый анторъ въроятно просто смѣшалъ ученіе христіанства и философію пессимизма Гартмана, или же сдѣлалъ собственное открытіе, такъ какъ относительно христіанства подобное сужденіе приходится слышать въ первый разъ; чуть ли не на каждой страницѣ езангелія можно найти призывъ къ непрестанному нравственному совершенствованію, постоянному духовному бодрствованію и осужденіе апатіи, какъ состоянію безразличія и равнодушія къ добру и злу.

Задача школы заключается во всестороннемъ, гармоническомъ развитси личности; въра есть одна изъ сторонъ нашего духа и оставлять безъ развитія и образованія эту способность души также нътъ основаній, какъ и забросить умственную сторону ея Поэтому и съ точки арфија исихологіи было бы непоследовательно исключать изъ круга школьяаго обученія предметь, компетенцій котораго принадлежить область въры и правственности. Одинъ изъ защитниковъ отделенія школы оть церкви и исключенія Закона Божія изъ часла обязательныхъ предметовъ пишетъ: "въ сферу сознательнаго критическаго отношенія должны войти исобственные поступки оканчивающаго школу, все его поведеніе и поведеніе окружающихъ его людей. Школа не можеть выпустить человъка безъ твердой опоры тамъ, гдъ въ ней чаще всего и больше всего встръчается надобность. Поэтому въ задачу школы наравив съ умственнымъ должно входить и нравственное развитие учащихся. До какихъ предъловъ должно быть доведено это развитие, трудно установить съ достагочной опредъленностью. Мы наметимъ лишь важитейшие моменты, до которыхъ следуетъ поднять этику учениковъ, и направленіе, въ накомъ надо вести работу. Школа должна дать идеалъ совершенной личности и возбудить и укранить влачение къ нему. Идеалъ этотъ основывается на господствующемъ значеніи истины, развитомъ чувствъ человъческаго достоинства и уважении довъческой личности. Оканчевающему школу необходимо дать критерій для оцінки какъ своего поведенія, такъ и поведенія другихъ людей".\*) Въ приведенныхъ словахъ слышится признаніе безсилія нь области правственнаго развитія учащихся безь помощи церкви и въ частности Закона Божія; безъ нехъ школа не можетъ дать ни правильной дороги къ достижению правственнаго не только совершенства, но даже поридочности, не можеть она дать и идеала

<sup>\*)</sup> Журн. "Образованіе" 1906г., ноябрь ст. "къ вопросу о школьной реформів. Душечкинъ. стр. 132—133.

совершенной личности, такъ какъ не имжетъ прототипа совершенства, да и не откуда его взять, разяв только изъ греческой мивологія Законъ Вожій имбеть и должень имбть нь кругу школьныхъ предметовъ такое же значение, какое имбеть церковь для государства въ общирномъ смыслъ. Впрочемъ относительно преподаванія закона Божія и его значенія гораздо поучительнію и интересиве предоставить слово лицамъ, всю свою жизнъ посвятившимъ школъ; ихъ авторитетное слово, налъемся, или по крайней мере охладить пыль техъ митинговыхъ ораторовъ, которые съ налитыми кронью глазами, не желая никого слушать, какъ настоящіе фанатики, а не поборники свободы, не такъ давно оглашали аудиторіи криками: "долой Законъ Божій"! К. Д Ушинекій, указывая на христіанство, какъ на основу воспитанія, говорить: "воспитаніе береть челоніка всего, какъ онъ есть, со всіми его народными и единичными особенностями, его тъдо, душу и умъ . . Есть одинъ идеалъ совершенства, предъ которымъ преклоняются всё народности: это идеаль, представляемый христіанствомъ. Все, чъмъ человъкъ, какъ человъкъ, долженъ быть, выражено вполнъ въ божественномъ ученій, и воспитанию остается только прежде всего и въ основу всего положить и утвердить въчныя истины христіанства. Оно даеть указываеть высшую цель всякому воспитацю оно-же служить для воепитанія каждаго христіанскаго народа источникомъ всякаго свъта и всякой истины. Это неугасимый свъточь, идущій въчно, какъ огненный столбъ пустыни, впереди человъка и народовъ; за нимъ должно стремиться развитіе всякой народности и всякое истинное воспитаніе, идущее вмість съ народностью.

Необходимо, чтобы свътскія лица, принимающієся за воснитаніе, особенно простого народа, были не только хорошіе педагоги, но и истинные христіане по своимъ стремленіямъ и убъжденіямъ. Какъ только мы захотимъ отдълить непереходимою гранью преподаваніе Закона Божія отъ преподаванія другихъ предметовъ, то хотя преподаваніе различныхъ предметовъ останется, но воспитаніе исчезнетъ. Современная педагогика исключительно выросла на христіанской почвѣ, и для насъ нехристіанская педагогика есть вещь немыслимая,—дъятельность безъ цѣли, предпріятіе безъ побужденія позади и безъ результатовь впереди. Мы требуемъ, чтобы каждый учитель не только сообщаль своимъ ученикамъ факты науки, а развивалъ ихъ умственно и правственно. Но на чемъ же можеть оцираться правственное развитіе, если не на христіанствѣ. Пѣло народнаго воспитанія должно быть освящено церковью, и



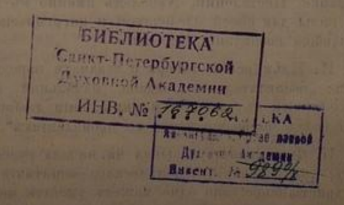
школа должна быть предлверіемъ церкви. Православіе есть ственная религія, которая, сохраняя нерушимо не вішов основныя истины христіанства, но и свои древнія формы, можеть стать религіей великаго и образованнаго народа, быстро и неукловно идущаго по пути общеевропейской цивилизаціи. Католицизмъ не истинами христіанства, а своею іерархіею поставиль препону цивилизаціи народа, и эта препона оказалась безсильною, Земное владычество, а не польза народная, было главнымъ католическихъ предатовъ Характеръ протестантизма всего лучше опредвляется его названіемъ-это візчная протестація, отрицаніе, которое не можеть остановиться не отказавшись оть собственнаго своего характера. Православіе же, свято сохраняя древнія формы христіанства и не объявляя римскихъ притязаній на земную власть, благословляеть и освящаеть всякій истинный прогрессъ. Сохраненныя православіемъ древнія, безконечно глубокія и полныя мысли формы христіанства открывають возможность безконечнаго, прогрессивнаго углубленія въ себя, какъ для младенчествующаго народа, такъ и для народа, обогатившагося всеми плодами образованія. Церковь православная никогда не сділается государствомъ и никогда не превратится въ школу; она останется всегда въчнымъ, неземнымъ учрежденіемъ. Наши духовные пастыри сберегли для насъ драгоцънное сокровище. Но сохранениемъ чистоты догматовъ въры, въчнымъ неумолкающимъ служеніемъ алтарю, не ограничиваются ихъ обязанности: они должны вводить народъ въ таинственный смыслъ этихь догматовъ и въ нравственный храмъ христіанства. Для этого недостаточно одного служенія алтарю и одной проповеди: къ этому должно присоединиться и учение. . . Не забудемъ, что такіе величайшіе двигатели діла народнаго воснитанія какъ Франке, Песталоцци, Арнольдъ именно въ христинствъ почернали силы для своей илодовитой и энергической деятельности, пересоздавшей вознитание Европы".

- Н. И. Ильминскій, говоря о задачахъ народной школы, продолжаєть: "воспитательная задача начальной народной школы должна состоять въ развитія и укръпленіи любви къ Богу и ближнему во всъхъ по возможности ея проявленіяхъ".
- Т. И. Фидипиовъ, указывая на начала русскаго воспитанія, говорить: "въ основаніе человѣческаго воспитанія должно положить ученіе христіанское: оно одно можетъ указать человѣку, въ чемъ сестоить истинное просвѣщеніе, истинная добродѣтель и истинное счастіе: безъ него онъ нигдѣ и ни въ какомъ случаѣ не можетъ быть ни счастливъ самъ, ни цолезенъ другимъ. Но говоря о хрис-

тіанскомъ воспитаній, мы не должны забывать и того, что оно должно быть не какое нное, какъ предлагаемое православной церковью: ибо единственная и неизмънная хранительница правой въры въ тоже время есть по необходимости и единственная сокровищница истыннаго разумёнія вещей и чистыхъ правственныхъ понятій. Кром'в исключительной истины и чистоты своего ученія, православіе дорого русскому народу и но безчисленнымъ благодъяніямъ, которыя оно оказало ему въ теченіе его исторіи. Православію мы обязаны всёмъ: оно спасало васъ въ древній періодънашей жизни отъ тысячи бъдъ татарскихъ, литовскихъ, польскихъ и т д., оно охраняло насъ отъ западныхт искушеній и досель сохраняеть невредимою нашу народность отъ безчисленныхъ земныхъ вліяній; оно и наша защита и наше упованіе. Оно и до конца жизни нашего народа да будеть ея неизмѣннымъ основавіемъ, источникомъ нашего величія и славы, нашею первою похвалою" Можно было бы еще привести не мало свидательствъ извъстныхъ педагоговъ, какъ Рачинскій, Миропольскій и др. о значеній христіанской религій и церкви въ діль воспитанія, но полагаемъ, что и въ приведенныхъ эта мысль нашла себъ ясное и опредъленное выражение.

Священникъ Григорій Рудинскій.

с. Дейкаловка, Зѣньковскаго уѣзда.





#### Электронное издание

## Григорий Рудинский, свящ. К вопросу об отношении государства и школы к Церкви.

## Зеньков. Типография Г.Н. Подземского, 1908. – С. 12

подготовлено

Отделом религиозного образования и катехизации

Ижевской и Удмуртской епархии

www.izhoroik.ortox.ru

