#### Электронное издание:

## Безобразов М.В. Изречения Св. Кирилла и послание митрополита Никифора. Санкт-Петербург, 1898. – С. 14

#### подготовлено

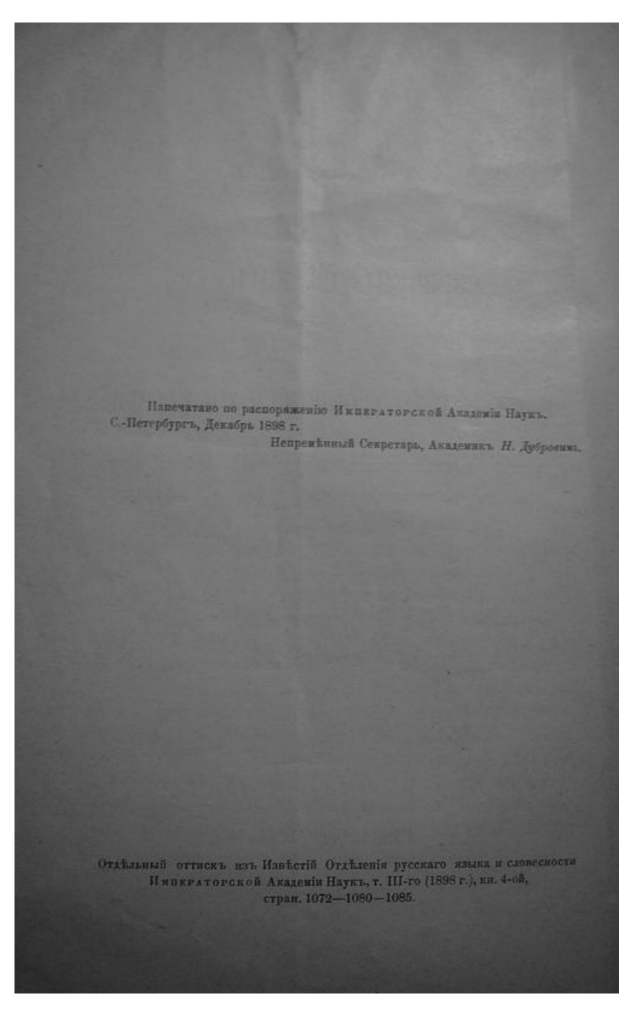
Отделом религиозного образования и катехизации Ижевской и Удмуртской епархии www.izhoroik.ortox.ru





Отдел религиозного образования и катехизации Ижевской и Удмуртской епархии www.izhoroik.ortox.ru, Санников М.А., 2011

оП. В. Ебгобразова. ИЗРЕЧЕНІЯ СВ. КИРИЛЛА И ПОСЛАНІЕ МПТРОПОЛИТА НИКИФОРА (ABB FJABN H3% HPHTOTORIEHHAFO K% HEMATH TPYJA HOJE BAFJARIENE: "Къ истории просвъщения въ Россия"). >->-BUBAL OTEKA Nes Dan I A Kageman MHZ 12 00 САНКТИЕТЕРБУРГЪ. типографія императорской академія наукъ-Bur. Octp., 2 z., N 12. 1898.



## Изреченія св. Кирилла \*).

Если можно считать достовернымь, что св. Кирилль и Меводій были греками по отцу, славянами по матери, то сь такою же достоверностью нельзя сказать, на какомь языке написаны ихъ произведенія. Правда, что изъ девяти различныхъ догадокъ, клонящихся къ тому, чтобы разъяснить, что это быль за языкъ, нельзя не остановиться на томь, повидимому, более близкомь къ истине предположеніи, какъ бы разрубающемъ Гордієвъ узель или отказывающемся его развязать, именно на словахъ нашего летописца «а словенескъ языкъ и рускый едино есть». (Несторъ по древнейшему пергаминному списку 1377 г.; Калайдовичь, Іоаннъ Экзархъ, Москва 1824, стр. 8).

Вѣетъ глубокою йстиною отъ мысли, что въ тѣ времена еще не обособились различныя нарѣчія и что языкъ, который употребляли наши первоучители, не могъ быть ни древнеморавскимъ, ни паннонскимъ, ни панноно-моравскимъ, ни словинскимъ, ни древнесодгарскимъ... (А. С. Будиловичъ, Нѣсколько мыслей о греко-славянскомъ характерѣ дѣятельности св. Кирилла и Меоодія въ Меоодіевскомъ сборникѣ Варшавскаго университета, 1883, стр. 70). Не можетъ под-

ВМБЛИОТЕКА

Выды-Пастоянда статья представляеть одну изъ главъ общирнаго приготовлиемаго ил цечати труда подъ заглавіемъ: «Къ исторіи просвіщенія въ
России».

всего славянскаго міра и что діятельность ихъ принадлежить въ такой же степени намъ русскимъ, какъ и прочимъ славянскимъ народностямъ.

И все то, следовательно, что надо сказать о св. Кирилге, какъ о философе, является одинаково нашимъ достояніемъ и принадлежитъ къ области исторіи философіи въ Россіи, этой впервые нарождающейся области знанія.

Мы находимъ оцѣнку этой философской дѣятельности у проф. Платонова, который по поводу того, что св. Кириллу приписываются Апологи или Притчи (Quadripartitus apelogicus Cyrilli episcopi de graeco in latinum translatus quo relucet moraliter (?) in philosophia ethica per quattuor cardinales virtutes et morales etc.) выражаеть слѣдующее миѣніе.

«Въ Пригчахъ господствуеть платоническо - мистическое воззрѣніе на міръ, по которому все существующее, какъ въ нравственномъ, такъ и въ физическомъ мірѣ представляется подчиненнымъ единому закону. Такой образъ философіи, хотя и не отвергаемый, чуждъ уму Кирилла. Правда, изъ даннаго Кирилломъ въ одномъ случат опредъленія философіи видно, что Платонъ былъ ему близокъ. Но Платоновскія воззрѣнія не облекались у него въ форму мистицизма, а служили только ныспреннимъ пареніямъ ума».

Если и не внелић понятно, что понимаетъ Платоновъ подъ выспренними пареніями ума, то изъ послідующаго можно думать, что онъ подразуміваеть здісь религіозность св. Кирилла. Такъ онъ говорить: «Сочинитель Притчей является прежде всего философомь, умствующимь самостоительно и только въ подкрівлленіе своихъ словъ приводящимь слова священнаго Писанія и, притомъ одного Ветхаго Завіта наравні съ изреченіями мудрецовъ древнихъ, а нашь Кирилль не могъ бы быть таковымъ. У него на первомъ плані было бы слово Божіе и притомъ боліе близкое слово Христа, а умъ являлся бы только въ качестві почтительнаго слуги, подкрішляющаго и приближающаго къ

разумбино человбкомъ Божественнаго слова. 1-й есть оплосооъ христіанствующій, а 2-й христіанинь оплосооствующій. («Изслідованіе объ Апологахъ или Притчахъ св. Кирилла». Жури. Мин. Народи. Просибщ. 1868 г., № 5, стр. 392—393).

Мы сейчась увидимь, имћеть не Платоновъ право судить такимъ образомъ о міровоззрѣнів св. Кирилла и увидимь также и то, что въ томъ самомъ опредѣленіи, на которое онъ ссылается, Кириллъ является болѣе аристотелисомъ, чѣмъ платоникомъ.

Пожалуй, не мѣшаеть обратить здѣсь вниманіе на то, что, по мнѣнію Грессе и Фойгта, нѣтъ сомнѣнія въ томь, что авторъ Притчей быль знакомъ съ Гиппократомъ, Галеномъ и въ особенности съ Аристотелемъ.

Какъ бы ни были вѣски доводы Платонова, направленные противъ того, чтобы считать авторомъ Притчей св. Кирилла, какъ это думали чешскій историкъ Бальбинъ и іезуитъ Аляшидъ въ XVII в., нельзя не притти къ тому заключенію, что вопросъ объ авторѣ Притчей до сихъ поръ еще не рѣшенъ (А. Н. Веселовскій, Замѣтки по литературѣ и народной словесности, Сиб. 1883. Къ вопросу объ апологахъ св. Кирилла, стр. 59).

Для насъ же въ этомъ случат важно не то, былъ ли авторомъ Притчей епископъ Кирилъ Гвидонскій, жившій въ ХІІІ в. (Добровскій и Лавровскій), какой-нибудь нёмецкій схоластикъ (Платоновъ) или же клирикъ ХІV в. Гвидринъ (Фойгтъ); интересенъ же для насъ только этотъ самый фактъ приписанія св. Кириллу Апологовъ, указывающій на то, какъ высоко ставили и на западѣ мудрость нашего первоучителя (Сухомлиновъ, О исевдонимахъ, 142).

Не менёе цёнили его и въ Россіи. Въ одной стать в, помещенной въ Измарагдахъ подъ именемъ Слова Григорія паны Римскаго и едва ли последнему принадлежащей, говорится: велика е польза оученим слушати стго Васильы Iwa Злаўстаго и Ефрема и Кирила онлософа (Описаніе рукописей Синодальной библіотеки П², стр. 54 (рук. № 230). Такимъ образомъ имя послѣдняго ставится на ряду съ самыми знаменитыми и уважаемыми именами греко-россійской церкви и византійско-русской нисьменности) (Е. Пѣтуховъ, Къ вопросу о Кириллахъ авторахъ въ древнерусской литературѣ въ Сборникѣ II Отд. Имп. Академіи Наукъ, т. 42, № 3, стр. 30).

Такое отношеніе къ св. Кириллу имѣетъ и свою обратную сторону—именно вошло въ обычай принисывать ему то, чего онъ не написаль, и это началось, по мнѣнію Сухомлинова съ XII в. (О псевдонимахъ, 141). Вопросъ этотъ усложняется еще существованіемъ въ Византіи двухъ Кирилловъ—Кирилла Іерусалимскаго † 387 и Кирилла Александрійскаго † 444, у насъ же четырехъ Кирилловъ—Кирилла І † 1233 (о немъ была уже рѣчь), Кирилла ІІ епископа Ростовскаго † 1262, Кирилла ІІІ митрополита Кіевскаго † 1280 и въ особенности Кирилла Туровскаго, знаменитаго проповѣдника XII в., который, какъ писатель, не обладаеть къ тому же рѣзко очерченною физіономіею.

Какимъ образомъ можно объяснить появленіе на произведеніи имени Кирилла философа? Такъ М. И. Сухомлиновъ думаетъ, что «это могло произойти также не отъ прямого невѣжества переписчика, впервые поставившаго имя, а по увлеченію преданіемъ, идущимъ отъ первоначальныхъ временъ» (О псевдонимахъ, с. 141); «именно позднѣйшіе составители удерживали имя, находившееся въ древнихъ рукописяхъ» (с. 148).

Приписываются св. Кириллу, но ему не принадлежать слова: Сло стго Кіріла в а нелю по поученіе на сборъ; Слово стго Шца нійего Кирила о злы и невѣрны члвце, Поучение Кирила философа, напечатанное Сухомлиновымъ по списку XVI в. Троице-Сергіевской Лавры (О псевдонимахъ с. 138—140); Кирилла философа о пьянствѣ въ статъѣ арх. Варлаама (Описаніе сборника XV в. Кир.-бѣлоз. монастыря и болѣе пространная редакція въ Сборникѣ XVII—XVII в. въ Новгор. Соф. Б. № 1428. Пѣтуховъ с. 22, 27).

Приведемъ следующия пять изъ нихъ: 1-е встречается въ

полной редакціи и въ двухъ сокращенныхъ и имбеть варіанть. Полная редакція, «ниъ її сть їй творче всё межи англы и скоты и чакы створимь е словесе и смысло флучи на ф ско а гићво" и похото 🛈 англъ и еже ся кто на части приближается па<sup>ч</sup> таю г ...я причаё вышни: или нижня<sup>з</sup>». (Хронографъ № 453, л. 452. Востоковъ, Описаніе Румянцовскаго Музеума, стр. 731; тоже въ Сборникѣ XV в. Кирилло-бѣлозерской библютеки у арх. Варлаама въ Учен. Запискахъ 2-го Отд. Имп. Акад. Наукъ. т. V, стр. 60 — 61; также въ Сборникѣ XVII в. Троице-Сергіевой Лавры № 798, л. 203—204; въ Измарагдѣ той же Библіотеки нач. XVI в. № 203, л. 31 об., 32 об., гдѣ это изречение номъщено въ статът Слова св. Отецъ «ш словъ мира сего») Сокращенная редакція а. вкоже и Кириль философъ рече, ч (е) л (о) в (ѣ) ка соза б (о) гъ межоу двоу животное межоу анг (е) лъ и скота кромѣ айглъ гиѣвомъ и похотию и кромѣ скота словомъ и смысломъ (№ 182 Златоусть, л. 11; Востоковъ, Описаніе Румяндовскаго Музеума, стр. 230). в. Гаь ббъ сода чавка п среди двю живтну ангель и скта, нижши ангель гибвомъ и плтію и вышыши скта сл'в'мъ и смысл'мъ (Сборникъ № XLV Ими. Публ. Библютеки, л. 66).

Варіанть. Вопро философскій что есть сосуждение естеству к бесплотно<sup>му</sup> плоное или паки къ аргльско<sup>му</sup> міти чівчское или міть бжия к чівскои міти и еже что сосудение или не сосуждение во все<sup>х</sup> естествѣхъ меду бра и арглъ и чікъ и скої или при бозѣ и чівцѣх и аргелѣх и скотѣх. Овѣ сосуждение есть сирѣчь сопричастие и т. д. (№ 192, д. 195 об. Востоковъ, Описаніе, стр. 240).

2. Рече сты Кириль онлосо°. Разумьй, человьче, айтлыскую танну и стыхъ писаній шкровеніе: дано есть на воле суста мира сего врата та на востокъ врата та на запаз пути ран шворе" и бездна шткрыта (№ 409 Старчество Конца XVII или нач. XVIII в., 249 л. въ 4-ку Востоковъ, Описаніе, 627).

3. Кирилль философъ рече: «не того ради сотворени бы-





хомъ да ямы и піемъ и въ одежи различныя облечемся; но да угодимъ Богови и будущая и благая получимъ» (Памятники русской словесности XII в., стр. 92, Сухомлиновъ, О псевдонимахъ, 141).

- 4. Кирй филосов. Не хвали хвалащих та; ни хули хоулащих та, и не боу<sup>ля</sup> многоречи да не оуйобиши жерновомъ, их многи люди насыщающе, а себе не могоуще наплънити (Изъ Сборника XVI в. Погодина № 1287, л. 274 об.; также въ Сборникахъ Ундольскаго XVI—XVII вв. № 573, л. 59 об. и Погодина XVII в. № 1613, л. 116 об.).
- 5. Кирилъ филосо". Безумну Книгъчїе аще бы седми горъ книгы написаны быша, мдрти біл на почитанїе его, и аще не съ вниманїе" и разумомъ приничюще в нл почитают и не имоў разумѣти на оувѣ, что тлють книгы (Изъ того же Сборника Погодина № 1287, л. 114, Описаніе ркп. Синод. библ. П³, сгр. 637).

Нельзя, конечно, съ полною достовърностью объявить, что изреченія эти не принадлежать св. Кириллу, какъ одинаково нельзя основывать на нихъ какихъ-либо дальнѣйшихъ выводовъ.

Насколько можно считать вопросъ объ этихъ изреченіяхъ открытымъ, съ такимъ же точно правомъ можно думать, что св. Кириллу принадлежитъ то самое опредъленіе философіи, на основаніи котораго Платоновъ находить возможнымъ назвать его платоникомъ.

Такъ на вопросъ логобета «что такое философія»? св. Кириллъ «скорымъ умомъ абіе рече» (Житіе св. Константина № 330, л. 4).

Пространная редакція этого отвъта гласить:

«Блаженый Костанти" философъ вопроси" бывъ со сходастика головета (вмъсто догофета) варасихия Кната что есть философия Свъща и рече: философия есть страт гдень; философия есть страт гдень; философия есть страт и объекание от всякого гръха; философия есть любовь непрестаная и бгу; философия есть бжий" и члический разумой блиморен" и

едико чакъ може багими делы приближити бгу яко добродътелю оучить его по образоу и по подобно быти сотворшему и; егда убо сила есть действо существо не глаголется обаче есть, егда же действо сила не глаголется по действо действуема ради» (№ 192 І. Дамаскина Творенія въпереводе Іоанна Эксарха Болгарскаго скороп. нач. XVIII в. въ 4-ку 201 л. Л. 1 по кат. Востокова въ Рум. Муз.; Горскій и Невоструевъ, Описаніе, ркп. Синод. библ. П², стр. 5; тоже въ Алфавитахъ ркп. Синод. б. № 353, скор. XVII в. въ 4-ку 244 л. л. 5 прибавлено философия есть Селучение всего мира).

Въ другихъ спискахъ подъ этимъ отрывкомъ стоитъ имя Кирилла Словенскаго; такъ въ Сборникѣ Погодина (№ 1560 XVII в. л. 79; см. также краткую редакцію).

Чаще встрачается сладующая краткая редакція:

Кири словески вопроси бысть со лобета чтесть оплосооны рече божій п всчьски веще разумь й елик мже члякь приближити ба нак дѣтелію учи ег й соразу и й йдоїю быти сътворшему и егда б сила е дѣйств существ не глетсы а на е егда дѣйств дѣйствуема ради (№ 191, л. 238 по Востокову въ Рум. Муз. въ Хронографъ, писанномъ 1494 г. въ Псковъ на 444 л. и принадлежавшемъ гр. Румянцову см. Барсуковъ, Жизнь и труды Погодина, Сиб., 1888, 1-е письмо Погодина; Житіе преп. учителя нашего Константина № 330, л. 4; Сборникъ № 1592 Погодина въ Ими. Публ. Библіотекъ нач. ХУШ в., л. Ш; Сборникъ № 99, л. 113—121; № 107 Синод. библ. Творенія св. Діонисія Ареонагита, л. 412 об. и др.)

Изъ этого опредъленія видно, что, по мивнію св. Кирилла, въ философіи заключаются два элемента: 1) разумъ нъ той мъръ, въ какой онъ научаеть божественнымъ и человъческимъ вещамъ; и 2) добродътель, поскольку она учить приближаться къ Богу.

Признаваль-ли св. Кирилль господство религіи надь философією, можно считать вопросомъ открытымъ. Во всякомъ случать ясно, что онъ не отождествляль этихъ двухъ областей и относился къ философіи съ величайшимъ уваженіемъ.

Разсуждение его о силѣ и о дѣйствіи—понятіяхъ, въ которыхъ не трудно узнать аристотелевскія δύναμις и ἐνέργεια, показываетъ, какъ глубоко онъ понимаетъ философію внѣшнихъ мудрецовъ и какъ самостоятельно относится къ ихъ знаніямъ. Св. Кириллъ пользуется аристотелевскими понятіями о силѣ и о дѣйствіи для того, чтобы объяснить то, что онъ понимаетъ подъ Божествомъ.

Если Платоновъ не береть на себя выяснить то, въ чемъ заключается платонизмъ св. Кирилла и довольствуется голословнымъ утвержденіемъ, что онъ былъ платоникомъ, то изъ опредѣленія, которое даетъ философіи св. Кириллъ, ясно, въ чемъ заключается аристотелевскій элементъ этого міровоззрѣнія.

Очень интересно было бы прослѣдить, если-бы только возможно было это сдѣлать, какія философскія произведенія читаль св. Кириллъ: тогда можно бы уяснить себѣ генезись его міровозэрѣнія.

Весьма возможно, что онъ находился подъ вліяніемъ Іоанна Дамаскина, потому что нѣкоторыя его изреченія, встрѣчающіяся въ опредѣленіи философіи, являются буквальнымъ повтореніемъ того, что говорится о ней въ Діалектикѣ: «философія есть разумъ божественныхъ и человѣческихъ вещей, философія есть любовь къ Богу» (№ 950 по Унд. въ Рум. Муз., л. 3), и это опять таки служитъ подтвержденіемъ аристотелизма св. Кирилла, а не его платонизма.

Если судить на основаніи этого опредѣленія философіи, то не существуєть данныхъ для того, чтобы считать св. Кирилла платоникомъ. Онъ быль аристотеликомъ скорѣе, чѣмъ платоникомъ.

### Посланіе митрополита Никифора \*).

Хотя Кіевскій митрополить Никифоръ родомь изъ Ликін въ Малой Азін современникъ Владимира Мономаха и не носить названія философа, онъ заслуживаеть его въ гораздо большей степени, чѣмъ Кириллъ I, Павелъ Высокій, Владимиръ Мономахъ и даже Климентъ Смолятичъ. Къ Владимиру Мономаху обращено его знаменитое посланіе о постѣ и воздержаніи чувствъ, носящее слѣдующее заглавіе: Посланіе Никыфора митрополита Кіевскаго къ Великому Князю Володимуроу сыноу Всеволожю сына Ярославля. Произведеніе это сохранилось въ рки. Синод. б. № 375, повидимому XVI в., полууст., отпечатано въ Четьихъ-Минеяхъ подъ 31 августомъ (Макарій) и въ Русскихъ Достопамятностяхъ, ч. І, стр. 59—75.

Не только снисходительный въ своей оцѣнкѣ арх. Филареть называеть Никифора однимъ изъ самыхъ просвѣщенныхъ пастырей нашей Церкви (Обзоръ, стр. 27), но и болѣе строгій въ своихъ сужденіяхъ митроп. Макарій считаеть его Посланіе однимъ изъ лучшихъ произведеній нашей древней письменности, говоригь, что «тутъ виденъ и самъ достойный первосвятитель съ его умомъ, образованіемъ, съ пастырскимъ дерзновеніемъ и

<sup>\*)</sup> Настоящая статья служить одною изъ главъ приготовляемаго къ печати труда: «Къ исторіи просв'єщенія въ Россіи».

ревностью къ своему долгу; виденъ и достойный Клазы». (Исторія русской Церкви, 1867, Спб., т. П, стр. 155).

«Произведение это замъчательно еще тымь, что Никифоръ ивляется въ немъ умствующимъ самостоятельно и обнаруживаетъ свое знакомство съ греческою философією», находимъ мы у Строева (Указатель матерьяловъ отечественной исторіи въ Жури. Мин. Народи. Просв., 1834, № 2, стр. 144).

Строевъ, правда, не объясняетъ, въ чемъ заключается самостоятельное умствованіе Никифора, какъ онъ называетъ его философское міровоззрѣніе, и не говорить, въ чемъ обнаруживается его знакомство съ греческою философіею.

Нельзя не замѣтить, что Никифоръ является въ своемъ Посланіи психологомъ и метафизикомъ, именно обнаруживаетъ знаніе человѣческой души и высказываетъ опредѣленное міровоззрѣніе—исповѣдуетъ de jure дуализмъ, какъ его исповѣдовалъ и авторъ Діоптры, а de facto не является послѣдовательнымъ дуалистомъ, потому что соединяетъ съ сознательнымъ дуализмомъ безсознательный матеріализмъ.

Никифоръ раздѣляетъ душу на три части или говоря точнѣе душа обладаетъ, по его мнѣнію, тремя силами или способностями—словесною, яростною и желательною, иначе умомъ, чувствомъ и волею.

«Вѣда боуди, благородный Княже! божествеными вдохновеніеми ситворена бысть душа, иже и по образоу Божію сизданѣ быти глаголеть. Та душа от тріи частіи есть, рекше силы имать ї: словесное и яростное и желанное. Словесное оубо старѣе есть и выше всѣхи; посему бо кромѣ есми (есми) всѣхъ животинъ, тѣмъ бо небо и прочаа вся ситворенаа разоумѣхомъ и к разоумоу Божію взидохоми, елико насъ добрѣ словесное съблюдохомъ. (Русск. достон., І, стр. 65).

И Еллини, словесни соуще, и не съхранше словесное, ни добрф разоумфвие, на идолослужение снидошя, и въроваща въживотная, въ коркодилы, и въ козлы, и въ змуе, въ штнь и въ водоу и въ причав».



«Второе же яростное, иже имать еже из Богоу ревность и еже на Божіа врагы месть; есть же и сх нимх и злоба (чит. злоба и) зависть, якоже и въ словеснымх, благовырство и зловыраство».

«Третіе же желанное, иже добродітель оубо имість, еже из Богоу вонноу иміти желаніе, и забывати иніхх и ш шномх промышляти просвіщеній, шт негш же сіаніе бываєть Божіе, и раздираєтся вретище, по пророкоу Давидови, глаголющи и т. д. (Рус. дост., I, 65, 66, 67).

Итакъ, мы имъемъ передъ собою три душевныя силы и опять, какъ то было и въ Діалектикъ Дамаскина, находимъ отождествленіе силы разумной съ словесною. Но въ Пославіи Никифора анализъ душевныхъ силъ болье глубокъ — душа ділится на части, какъ мы то виділи и въ Діоптрі.

Какимъ образомъ дошелъ Никифоръ до разділенія души на три части, остается вопросомъ открытымъ. На основаніи этого разділенія нельзя притти къ тому выводу, какъ это ділаеть Гаврінлъ, что Никифоръ былъ новоплатоникомъ. Одинаково невозможно назвать его и платоникомъ, потому что въ его разділеніи души на три части не заключается специфическихъ чертъ ни платонизма, ни плотинизма.

Для того, чтобы уяснить себѣ генезись міровоззрѣнія Никифора, а также отношеніе нашей философія къ греческой и византійской, къ которой по своему происхожденію принадлежить Никифоръ, было бы очень важно знать, произведенія какихъ философовъ онь читаль.

Для характеристики психологіи Никифора можеть быть интересно его сравненіе князя съ душею, слугь съ вийшними чувствами. Важно туть то, что свётомъ души служить умъ, такъ какъ сила ума распространена по всему тёлу.

Въ какомъ же отношени находятся пять слугъ душе или пять виёшнихъ чувствъ къ свёточу ся или къ уму?

«Оувадаль еси, Княже, челованолюбивый и кроткый сима словома тричистное душа. Оуважи же слоугы ея и си воеводы и споминателя; ими же служима бываеть, бесплотва соущи, и пріимаеть въ споминаніа. Та оубо душа сіднть въ главі, оумъ имоущи икоже світлое шко въ себі, и исполняющи все тіло силою своею. Якоже бо ты, княже, сідя зді въ сей своей землі, воевшлами и слугами своими дійствоуещи по всей землі, и самъ ты еси господинъ и князь; тако и душа по всемоу тілоу дійствоуеть интью слоугь своихъ, рекше пятью човьствій: шчима, слехомъ, шбоняніемъ, еже есть поздрима, вкоушеніемъ и шсязаніемъ еже еста роуції. И видініе оубо есть човьственое вірно и его же видить, аще не без оума, то вірно видимъ; слоухъ же въ дроугаа міста истинна, а въ другаа міста лжа. И почто вість, княже мой, якоже и видініе, такшже и слоухъ? педоїміно оубо ш семь азъ; но пакы тлькоують, яко видініе предина оубо видить, зади же тіла не видить; слоухъ же и преди глаголющомоу слышить...

(I) осязанія же, еже есть роукама, иже касается имінію, віді яко отнеліже родися и оутвердися ви тебі оумь» и т. д. (Рус. дост. І, 67—70).

И, следовательно, различно отношение ума къ пяти виешнимъ чувствамъ. Если умъ и распространенъ по всему телу, то для обоняния и вкуса онъ не нуженъ—процессы эти совершаются и безъ посредства ума. Умъ необходимъ для того, чтобы видеть верно, несмотря на умъ мы слышимъ неверно, хоти видимъ только спереди, а слышимъ и сзади и спереди, съ недоумениемъ высказываетъ авторъ, подчиняясь здёсь своему безсознательному стефо-именно матеріализму.

Какъ ни важна та роль, которую играеть умъ при процессѣ эрѣнія, всего интереснѣе для характеристики того иного міровозэрѣнія, которое безсознательно исповѣдуется авторомъ, то, что умъ происходить изъ осязанія.

Авторъ не отдаеть себь отчета въ томъ, что такое его утвержденіе не вяжется съ тымъ, что умъ свытое око души, такъ какъ осязаніе выдь только слуга и не можеть не быть слугою съ точки зрынія дуализма, на которой авторъ стоить оффиціально. Разъ, что таково происхожденіе свытлаго ока души, во что же обращается сама душа? Авторъ далекъ при томъ отъ мысли, къ чему можеть привести такое его утвержденіе.

Итакъ авторъ нашъ исповедуеть дуализмъ. Онъ говорить:

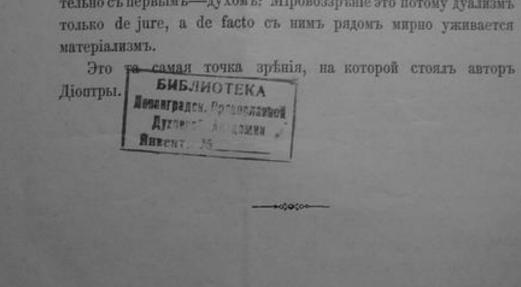
«Благодараствим» оубо и поклонимся постиваннагося Владыкоу, и носта нама вазаконившаго и быліе душевнаго здравія даровавшаго! Имже бо соугоубо есть житіе наше: словесно и безсловесно и бесплотно и талесно. Да словесное и бесплотное оубо божествено накое есть и чюдно и бесплотнаго естества касается, а безсловесное страстнаго сего и сластолюбиваго, и того ради рата въ насъ есть многа и противится плоть духови и духа плоти. Потрабно оубо есть поястина быліе постное: та бо кротита талесныя страсти, та обоуздоваета противная стремленіа и духови даета талесное покореніе; ти тако покаряется вящшее горшемоу рекше души тало».

Но почему? Отчего надо ослабить тёло—безь этого же ослабленія продолжается борьба между двумя факторами и тёло береть верхъ надъ душею? Почему-же такое сильное начало, какъ душа не можеть сама побёдить тёло? Зачёмъ нужно для этого его ослабить?

Авторъ, конечно, далекъ отъ того, чтобы задать себѣ эти вопросы.

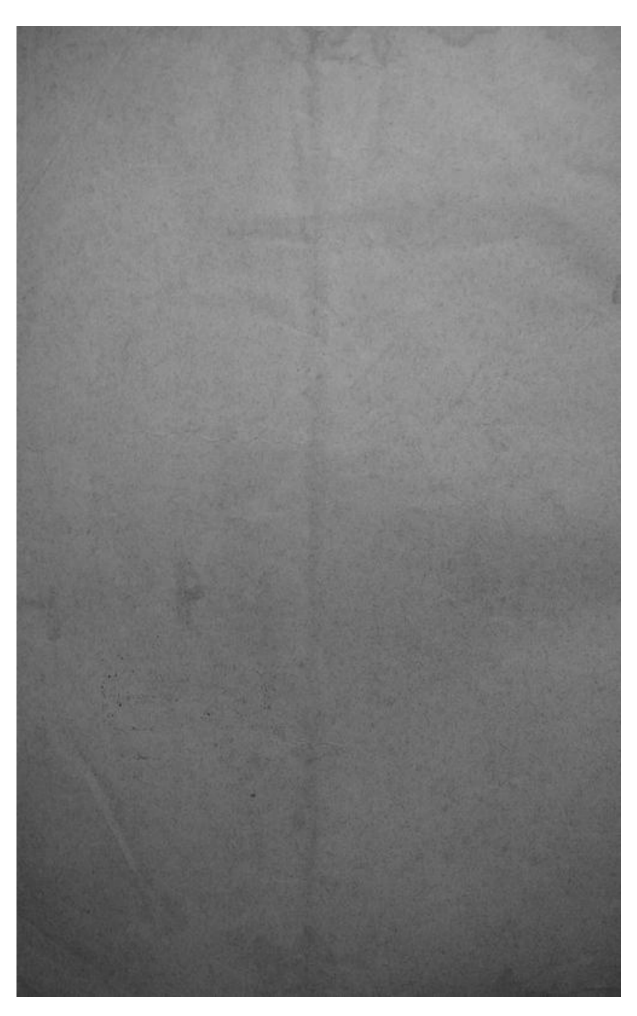
Если Никифоръ и считаеть, что «веселіе же то ражается оть зла и страданіа Бога ради; оть веселіа же того ростеть сімя животное, от того чодотвореніа, от того прорицаніа бждоущимь, от того человікь Богоу по силі приближется, и по образоу и по подобію бываеть и на земли сын по образоу схадавшаго и Бога (стр. 67), то, по его минію, «перазлоучена бо сжть злаа от благыхь, но смішены сжть злобы сх добродістелми, шкоже и плівель въ пшеници» (стр. 64).

Но имѣемъ-ли мы передъ собою дѣйствительно дуалиста? Не есть-ли признаніе необходимости обуздать тѣло и не дать ему дѣйствовать на духъ въ борьбѣ, существующей между этими двумя факторами — ослабленіе тѣла, съ цѣлью не позволить ему взять верхъ надъ духомъ, не что иное, канъ признаніе силы этого второго фактора, т. е. силы вещества или матеріи и одинаково признаніе невозможности для духа осилить тіло, когда оно не ослаблено. Чистый-ли дуализмъ такое міровоззрініе? Не является-ли слабостью міровоззрінія Никифора то, что дуализмъ его не проведень съ полной послідовательностью, не признается ничтожность второго фактора сравнительно съ первымъ—духомъ? Міровоззрініе это потому дуализмъ только de jure, а de facto съ нимъ рядомъ мирно уживается матеріализмъ.





Отдел религиозного образования и катехизации Ижевской и Удмуртской епархии www.izhoroik.ortox.ru, Санников М.А., 2011



Отдел религиозного образования и катехизации Ижевской и Удмуртской епархии www.izhoroik.ortox.ru, Санников М.А., 2011

### Электронное издание:

# Безобразов М.В. Изречения Св. Кирилла и послание митрополита Никифора. Санкт-Петербург, 1898. – С. 14

#### подготовлено

Отделом религиозного образования и катехизации Ижевской и Удмуртской епархии www.izhoroik.ortox.ru

