# COSOPHAS EN BOUNDARY COSOPHAS EN BOUNDARY CONTROLL CONTRO

Nº 11 (32)

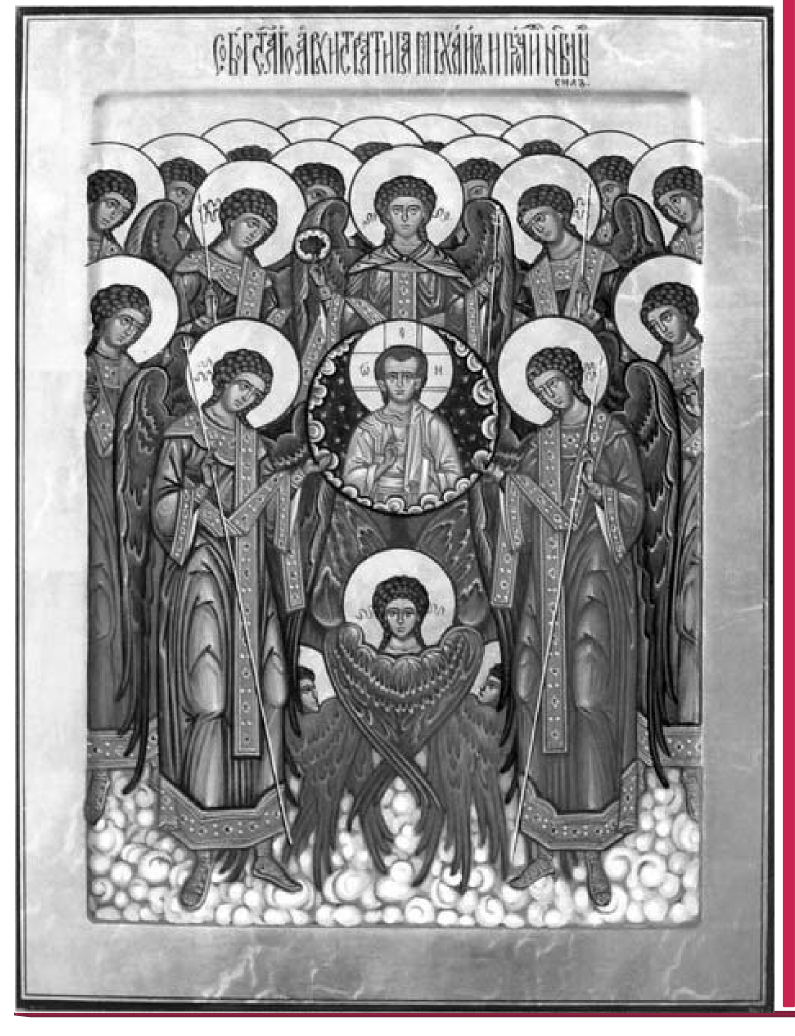
19 НОЯБРЯ 2014 ГОДА ОТ РОЖДЕСТВА ХРИСТОВА



Свид. №216 om 12 июля 2012г.

ОДОБРЕНО СИНОДАЛЬНЫМ ИНФОРМАЦИОННЫМ ОТДЕЛОМ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

# 21 НОЯБРЯ - СОБОР АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХ НЕБЕСНЫХ СИЛ БЕЗПЛОТНЫХ



# ЧИТАЙТЕ В ЭТОМ НОМЕРЕ:



В КАНУН ПРАЗДНИКА КАЗАНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ (В ПАМЯТЬ ИЗБАВЛЕНИЯ МОСКВЫ И РОССИИ ОТ НАШЕСТВИЯ ПОЛЯКОВ В 1612 ГОДУ) МИТРОПОЛИТ ВЛАДИВОСТОКСКИЙ И ПРИМОРСКИЙ ВЕНИАМИН ВОЗГЛАВИЛ ВСЕНОЩНОЕ БДЕНИЕ С ЛИТИЕЙ В КАЗАНСКОМ КАФЕДРАЛЬНОМ СОБОРЕ ГОРОДА **НАХОДКИ......СТР. 2** 



ФИЛЬМ О ХРАМЕ В ЧЕСТЬ СВЯТОЙ БЛАЖЕННОЙ МАТРОНЫ МОСКОВСКОЙ СЕЛА ШКОТОВО СНЯЛИ НА АРТЕМОВСКОМ ТЕЛЕВИДЕНИИ....СТР. 2

# ПРАЗДНИК КАЗАНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

Находка. Во вторник, 4 ноя-бря 2014 года, в день празднования Пресвятой Богородицы, в честь Ее иконы именуемой «Казанская»и День народного единства митрополит Владивостокский и Приморский ВЕНИА-МИН возглавил праздничную Божественную литургию в Казанском Кафедральном соборе г. Находка.



Перед началом Литургиии был совершен молебен с чтением акафиста Казанской иконы Божией Матери.

Его Высокопреосвященству сослужили: епископ Находкинский и Преображенский НИКО-ЛАЙ; епископ Арсеньевский и Дальнегорский ГУРИЙ; епископ Уссурийский ИННОКЕНТИЙ, викарий Владивостокской епархии, сонм духовенства Приморской митрополии.

За богослужением молился глава городского округа ЗАТО г. Фокино Сергей Александро-

Проповедь на запричастном стихе произнес иерей Виталий Шаркеев.

После окончания литургии митрополит Вениамин, преосвященные архиереи, благочинные епархиальных округов, настоятели, духовенство, прихожане храмов Находкинской епархии и жители города прошли Крестным ходом с мощами преподобного Сергия Радонежского и иконой Казанской Божией Матери от Кафедрального собора по Находкинскому проспекту, до площади перед городским ДКМ. В Крестном ходе приняли участие представители казачества и курсанты ДМУ.

На площади перед ДКМ Выскопреосвященнейший ВЕНИАМИН, в сослужении архиереев и духовенства, возглавил молебен перед образом Казанской иконы Божией Матери.

По окончании молебна владыка Вениамин обратился к присутствующим с поздравительным словом, в котором особо отметил важность празднования Дня народного единства. Также к горожанам с поздравлениями обратился первый замглавы администрации г. Находка Борис Иннокентьевич ГЛАДКИХ.

Праздник продолжился торжественным гала-концертом с участием творческих коллективов города Находки.

По окончании концерта было проведено очередное заседание Архиерейского совета Приморской митрополии.

Пресс-служба Находкинской епархии



# ФИЛЬМ О ХРАМЕ В ЧЕСТЬ СВЯТОЙ БЛАЖЕННОЙ МАТРОНЫ МОСКОВСКОЙ СЕЛА ШКОТОВО СНЯЛИ НА АРТЕМОВСКОМ

Видеофильм о Шкотовском храме в честь святой блаженной Матроны Московской сняли на Артемовском городском телевидении.

Фильм «Дорога к храму», является авторской работой приморской журналистки Натальи Непокоровой, он рассказывает о

храме Матроны Московской, о жизни самой старицы, чудесах произошедших по молитвам святой, о настоятеле прихода иерее Романе Черникове и его семье.

Пресс-служба Находкинской епархии

# АРХИЕРЕЙСКОЕ СЛУЖЕНИЕ



В неделю 22-ю по Пятидесятнице, памяти святого мученика Нестора Солунского, епископ Находкинский и Преображенский Николай совершил Божественную литургию свт. Иоанна Златоуста в Кафедральном Казанском города Находки.

Его Преосвященству сослужили: иерей Иоанн Березовский; иерей Михаил Клейменов; иерей Андрей Калнин, ризничный Казанского Собора; иерей Виталий Шаркеев, руководитель информационного отдела Находкинской епархии; диаконы Димитрий ПАНЮКОВ и Андрей ПОПОВ.

Проповедь на запричастном стихе произнес диакон Димитрий Панюков.

По заамвонной молитве Преосвященный Николай обратился к верующим с архиерейским словом, в котором рассказал о духовном значении прочитанного за Богослужением Евангелия.

Накануне епископ Находкинский и Преображенский Николай возглавил всенощное бдение в Казанском соборе.

В КАНУН ПРАЗДНИКА КАЗАНСКОЙ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ (В ПАМЯТЬ ИЗБАВЛЕНИЯ МОСКВЫ И РОССИИ ОТ НАШЕСТВИЯ ПОЛЯКОВ В 1612 ГОДУ) МИТРОПОЛИТ ВЛАДИВОСТОКСКИЙ И ПРИМОРСКИЙ ВЕНИАМИН ВОЗГЛАВИЛ ВСЕНОЩНОЕ БДЕНИЕ С ЛИТИЕЙ В КАЗАНСКОМ КАФЕДРАЛЬНОМ СОБОРЕ ГОРОДА НАХОДКИ

Его Высокопреосвященству сослужили: епископ Находкинский и Преображенский Николай, епископ Арсеньевский и Дальнегорский Гурий, духовенство Владивостокской, Находкинской и Арсеньевской епархий.

Литию на вечерне возглавил Преосвященный епископ Гурий.

По окончании богослужения Владыка Вениамин поздравил всех с праздником и преподал архипастырское благословение.

Историческая справка: В 1552 году Казанское ханство было присоединено к Руси царем Иоанном Грозным. 60 000 русских людей было освобождено из плена; началось обращение мусульман и язычников в христианство. В 1579 г. страшный пожар опустошил Казань. Он начался в доме купца Онучина. После пожара Матроне, девятилетней дочери купца, явилась во сне Богородица и открыла ей, что под развалинами их дома находится Ее чудотворный образ, зарытый в земле тайными исповедниками христианства еще при татарском владычестве. Божия Матерь точно указала место, где можно было найти икону. Родители поначалу не обратили внимания на рассказ девочки, но чудесное явление Небесной Царицы повторилось трижды, причем в третий раз оно было грозным.

Мать отвела Матрону к митрополиту Казанскому Иову, та рассказала ему о чудесном явлении. Все духовенство города, в сопровождении огромной толпы народа, направилось к дому Онучиных. Сейчас же начались раскопки, но найти икону не удалось. Тогда копать стала сама Матрона и тут же обрела святой образ. Он был необыкновенной красоты и сиял совершенно свежими красками, как будто только что был написан. Митрополит передал икону отцу Ермолаю, наиболее почитаемому в городе священнику, и тот, высоко подняв ее над головой, сопровождаемый крестным ходом, отнес чудесный образ на городскую площадь, где и осенил им на четыре стороны весь собравшийся народ. Отец Ермолай написал тропарь новоявленной иконе «Заступнице Усердная», который знала вся Святая Русь.

Чудотворения от новоявленного образа начались немедленно по его обретении. С того времени и поныне от образа Своего, явленного в городе Казани, Царица Небесная щедро раздает Свою благодатную помощь всем православным, с верою и надеждой к Ее защите прибегающим.

Через 10 лет на месте обретения чудотворной иконы митрополит Ермоген (отец Ермолай принял постриг с именем Ермоген в Московском Чудовом монастыре и вскоре был назначен на Казанскую кафедру) основал женский монастырь в честь иконы Божией Матери Казанской, причем юная Матрона Онучина приняла в нем постриг и стала потом игуменией. Совершивший первый молебен перед святым образом, митрополит Ермоген составил сказание о чудесах Казанской иконы Божией Матери.

Свою чудесную помощь икона явила в Смутное время, ровно через 33 года после обретения, когда Россия подверглась вторжению польских интервентов, вынашивавших замыслы посадить на Российский



престол чужеземца и иноверца. Польские войска взяли Москву, захватили в плен и заточили в темницу Патриарха Московского и всея Руси Ермогена. В заточении Патриарх молился Богоматери, из темницы до русских патриотов доходили его призывы, чтобы они «крепко стояли за веру, унимали грабеж, сохраняли братство и, как обещались, положили души свои за Дом Пречистой, за чудотворцев и за веру». И вскоре возникло нижегородское ополчение Минина и Пожарского.

У князя Дмитрия Михайловича Пожарского был список с Казанской чудотворной иконы. С этой иконой войска князя подошли к стенам захваченной поляками Москвы. Готовясь к штурму, русское воинство три дня постилось и молилось пред иконой Богоматери о победе. Греческому архиепископу Элассонскому Арсению, находившемуся в плену у поляков в осажденном Кремле, было видение преподобного Сергия Радонежского, который сказал: «Арсений, наши молитвы услышаны, предстательством Богородицы суд Божий об Отечестве преложен на милость, завтра Москва будет в руках осаждающих и Россия спасена». И как бы в подтверждение истинности пророчества архиепископ исцелился от болезни.

Святитель Арсений оповестил русских воинов о видении и пророчестве великого святого Русской земли, и на следующий день ополчение выбило поляков из Китай-города, а через два дня был освобожден Кремль. В воскресенье 4 ноября (25 октября по старому стилю) русские воины с крестным ходом пошли в Кремль с чудотворным образом в руках. На лобном месте встретились они с архиепископом Арсением, несшим чудотворную Владимирскую икону Божией Матери, которую он сохранил, несмотря на все тяготы плена и болезни. Народ был потрясен встречей двух чудотворных икон и слезно молился Небесной Заступнице Русской земли.

Пресс-служба Находкинской епархии

### ДЕНЬ ИМЕНИННИКА

В группах круглосуточного пребывания МБОУ «СОШ» № 1 «Полюс» традиционно проходят Дни именинника, организованные совместно с Миссионерским отделом Находкинской епархии, которым руководит иерей Георгий Москаленко, и непосредственно с руководством школы «Полюс».

В ходе проведения таких мероприятий ребята узнают о святых Церкви Христовой, имена которых они носят. После поздравлений детям устраивают чаепитие со сладостями. Стоит от-

метить, что иерей Георгий – частый гость в группах круглосуточного пребывания школы «Полюс».



Пресс-служба Находкинской епархии

# соборная ВЕСТЬ

# СЕМИНАР «ЗАДАЧИ ДУХОВНО-НРАВСТВЕННОГО ВОСПИТАНИЯ ДОШКОЛЬНИКОВ»

На базе Фокинского храма в честь святого апостола Андрея Первозванного состоялся обучающий семинар по теме «Задачи духовнонравственного воспитания дошкольников». В работе семинара приняли участие педагоги Большого Камня, Фокино, Находки, поселка Врангель.

На встрече воспитателей дошкольных учреждений края шел разговор о необходимости с раннего возраста формировать у детей духовно-нравственные ценности, возрождать утраченные традиции. Несколько лет назад в школьный курс был введен новый предмет - основы религиозных культур и светской этики. Теперь настал момент ввести в практику воспитания подобную обучающую программу и для дошколят.

На территории городского округа нашлись энтузиасты, опередившие требования государственных стандартов. Сотрудники детского сада номер один уже в течение пяти лет работают по программе духовнонравственного воспитания дошкольников. Заместитель заведующего Елена УЗЮМОВА поделилась с коллегами своим опытом работы в этом направлении.

Один из путей повышения эффективности этой работы специалисты видят в объединении канонов светского и религиозного образования. В активном привлечении к

духовно-нравственному воспитанию ребенка его родителей. Благодаря согласованным действиям воспитателя и семьи можно достичь положительных результатов в формировании нравственной личности.

Средствами духовно-нравственного воспитания детей могут быть ни только религиозное образование, но и культурное наследие. Так воспитатели детского сада «Солнышко» представили участникам семинара фрагмент народного праздника «Кузьминки». В постановке задействовали воспитанников средней группы. Ребята с удовольствием разыгрывали жанровые сценки из русской народной жизни.

Обучающий семинар позволил воспитателям обменяться опытом, послушать коллег, выразить свое мнение в плане развития нового, пока что направления. Участники встречи познакомились с педагогическими достижениями гостей из Большого Камня, Врангеля, Находки. Завершил работу краевого семинара круглый стол. Собравшиеся обсудили актуальные проблемы в преподавании школьного курса «Основы религиозных культур и светской этики». Поговорили о проблемах недостаточного уровня подготовки педагогов по религиозным вопросам и методического обеспечения курса.

Пресс-служба Находкинской епархии

# ПРЕДСТОЯТЕЛЬ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ВОЗГЛАВИЛ ЦЕРЕМОНИЮ ОТКРЫТИЯ XVIII ВСЕМИРНОГО РУССКОГО НАРОДНОГО СОБОРА



11 ноября 2014 года в Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя в Москве состоялось пленарное заседание XVIII Всемирного русского народного собора, посвященного в этом году теме «Единство истории, единство народа, единство России».

Заседание возглавил глава Всемирного русского народного собора Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

В президиуме Собора присутствовали: председатель Государственной Думы ФС РФ С.Е. Нарышкин; первый заместитель председателя Совета Федерации ФС РФ А.П. Торшин; министр внутренних дел РФ генерал-полковник полиции В.А. Колокольцев; генеральный прокурор РФ Ю.Я. Чайка; представитель Президента РФ в Центральном федеральном округе А.Д. Беглов; митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий; глава Республики Северная Осетия-Алания Т.Д. Мамсуров; глава Карачаево-Черкесской Республики Р.Б. Темрезов; помощник Президента РФ И.Е. Левитин; председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви и обществапротоиерей Всеволод Чаплин; статс-секретарь — заместитель министра иностранных дел РФ Г.Б. Карасин; руководитель Департамента межрегионального сотрудничества, национальной политики и связей с религиозными организациями г.

Москвы Ю.В. Артюх; заместитель главы Собора, председатель Союза писателей России В.Н. Ганичев; председатель Центрального духовного управления мусульман, верховный муфтий России Талгат Таджуддин и другие официальные лица.

Среди участников Собора — иерархи и священнослужители Русской Православной Церкви, представители традиционных религий и общественных организаций России, лидеры политических партий, ученые, деятели культуры и искусства, военные, спортсмены.

Заместитель главы Собора В.Н. Ганичев произнес вступительное слово и объявил XVIII Всемирный русский народный собор открытым

К собравшимся обратился Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

Полномочный представитель Президента России в Центральном федеральном округе А.Д. Беглов огласил приветствие Президента Российской Федерации В.В. Путина.

К собравшимся обратился председатель Государственной Думы ФС РФ С.Е. На-

Первый заместитель председателя Совета Федерации А.П. Торшин огласилприветствие председателя Совета Федерации Федерального Собрания Российской Федерации В.И. Матвиенко.

латьиенко. Руководитель Департамента межрегио-



нального сотрудничества, национальной политики и связей с религиозными организациями г. Москвы Ю.В. Артюх зачитал приветствие мэра Москвы С.С. Собянина.

В.Н. Ганичев зачитал приветствие председателя Правительства РФ Д.А. Медвелева

Также выступили глава Республики Северная Осетия-Алания Т.Д. Мамсуров, председатель Центрального духовного управления мусульман, верховный муфтий России Т. Таджуддин, член Совета ВРНС, председатель Комитета Государственной Думы по безопасности и противодействию коррупции И.А. Яровая, руководитель фракции КПРФ в Государственной Думе ФС РФ Г.А. Зюганов, руководитель фракции ЛДПР в Государственной Думе ФС РФ В.В. Жириновский, руководитель фракции «Справедливая Россия» С.М. Миронов, ректор Московского инженернофизического института М.Н. Стриханов, советник Президента РФ С.Ю. Глазьев, первый заместитель председателя комитета Государственной Думы по делам национальностей М.Е. Старшинов.

Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам первого пленарного заседания с кратким заключительным словом.

XVIII Всемирный русский народный собор, рассмотрев тему «Единство истории, единство народа, единство России», обращается к согражданам и соотечественникам с Соборным словом.

2014 год стал драматическим, переломным моментом новейшей российской истории. Готовясь отметить 100-летие Первой Мировой войны, мы не могли предположить, что в наши дни глобальное геополитическое противостояние приобретет очертания, напоминающие предгрозовые эпохи прошлого столетия. Мы не могли представить себе, что против гражданского населения будут применяться танки, авиация, артиллерия, что мирные города будут подвергаться обстрелам и бомбардировкам, что будут гибнуть старики, женщины, дети.

В этой ситуации как никогда прежде русский народ должен продемонстрировать мужество, решительность и сплоченность. Мы должны сделать все возможное для сохранения суверенитета России, единства ее народов, сохранения нашей исторической памяти.

Необходимо ясно представлять себе угрозы и риски, в значительной степени лежащие сегодня в культурной, гуманитарной, политической сфере.

В 1990-х и начале 2000-х годов основную угрозу государственному единству России представляли сепаратистские, радикально-националистические движения в ряде республик Российской Федерации. В настоящее время возникают новые опасности, на наших глазах без какой-либо фактологической основы конструируются некие квазиэтносы («поморский», «сибирский» и тому подобные), псевдоисторические концепты, раскалывающие русских, противопоставляющие их друг другу.

Причины этих явлений следует искать не только в активности зарубежных центров и фондов, но и в ослаблении русского самосознания, русской идентичности. Подобные процессы вызваны серьезными ошибками, которые имели место в национальной политике, находившейся под влиянием идей мультикультурализма.

Отсутствие возможностей для полноценного этнокультурного развития русских, табуирование самого слова «русский» в официальной риторике и государственном документообороте, неуместное противопоставление русской национальной и российской общегражданской идентичности привели к негативным последствиям.

Всемирный русский народный собор призывает преодолеть допущенные ошибки и созидать российскую общегражданскую общность с учетом центральной, объединяющей роли русского народа, дать над-



лежащую оценку антинаучным попыткам поставить под сомнение его единство и целостность. Необходима также соразмерная взаимная гармонизация гражданской, этнической и религиозной идентичностей, связанных с ними принципов и правил, при понимании важности каждой из них и их неотменимого места в будущем.

Основой национального самосознания является единство исторической памяти. Перед лицом попыток противопоставить друг другу различные периоды нашего прошлого мы констатируем единство и непрерывность русской истории. Призываем соединить все самое лучшее и ценное из различных эпох нашей истории в великом синтезе религиозных идеалов Древней Руси, государственных и культурных достижений Российской Империи, социальных императивов солидарности и равенства, провозглашенных в советском обществе, справедливое стремление к осуществлению прав и свобод граждан в постсоветской России. Подобную идеологическую модель можно описать формулой «вера — справедливость — достоинство — солидарность - державность».

Мы верим, что такой мировоззренческий синтез рано или поздно произойдет, и его итогом станет созидание государственной модели, сочетающей сильную властную вертикаль с опорой на высшую правду, с поддержкой семьи и религиозных институтов, с широкими социальными гарантиями, с соблюдением прав и свобод граждан.

ВРНС напоминает о стратегической значимости русской культуры, ее связи с Православием и другими традиционными религиями для защиты нашего гуманитарного суверенитета и сохранения российского цивилизационного кода. Убеждены в том, что культурная политика в России должна учитывать религиозные и нравственные основы культуры нашего многонационального народа. Необходима также всемерная поддержка русского языка как родного для русских людей.

Такие же подходы актуальны и в сфере молодежной политики, которая должна быть обращена не только к элитарным слоям, но и к тем, кого называют «уличной молодежью», кто объединен в неформальные сообщества. Мы убеждены в том, что в молодежной политике должно достойно присутствовать русское и православное измерение, а также открытость и чувствительность к культурным и религиозным ценностям иных народов.

Мы полагаем, что вопросы национального самочувствия русского народа имеют фундаментальное значение не только для исторически государствообразующего народа, но и для всех братских народов нашей многонациональной страны. Считаем полезным нормативное закрепление статуса русского народа как государствообразующего, памятуя, что вокруг него сформировалась вся семья народов России.

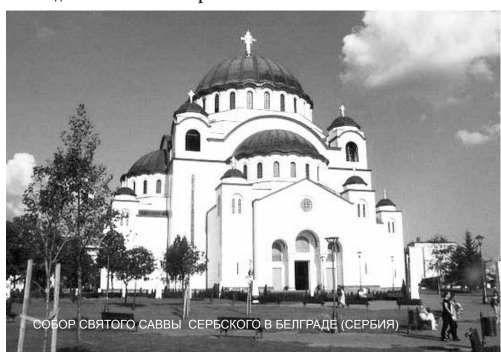
Всемирный русский народный собор выражает поддержку инициативе по реализации общественного проекта, призванного осмыслить роль Центральной России как исторической колыбели русского народа и места возникновения современной российской цивилизации. Итоги общественной дискуссии по этому вопросу могли бы быть положены в основу разработки государственной программы, посвященной этнокультурному развитию русских.

Собор призывает всех, кто принадлежит к кругу лиц, ответственных за принятие важных государственных решений, согласиться с тем, что русский народ является важнейшим субъектом национальных отношений в России, и закрепить это понимание в законах и федеральных целевых программах.

Патриархия.ru

# К ВИЗИТУ ПАТРИАРХА МОСКОВСКОГО И ВСЕЯ РУСИ КИРИЛЛА В СЕРБИЮ

14–16 ноября Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил визит в Сербскую Православную Церковь – первый официальный визит после его избрания на Московский Патриарший престол в 2009 году. С подобным визитом летом прошлого года в Русской Православной Церкви находился Патриарх Сербский Ириней. Такие визиты касаются не только отношений между сестринскими Церквами, но и отношений между окормляемыми ими народами, вписываясь в глубокое русло связывающих их родственных связей и многовековых разносторонних уз дружбы. Развивающееся столетиями духовное общение двух Православных Церквей и их живое участие в делах общества ставят это сотрудничество в положение особой сферы взаимодействия России и Сербии.



Символично, что первое упоминание о контактах русских и сербов связано с именем святого Саввы Сербского (1169-1236) основателя и первого Предстоятеля Сербской Православной Церкви. Избрание подвижнической жизненной стези самым почитаемым сербским святым приписывают влиянию русского монаха-странника из монастыря святого великомученика Пантелеимона на Афоне, где от руки русского игумена будущий Архиепископ Сербский и принял монашеский постриг. Интересно, что начало международных связей России и сербских земель также связано с Церковью с приездом в Москву в начале XVI века представителей сербских монастырей с целью упрочения союзных отношений.

В те далекие времена почти все славянские народности находились под владычеством турок. Сама Русь только выходила из мрака монгольского лихолетья и разорения. Тем не менее, именно она воспринималась как твердыня Православия, несшая сострадание, милосердие и благорасположение своим соплеменникам. В отсутствие национальной государственности сербские монастыри и церкви взяли на себя миссию хранителей истории, традиций, веры сербского народа, сберегателей сербства. Подвергавшиеся систематическим опустошениям со стороны турок, они от имени сербского народа, «под турецким игом стенящия», обращались в Москву к государю всея Руси за духовным покровительством и материальной поддержкой.

Русские государи, Русская Православная Церковь взяли на себя великодушное бремя благотворительной помощи единоверцам. Отвечая на ходатайства о милостыне многочисленных делегаций сербских посланцевцерковников, из Москвы текли полноводные ручьи вспомоществования в виде материальных средств на восстановление и ремонт, денежной помощи, «сороков соболей», богослужебных книг, предметов церковных одеяний, утвари, икон, иных вещей «церковной красоты». В ответ в меру своих возможностей сербские иерархи и богомольцы везли духовные реликвии, святые мощи и дары. Такие обмены способствовали единению веры, формированию духовной общности и взаимному обогащению в сферах культуры, книжности, письменности, языка. Кроме того, с учетом неспокойной обстановки в этой части Европы сербские путешественники делились с русскими воеводами и приказными людьми своими наблюдениями об обстановке в соседних государствах, намерениях противников России, передвижениях войск крымских ханов и турецких султанов и т.д. Через иерархов Сербской Церкви Москва искала специалистов разных отраслей ремесла и промышленности. Проявлением родственных связей двух народов было то, что сербские монастыри выкупали русских пленников из турецкой неволи.

В XVII веке, реагируя на обращение Сербского Патриарха в связи с попытками австрийских властей обратить сербов к католичеству, принудить их к «проклятой унии», Россия предприняла энергичные шаги, чтобы отвести эту опасность. В результате необходимые гарантии свободы вероисповедания австрийской монархией были даны.

Отдельно следует отметить российскую помощь разоренным сербским монастырским и церковным школам в сохранении славянского языка. Откликнувшись на просьбы СПЦ, из России были направлены учителя, буквари, книги, по которым учились сербские дети вплоть до реформы сербского языка, предпринятой в XIX веке просветителем Вуком Караджичем. Такое взаимодействие Русской и Сербской Православных Церквей между собой и со светскими властями России сформировали атмосферу особой



близости и доверительности между нами. Во время реформы Русской Православной Церкви в XVII веке сербы привозили по просьбе Патриарха Никона греческие книги для исправления служебных книг и церковных обрядов. В XVII веке святой Патриарх Печский Гавриил I на протяжении многих лет проживал в Москве, активно участвуя в русской церковной жизни.

Русские храмы, в частности Архангельский собор – усыпальница русских царей в Московском Кремле, носят лики сербских святых. На фресках сербских храмов запечатлены русские святые и мученики, среди которых особенно почитаются святой благоверный князь Александр Невский и император-страстотерпец Николай II. Эта традиция сохранилась до сих пор: русские художники и сегодня расписывают сербские церкви. Ведутся переговоры о благоукрашении одного из самых крупных православных храмов – собора святого Саввы в Белграде. Интересен и такой факт: в городке недалеко от Белграда между двумя мировыми войнами беженцы из России построили небольшую приходскую церковь. После того как эмигрантов не стало, церковь перешла к СПЦ, где и сейчас проходят службы в окружении изображений русских святых. В центре Белграда имеется русский храм Святой Троицы, являющийся подворьем Русской Православной Церкви. Его посещают как русские, так и сербы. Нередко службу в нем проводит Патриарх Ириней. В Москве имеется подворье Сербского Патриарха.

После Октябрьской революции и гражданской войны в России сербы отдали дань признательности русским за их неравнодушие к судьбе этого балканского народа. Они приняли десятки тысяч эмигрантов, волею судеб покинувших свое Отечество. Не оказалась в стороне и Сербская Православная Церковь. Патриарх Сербский Димитрий пригласил гонимых русских архипастырей в Сербию и передал им в пользование свою резиденцию в Сремских Карловцах. Сотни лиц духовного звания – иерархи Русской Церкви, священники, монахи - нашли приют на сербской земле. Многие из них служили в местных приходах, монастырях, преподавали в сербских духовных учебных заведениях, оставив о себе добрую благо-

Связи Русской и Сербской Церквей активно развиваются и в наши дни. Все помнят, как Патриарх Московский и всея Руси Алексий II в пасхальные дни 1999 года, в

разгар натовских бомбардировок Югославии, прилетел в Белград, чтобы поддержать братский сербский народ.

Целый ряд иерархов и клириков Сербского Патриархата получили образование в семинариях и академиях Русской Православной Церкви. Традиции сотрудничества в сфере духовного образования и студенческих обменов поддерживаются и развиваются.

Между архипастырями двух Церквей имеют место регулярные контакты. Они бывают в гостях друг у друга, предпринимают паломнические поездки к святыням Русской и Сербской Церквей, вместе молятся и совершают богослужения, участвуют во встречах и конференциях, позволяющих согласовать позиции по важнейшим вопросам нашего времени. Отрадно отметить, что перед лицом современных вызовов со стороны воинствующего либерализма и господства потребительской идеологии Русская и Сербская Церкви придерживаются схожих подходов к защите традиционных христианских нравственных ценностей. У них одинаковые взгляды на просветительскую, миссионерскую, благотворительную деятельность. Русская Православная Церковь оказывает поддержку православным верующим в Косово и Метохии, в частности возрождению семинарии в Призрене, закрытой после беспорядков, устроенных албанскими экстремистами. Когда в мае этого года на Западных Балканах случилось катастрофическое наводнение, Русская Православная Церковь собрала и передала своей сербской сестре 27 миллионов рублей для оказания помощи пострадавшим.

В ходе визита Святейший Патриарх Кирилл совершит чин освящения отреставрированного в этом году Русского некрополя в Белграде, где упокоены тысячи наших соотечественников, в том числе воины, погибшие на полях Первой мировой войны. Состоится открытие и освящение памятника царю Николаю II, который пользуется среди сербов особым почитанием за то, что заступился за единоверную Сербию в трагические для нее годы Великой войны. В соборе святителя Саввы на Врачаре Предстоятели Русской и Сербской Православных Церквей совершат совместное богослужение. Можно с уверенностью сказать, что предстоящий визит в Сербию Патриарха Московского и всея Руси станет важной исторической вехой в российско-сербских отношениях.

Православие.ru

# ЗАЛОГ ЕДИНСТВА СТРАНЫ — ОБЩНОСТЬ БАЗОВЫХ ЦЕННОСТЕЙ ЕЕ НАРОДА — В.Р. ЛЕГОЙДА

Одной из тем очередной передачи «Светлый вечер» радио «Вера», гостем которой был председатель Синодального информационного отдела В.Р. Легойда, стал состоявшийся 10-11 ноября XVIII Всемирный русский народный собор, посвященный теме «Единство истории, единство народа, единство России».

Отвечая в ходе эфира на вопросы ведущих о том, что именно представляет собой ВРНС и возможно ли реальное единство народа, пути достижения которого обсуждались во время работы собора, В.Р. Легойда заявил, что непременным условием единства страны является общность базовых ценностей, которые разделяют народы, ее населяющие.

«Всемирный русский народный собор — это авторитетная церковно-общественная площадка, которая возникла как результат поиска инструмента для спокойного содержательного диалога разных общественных и политических сил. Это, — важно подчеркнуть, — не церковная площадка, а церковно-общественная», — заявил В.Р. Легойда.

«У нее нет, например, полномочий выражать официальную позицию Церкви, хотя возглавляет ВРНС Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, а одним из его заместителей является председатель Синодального отдела по взаимодействию Церкви и общества протоиерей Всеволод Чаплин. В число учредителей этой церковно-общественной площадки входят, в том числе, и представители других религий. Кроме того, в заседаниях соборов всегда принимают участие лидеры разных политических партий, которые встречаются в его рамках не с целью политической борьбы, не для выяснения отношений, а для поиска точек соприкосновения», — добавил он.

«Что касается единства, то залогом единства страны, зало-

гом ее жизнеспособности является, прежде всего, единство веры, единство языка. И, что, может быть, важнее всего, — единство образования. Я сторонник тезиса о том, что нация это то, что созидается единой системой образования в смысле попытки мировоззренческого закрепления базовых ценностей», — подчеркнул представитель Церкви.

«Непременным условием единства страны является именно общность базовых ценностей, которые разделяет народ. Потому что даже единство веры не является единственным условием — в нашей стране, как известно, традиционных вер четыре. Но между людьми разных вер обязательно должен быть некий нравственный консенсус о том, что в обществе допустимо, а что недопустимо. Общий набор поведенческих ценностей должен быть, безусловно, единым», — заключил В.Р. Легойда.

Православие.ru

# СОБОР АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХ НЕБЕСНЫХ СИЛ БЕСПЛОТНЫХ, АРХАНГЕЛОВ: ГАВРИИЛА, РАФАИЛА, УРИИЛА, СЕЛАФИИЛА, ИЕГУДИИЛА, ВАРАХИИЛА И ИЕРЕМИИЛА



Собор Архистратига Божия Михаила и прочих Небесных Сил бесплотныхПразднование Собора Архистратига Божия Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных установлено в начале IV века на Поместном Лаодикийском Соборе, бывшем за несколько лет до Первого Вселенского Собора. Лаодикийский Собор 35-м правилом осудил и отверг еретическое поклонение ангелам как творцам и правителям мира и утвердил православное их почитание. Совершается праздник в ноябре – девятом месяце от марта (с которого в древности начинался год) - в соответствии с числом 9-ти чинов Ангельских. Восьмой же день месяца указывает на будущий Собор всех Сил Небесных в день Страшного Суда Божия, который святые отцы называют «днем восьмым», ибо после века сего, идущего седмицами дней, наступит «день осмый», и тогда «приидет Сын Человеческий в

Славе Своей и вси святии Ангелы с Ним» (Мф. 25,

Чины Ангельские разделяются на три иерархии высшую, среднюю и низшую. Каждую иерархию составляют три чина. В высшую иерархию входят: Серафимы, Херувимы и Престолы. Ближе всех Пресвятой Троице предстоят шестокрылатые Серафимы (Пламенеющие, Огненные) (Ис. 6, 2). Они пламенеют любовью к Богу и других побуждают к ней.

После Серафимов Господу предстоят многоочитые Херувимы (Быт. 3, 24). Их имя значит: излияние премудрости, просвещение, ибо через них, сияющих светом Богопознания и разумения тайн Божиих, ниспосылается премудрость и просвещение для истинного Богопозна-

За Херувимами – предстоят Богоносные по благодати, данной им для служения, Престолы (Кол. 1, 16), таинственно и непостижимо носящие Бога. Они служат правосудию Божию.

Среднюю Ангельскую иерархию составляют три чина: Господства, Силы и

Господства (Кол. 1, 16) владычествуют над последующими чинами Ангелов. Они наставляют поставленных от Бога земных властителей мудрому управлению. Господства учат владеть чувствами, укрощать греховные вожделения, порабощать плоть духу, господствовать над своей волей, побеждать

Силы (1 Пет. 3, 22) исполняют волю Божию. Они творят чудеса и ниспосылают благодать чудотворения и прозорливости угодникам Божиим. Силы помогают людям в несении послушаний, укрепляют в терпении, даруют духовную крепость и мужество.

Власти (1 Пет. 3, 22; Кол. 1, 16) имеют власть укрощать силу диавола. Они отражают от людей бесовские искушения, утверждают подвижников, оберегают их, помогают людям в борьбе с злыми помыслами.

В низшую иерархию входят три чина: Начала, Архангелы и Ангелы.

Начала (Кол. 1, 16) начальствуют над низшими ангелами, направляя их к исполнению Божественных повелений. Им поручено управлять вселенной, охранять страны, народы, племена. Начала наставляют людей воздавать каждому честь, подобающую его званию. Учат начальствующих исполнять должностные обязанности не ради личной славы и выгод, а ради чести Божией и пользы ближних.

Архангелы (1 Сол. 4, 16) благовествуют о великом и преславном, открывают тайны веры, пророчества и разумение воли Божией, укрепляют в людях святую веру, просвещая их ум светом Святого Евангелия.

Ангелы (1 Пет. 3, 22) наиболее близки к людям. Они возвещают намерения Божий, наставляют людей к добродетельной и святой жизни. Они хранят верующих, удерживают от падений, восставляют падших, никогда не оставляют нас и всегда готовы помочь, если

Все чины Небесных Сил носят общее название Ангелов - по сути своего служения. Господь открывает Свою волю высшим Ангелам, а они, в свою очередь. просвещают остальных.

Над всеми девятью чинами поставлен Господом святой Архистратиг Михаил (имя его в переводе с еврейского - «кто как Бог») – верный служитель Божий, ибо он низринул с Неба возгордившегося денницу с другими павшими духами. А к остальным Ангельским Силам он воскликнул: «Вонмем! Станем добре пред Создателем нашим и не помыслим неугодного Богу!» По Церковному преданию, запечатленному в службе Архистратигу Михаилу, он принимал участие во многих ветхозаветных событиях. Во время выхода израильтян из Египта он предводительствовал им в виде столпа облачного днем и столпа огненного ночью. Через него явилась Сила Господня, **уничтожившая** египтян и фараона, преследовавших израильтян. Архистратиг Михаил защищал Израиль

во всех бедствиях. Он явился Иисусу Навину и открыл волю Господа на взятие Иерихона (Нав. 5, 13 – 16). Сила великого Архистратига Божия явилась в уничтожении 185 тысяч воинов Ассирийского царя Сеннахирима (4 Цар. 19, 35), в поражении нечестивого вождя Антиохова Илиодора и в ограждении от огня трех святых отроков – Анании, Азарии и Мисаила, брошенных в печь на сожжение за отказ поклониться идолу .(Дан. 3, 92 - 95).

По воле Божией, Архистратиг перенес пророка Аввакума из Иудеи в Вавилон, чтобы дать пищу Даниилу, в рове со львами заключенному (кондак акафиста, 8).

Архангел Михаил запретил диаволу явить иудеям тело святого пророка Моисея для обожения (Иуд. 1, 9).

Святой Архангел Михаил явил свою силу, когда он чудесно спас отрока. брошенного грабителями в море с камнем на шее у берегов Афона (Афонский Патерик).

С древних времен прославлен своими чудесами Архангел Михаил на Руси. В Волоколамском Патерике приводится рассказ преподобного Пафнутия Боровского со слов татарских баскаков о чудесном спасении Новгорода Великого: «А яко же Великий Новград никогда же не бысть взят от агарян ... внегда по Божию попущению грех ради наших безбожный агарянский царь Батый Росискую землю поплени и пожже и поиде к Новому граду и покры его Бог и Пречистая Богородица явлением Михаила Архистратига, иже возбрани ему итти на него. Он же поиде на Литовския грады и прииде к Киеву и виде у каменныя церкви над дверьми написан великий Михаил Архангел и глагола князем своим указуя перстом: «сей ми возбрани пойти на Великий Новгород»«.

Предстательства за города русские Пресвятой Царицы Небесной всегда осуществлялись Ее явлениями с Воинством Небесным, под предводительством Архистратига. Благодарная Русь воспела Пречистую Богородицу и Архангела Михаила в церковных песнопениях. Архистратигу посвящено множество монастырей, соборных, дворцовых и посадских храмов. В древнем Киеве сразу по принятии христианства был воздвигнут Архангельский собор и устроен монастырь. Архангельские соборы стоят в Смоленске, Нижнем Новгороде, Старице, монастырь в Великом Устюге (нач. XIII в.), собор в Свияжске. Не было на Руси города, где не существовало бы храма или придела, посвященного Архистратигу Михаилу. Один из главнейших храмов города Москвы – храм-усыпальница в Кремле - посвящен ему. Многочисленны и прекрасны иконы Чиноначальника Вышних Сил и его Собора. Одна из них – икона «Благословенное воинство» написана для Успенского собора Московского Кремля, где святые воины - князья русские - изображены под

предводительством Архистратига Михаила.

Из Священного Писания и Священного Предания известны также Архангелы: Гавриил - крепость (сила) Божия, провозвестник и служитель Божественного всемогущества (Дан. 8, 16; Лк. 1, 26); Рафаил – врачевание Божие, целитель человеческих недугов (Тов. 3, 16; Тов. 12, 15); Уриил – огонь или свет Божий, просветитель (3 Езд. 5, 20); Селафиил - молитвенник Божий, побуждающий к молитве (3 Езд. 5, 16); Иегудиил - славящий Бога, укрепляющий труждающихся для славы Господней и ходатайствующий о воздаянии им за подвиги; Варахиил – раздаятель благословения Божия на добрые дела, испрашивающий людям милости Божий; Иеремиил - возвышение к Богу (3 Езд. 4, 36).

На иконах Архангелы изображаются в соответствии с родом их служения:

Михаил – попирает ногами диавола. в левой руке держит зеленую финиковую ветвь, в правой - копье с белой хоругвью (иногда пламенный меч), на которой начертан червленый крест.

Гавриил – с райской ветвью, принесенной им Пресвятой Деве, или со светящимся фонарем в правой руке и зеркалом из ясписа в левой.

Рафаил – держит сосуд с целительными снадобьями в левой руке, а правой ведет Товию, несущего рыбу.

Уриил – в поднятой правой руке - обнаженный меч на уровне груди, в опущенной левой руке - «пламень ог-

Селафиил - в молитвенном положении, смотрящий вниз, руки сложены на груди.

Иегудиил - в деснице держит золотой венец, в шуйце бич из трех красных (или черных) вервий.

Варахиил – на его одежде множество розовых цветов. Иеремиил – держит в руке

Православие.ru

# ПРЕПОДОБНЫЙ ВАРЛААМ ХУТЫНСКИЙ (Дни памяти: 11 июня, 6 ноября)



Преподобный Варлаам Хутынский жил в исполняйте ее. Не предавайтесь телесным XII веке, был сыном знатного новгородца и свои детские годы провел в Новгороде. В юношеском возрасте, удалившись в подгородний Лисичий монастырь, преподобный Варлаам принял постриг. Затем он поселился на уединенном холме над Волховом, в урочище, называвшемся Хутынь, в 10 верстах от Новгорода. В уединении преподобный Варлаам проводил суровую жизнь, совершая непрестанные молитвы и соблюдая очень строгий пост. Он ревностно подвизался в трудах - сам рубил лес, пилил дрова, пахал землю, исполняя слова Священного Писания: "Аще кто не хощет делати, ниже да яст" (2 Сол. 3, 10). К нему собрались некоторые из жителей Новгорода, желавшие разделить с преподобным труды и подвиги. Поучая приходивших, преподобный Варлаам говорил: "Чада, блюдитесь от всякой неправды, не завидуйте, не клевещите. Воздерживайтесь от гнева, не отдавайте денег в рост. Берегитесь судить неправо. Не клянитесь лживо, давши клятву,

страстям. Будьте всегда кротки и ко всем относитесь с любовью. Сия добродетель начало и корень всякого добра".

Вскоре была воздвигнута церковь в честь Преображения Господня и основан монастырь. Господь ниспослал преподобному для служения ближним дар чудотворений и прозорливости. Когда дни его приближались к концу, по Божию изволению прибыл из Константинополя священноинок Антоний сверстник и друг преподобного. Блаженный, обращаясь к нему, сказал: "Возлюбленный брат мой! Божие благоволение почивает над сею обителью. Ныне я передаю в твои руки сей монастырь. Блюди его и заботься о нем. Я уже отхожу к Царю Небесному. Но не смущайся этим: телом я покидаю вас, духом же всегда буду с вами". Преподав наставление своей братии, заповедав хранить православную веру и постоянно пребывать в смирении, преподобный Варлаам преставился ко Господу 6 ноября 1192 года.

Православие.ru

Тропарь преподобного Варлаама ХУтынского глас З

Нже на земли леганием,/ по-**Шеннем** же и бдением/ тело твое изиврам, преподобне,/ всм плотекам мудрованим Умерткил еси,/ и исцелений стрва независтнам гавилсм еси/ верою притекающим к тебе, Варлааме отче наш,/ молн Хрнета Бога// спастнем двшам нашим.

# МОЛИТВА МИРЯН



В Евангелии сказано: «Всегда бодрствуйте, непрестанно молитесь». Как можно выполнять эту заповедь людям в миру, занятым трудом, требующим непрестанного сосредоточения? Людям, обремененным семьей, повседневными заботами и проблемами?

#### МОЛИТВЕННОЕ ПРАВИЛО

В правило благочестивого мирянина обычно включаются утренние и вечерние молитвы, глава из Евангелия и две главы из Апостолов. Хорошо прочитывать хотя бы одну кафизму из Псалтири в день, положив закладку. Есть и сокращенное правило для больных, женщин с маленькими детьми и других людей, испытывающих сильную нехватку времени. Это сокращенное правило можно найти в любом Молитвослове.

Оптинские старцы писали, что правило молитвенное должно быть по силе. Пусть лучше правило будет минимальным, но ежедневно исполняемым, чем большим, но не под силу. Преподобный Амвросий (Гренков) наставлял:

«Лучше, когда источник непрестанно течет хоть понемногу, нежели много с перерывами... Лучше не великое правило иметь, да постоянно исполнять оное, нежели много с перерывами совершенного оставления».

Иногда враг специально внушает молящемуся увеличить количество молитв и поклонов. Проходит несколько дней, и человек изнемогает, а затем забрасывает не только дополнительные молитвы и поклоны, но и те, которые он делал обычно.

Старец Амвросий напоминал в связи с этим:

«Пишешь, что иногда к обычному правилу прилагаешь лишние поклоны от усердия до усталости, а после и обычного не выполняешь. Полезнее постоянно продолжать умеренное делание, нежели иногда излишнее совершать, иногда же и должное оставлять по причине неумеренной усталости».

Оптинские старцы предупреждали об опасности превозношения слишком боль-

шим молитвенным правилом и вообще о превозношении над теми, кто не молится. Потому что такое превозношение губит все труды.

На просьбу благословить читать дополнительные акафисты преподобный Амвросий отвечал:

«Желаешь читать разные акафисты по усердию? Можешь читать, но с тем, чтобы при этом не мнить о себе нечто и других не осуждать. А когда есть возношение и других осуждение, тогда не читай».

Преподобный Никон (Беляев) предупреждал, что если возникает желание помолиться сверх обычного, то делать это можно, но не прибавляя это к своему ежедневному правилу как обязанность. С тем чтобы потом, если не сможешь читать дополнительное правило ежедневно, не впасть в уныние и смущение:

«Иногда при желании помолиться можно и еще что-либо почитать, например несколько глав Евангелия вместо одной или акафист какому-либо святому или иконе Божией Матери и так далее, но не прибавляя этого к данному правилу ежедневно как правило».

#### БЛАГОСЛОВЕНИЕ НА МОЛИТВЕННОЕ ПРАВИЛО

Молитвенное правило лучше обсудить с духовным отцом или с тем священником, которому вы обычно исповедуетесь. Это поможет уберечься от самоволия, неразумия и превозношения. Рассуждение с советованием – вот царский путь, который рекомендуют святые отцы.

Старец Антоний (Путилов) учил:

«Обетов и правил на себя не накладывайте никаких без одобрения отца духовного, с советом которого один поклон принесет вам более пользы, нежели тысяча поклонов своечинных».

Также преподобный Антоний писал: «Фарисей больше нашего и молился, и постился, но без смирения весь труд его был ничто, а посему ревнуйте наиболее мытареву смирению, которое обычно рождается от

послушания, и довлеет вам».

Старец Иосиф (Литовкин) предупреждал, что выполнять правило по благословению труднее, чем то, которое взял самовольно. Можно выполнить огромное количество поклонов из тщеславия, а вот когда мы делаем что-то по благословению, со смирением, то это гораздо труднее. Зато и полезно для души:

«Наложенное правило всегда трудно, а делание со смирением еще труднее. Что трудом приобретается, то и бывает полезно».

Невозможность выполнить правило

В миру случаются разные не зависящие от нас обстоятельства: командировки, затянувшиеся совещания, аврал на работе, а также болезни свои и близких. В общем, может случиться так, что даже самый благочестивый мирянин как-то будет не в силах исполнить ежедневное правило. Старец Никон советовал при этом ни в коем случае не смущаться, а просто смиренно укорить себя в немощи:

«Правило молитвенное старайся не упускать ни утром, ни вечером, но если когда по какой-либо причине опустишь, особенно по не зависящим от тебя обстоятельствам, то не смущайся, а смиренно укоряй себя в немощи, ибо самоукорение есть невидимое восхождение, а смущение, по словам батюшки Амвросия, нигде в числе добродетелей не поставлено».

Постоянная молитвенная память

Старцы напоминали нам, что, кроме правила, нужно иметь постоянную молитвенную память, постоянно помнить о Боге и в течение дня почаще повторять: «Господи, помилуй!», «Господи, благослови»», «Господи, защити!» Этими краткими молитвами будет освящаться наша повседневная жизнь.

«Каждое дело необходимо начинать с призывания в помощь имени Божия», – учил старец Иларион (Пономарев).

Преподобный Никон напоминал:

«Во всякое время, что бы вы ни делали: сидите ли, идете ли, работаете ли, – читайте с сердцем: "Господи, помилуй!"»;

«Когда будешь скорбен и уныл и найдет на тебя искушение тяжкое, ты только одно тверди: "Господи, пощади, спаси и помилуй раба Твоего!" И скорбь облегчится».

На вопрос о краткой молитве, которую можно часто повторять, преподобный Никон отвечал:

«Молитесь просто: "Господи, даруй мне благодать Твою!" И Господь пронесет мимо вас грозу».

#### ПРОСЬБА О МОЛИТВЕ ЗА ДРУГИХ

Иногда люди обращаются с просьбой помолиться за них к другим. Бывает и так, что, заказав панихиду или молебен, сами не присутствуют на них и не молятся.

Чтобы люди не оставались в беспечности и не возлагали свою надежду лишь на постороннюю молитвенную помощь, преподобный Амвросий наставлял:

«Вспомни, двенадцать апостолов просили Спасителя за жену-хананеянку, но Он не услышал их; а сама стала просить – упросила».

А иногда повторял народную поговорку: «Боже-то, поможи – да и сам мужик не нежи».

### **МОЛИТВЕННЫЙ НАСТРОЙ**

Оптинские старцы советовали при молитве оставлять многословие, пустословие, так как этим нарушается молитвенный настрой, отгоняется благодать. Преподобный Никон писал:

«Особенно во время молитвы оставляйте все помыслы о житейском. После молитвы, домашней или церковной, чтобы сохранить молитвенное умиленное настроение, необходимо молчание. Иногда даже простое незначительное слово может нарушить и спугнуть из души нашей умиление.

Молчание подготовляет душу к молитве. Тишина, как она благотворно действует на душу!»

Речь, конечно, не идет о необходимых деловых беседах или общении с родными, воспитании детей – имеется в виду пустословие, в которое мы так часто впадаем.

Старец Амвросий советовал:

«Умное молчание дороже всего. Если положить все правила благоразумия на одну весовую чашу, а на другую чашу положить благоразумное молчание, то молчание одно перевесит»;

«Когда чувствуешь, что желаешь чтонибудь сказать по страсти, – молчи. Удержись, не говори. Ведь это брань, победить нужно, тогда только отстанет».

Молиться нужно даже о том, чтобы научиться правильно молиться. Преподобный Никон писал:

«Мы сами по себе, без Божественной помощи, и помолиться-то не в состоянии: не можем мы молиться как следует и не знаем, как и о чем молиться».

#### О МОЛИТВЕННЫХ ДАРАХ

Молитвенный подвиг сопровождается дарами усердным молитвенникам. Оптинские старцы предупреждали о том, что нельзя самовольно добиваться этих даров, таких как слезы на молитве или чистота и бесстрастие. Это может быть опасно для неопытного молитвенника.

Старец Анатолий (Зерцалов) о слезах на молитве писал:

«Плакать могут не все, а кому Бог даст слезы. А новоначальным Бог редко дарует слезы. А то возгордятся и будут хуже неплачущих».

Он же наставлял желающих достичь чистоты и бесстрастия:

«Смиримся, и Господь покроет, и будем святы. А пока не смиримся и не умилостивим Бога — хоть лоб об пол поклонами разбей, страсти не умалятся».

Как узнать, правильно ли мы молимся?

Молитва — духовное делание, которое приносит духовные плоды. Плоды духа: любовь, кротость, терпение, мирное душевное устроение. Конечно, чтобы плоды созрели, должно пройти время. Но стремиться к ним следует, духовной рост должен происходить. Человек должен бороться со своими страстями, немощами, дурными привычками.

Преподобный Моисей (Путилов) учил каждый день проверять себя, испытывать свою совесть:

«Поверяй самого себя каждодневно... Ежели плохо проведен был день настоящий, так что ты ни молитвы порядочно Богу не принес, не сокрушился сердцем ни однажды, не смирился в мысли, милости не оказал или милостыню никому не подал, не простил виноватого, не стерпел оскорбления, напротив же того, не воздержался от гнева, не воздержался в словах, пище, питии или в нечистых мыслях ум свой погружал, все сие рассмотрев по совести, осуди себя и положи на следующий день быть внимательнее во благое и осторожнее в злое».

Преподобный Макарий предупреждал:

«Но одни правила молитвенные не могут нам принести пользы... советую стараться, сколько можно, обращать внимание ваше на дела любви к ближним; в отношении к матушке вашей, супруге и детям — пещись о воспитании их в православной вере и доброй нравственности к подчиненным вам людям и ко всем ближним».

Тот, кто правильно подвизается, идет средним, «царским» путем. Уменьшается раздражительность и, наоборот, растет благодушие, реже приходят помыслы гнева, осуждения, ропота. Мирное устроение, терпеливое отношение к немощам и недостаткам окружающих переживается все чаще и постепенно становится постоянным.

Православие.ru

Вопрошавшему о том, как спастись, Господь с Своей стороны дал вопрос: "в законе что написано? как читаешь?". Этим Он показал, что за разрешением всех недоразумений надо обращаться к слову Божию. А чтоб и самих недоразумений не было, лучше всего всегда читать Божественное Писание со вниманием, рассуждением, сочувственно, с приложесвоей жизни и испопнен что касается мыслей - в мыслях, что касается чувств - в чувствах и расположениях. что касается дел - в делах. Внимающий слову Божию собирает светлые понятия о всем. что в нем. и что около и что выше его: выясняет свои обязательные отношения во всех случаях жизни, и святые правила, как драгоценные бисеры, нанизывает на нить совести, которая потом точно и определенно указывает, как когда поступить в угодность Господу, укрощает страсти, на которые чтение слова Божия действует всегда успокоительно. Какая бы ни волновала тебя страсть. начни читать слово Божие и страсть будет становиться все тише и тише, а наконец и совсем угомонится. Богатяшийся ведением слова Божия имеет над собою столп облачный, руководивший израильтян в пустыне.

СВЯТИТЕЛЬ ФЕОФАН ЗАТВОРНИК

# ВОПРОСЫ БАТЮШКЕ



Очень важно, идя к священнику с вопросом, молиться Богу о священнике. Скажи: «Господи, иду к Тебе, а Ты благослови раба Твоего отца Михаила или отца Матфея, или отца Спиридона, чтобы через него я услышал Тебя. И дай мне мужество принять это, как от Тебя». Вот такие вещи нужны, очень серьезные. А так, там спросил, там спросил, там спросил, и получается какой-то полный раздрай, это совсем не хорошо.

То же самое касается и благословения на какие-то молитвенные подвиги.

Абсолютно верно. Вообще, на молитву мы благословлены с момента Крещения. А то: «Благословите читать Псалтирь». Причащаться, молиться, исполнять заповеди, читать Священное Писание, внутри которого находится Псалтирь, мы благословлены уже изначала, по факту христианства. Не нужно для этого специальное благословение человеку... Вот я повенчался с женой – «Благословите любить жену». Так уж венчались, там все молитвы именно о том, чтобы вы любили друг друга, жили долго и так далее. «Благословите детей зачинать». Так уже благословили тебя и зачинать, и воспитывать, и дожить до «сыны сынов своих узреть». Все это уже

По факту Крещения ты точно так же благословлен уже на исполнение заповедей, на сопротивление дьяволу, на борьбу с грехом, на творение воли Божией. Все, вперед! Не нужно ничего специального. Например, что? «Хочу поступать в семинарию». Вот это уже специальное. Или девушка говорит: «Не хочу замуж, хочу девство сохранить ради Христа». Это очень серьезно. Конечно, здесь

нельзя без благословения.

Екатеринбург, Татьяна: «У меня вопрос к батюшке: как готовиться к Причастию в мясопуст? Три дня подряд или можно в среду, пятницу поститься, а в субботу рыбу? Если причащаешься через неделю или каждую неделю. И второй вопрос: как ребенка 7 лет приготовить к Причастию?».

Этот вопрос решается на собраниях священников. Современный подход к этому вопросу, насколько мне известно, следующий: если человек постится в среду и пятницу весь год и соблюдает многодневные посты Рождественский, Великий, Успенский, Петровский, три дня непременного поста перед Причастием для него теряют свою актуальность. Три дня нужны для тех, кто причащается редко, один, два, три раза в год, не более того, ну и хромает в церковной дисциплине. Если же человек хочет причаститься, для него - все, что Церковь благословила. То есть вы поститесь в среду всегда, поститесь в пятницу всегда, вам в субботу можно без мяса, рыбой, как вы сказали, и в воскресенье ничто не возбраняет вам приступить к Причастию Хотя это все тоже должно быть благословлено тем священником, который вас и причащает. Я думаю, здесь не нужно слишком супить брови и умножать дисциплинарные требования. Думаю, любой пастырь, глядя на такую практику христианина, скажет, что тот может приступать к Чаше со страхом Божьим и верою. Среда, пятница, суббота без мяса, конечно. можно.

Что касается ребенка, то, мне

кажется, самым главным вопросом для детей является в этом случае желание быть в храме. Хочется спрашивать детей всегда: «Ты любишь ходить в церковь? Ты с кем пришел?». «С мамой, с папой или с бабушкой». «Ты часто ходишь в церковь?» - «Часто» - «Тебе хорошо здесь?» - «Хорошо». Вот если ребенокхочет ходить в церковь и идет туда, то это, мне кажется, самое главное приготовление семилеток к Причашению. Конечно. грех в них уже проявляет себя, они могут вредничать, лениться, лукавить, и за этим нужно следить и подсказать уже ребенку исповедующемуся: «Знаешь,я думаю, что тебе нужно вот это батюшке сказать, вот это у тебя есть, правда?». Ты, допустим, обманул меня вчера, сказал, что съел макароны, а сам выкинул в мусорник полтарелки. Обманул? Обманул. Вот скажи об этом на Исповеди, потому что это серьезный грех. Не нужно талдычить на Исповеди детям, что я маму и папу не слушался. Мама и папа очень своекорыстно относятся к Исповеди своих детей, впрочем, как бабушки и лелушки. Они говорят всегда: «Обязательно скажи, что ты меня не слушаешься». Так мы нагружаем, закабаляем детей своим авторитетом, превращаем священника в своего компаньона по части превращения ребенка в послушника. Это самая последняя вещь.

Лгал? Допустим, сегодня очень важно не торчать перед телевизором с утра до вечера и не погружаться в гаджеты так, чтобы от них нельзя было оттащить. Это тоже очень важный грех, это пленение. Очень важно речевую чистоту сохранять, чтоб человек не привыкал говорить глупое, грязное, скверное. Чтобы он не брал чужого и не завидовал. Хватает грехов и у семилеток, об этом надо стараться с ними говорить. И просить священника, допустим: «Батюшка, придет к вам моя дочь, Семилеточка Даша.. Вы знаете, она вредная, на своем встанет, истерику закатит и сделает все по-своему, поговорите с ней». Или завидует, например, или модница: это надену - это не надену, каждый день хочет новое надевать. Нужно понимать реальные проблемы, а не то, что «Он не слушается». Это слишком корыстно с нашей стороны. А вот если реальная духовная проблема есть в человеке. священник должен поговорить с ребенком. Здесь уже Исповедь превращается в доверительный разговор старшего с младшим. И важно, чтобы мы не отогнали его от церкви, чтобы ребенку было хорошо в церкви. Это самый главный способ приготовления к Причастию для него.

Батюшка, как Вы считаете, нужно ли бездумно исполнять то, что на исповеди предписал священник?

Так бывает, если человек вдруг попал под тяжесть какого-то странного слова. Священник скажет ему что-то такое, а он потом не знает, как ему с этим всем быть. Епитимья, допустим, длящаяся многомного лет, и еще что-нибудь такое. Бывают такие случаи. Нужно разбираться с этим вопросом.

> Протоиерей Андрей ТКАЧЕВ «Православная газета», г. Екатернибург

## СТЯЖАТЬ ДЕРЗНОВЕНИЕ ПЕРЕД БОГОМ





#### ИССЛЕДУЙТЕ ПИСАНИЯ

Вся духовная жизнь человека состоит из двух действий. Это как две ноги, которыми он идет к Богу: он может захромать, но если одно из этих дел человек потеряет, если потеряет свою душу, заботясь о каком-то общественном поприще, или забудет о людях, о том,

что Христос пришел не только его, но и мир спасти, тогда он не сможет идти. На одной ноге человек передвигаться не сможет.

Так что не случайно все древние подвижники, уходившие в пустыню, стяжав благодать Святого Духа, телесную и душевную чистоту, стяжав дерзновение перед Богом, годами жили

в этих пустынях, молясь за мир. И эта молитва не была тщетной. Мы знаем из Священного Писания, из опыта святых отцов, фактов церковной истории, что их молитва была очень значима. Их молитвами порой происходили удивительные общественные дела и события. Характерно, например,

что, когда отец Зосима (Житие преподобной Марии Египетской) приходит в пустыню и находит там Марию, уже несколько десятков лет подвизающуюся в пустыне, первый ее вопрос: «Как Церковь? Как император? Мир ли?». Почему она, уже много десятков лет живущая в пустыне (причем и живя в миру, естественно, она этими вещами не интересовалась, а думала только об удовлетворении собственных страстей), задает такой вопрос? Она же не ушедший в пустыню политик или общественный деятель, а обыкновенная публичная женщина. И вдруг, после десятков лет борьбы с собственными страстями, уйдя в молитву, она интересуется империей, императором, Церковью, зная, что никогда в мир не вернется. Почему она это делает? Очевидно, все эти годы, когда она добилась чистоты сердца, она молилась Богу о других людях, о мире во всем мире, о мире империи, о спокойствии и благостоянии святых церквей. И молилась так глубоко, искренне и сердечно, что хотела получить удостоверение, что не напрасно молилась, не напрасно подвизалась - Бог действительно слышит ее молитвы. Ей очень хочется, чтобы в мире был мир, люди не убивали друг друга, христиан бы не убивали, церкви стояли бы крепко. Вот яркий пример того, как жили и переживали за мир святые.

Важно понимать, что созидание храма из самого себя, удержание в себе благодати Святого Духа, борьба, чтобы никакая сила внешняя не могла лишить человека этого сокровища, по свидетельству апостола Павла, имеет преимущественное положение по отношению к общественному служению. Если человек исполнял общественное служение, делал какое-то дело ради Христа, но делал его неправильно, то сам он спасется, даже если потерпит урон. Но если человек разорит храм Божий, если потеряет благодать Святого Духа, данную ему в таинстве Крещения, Миропомазания, если он потеряет эту жизнь, ему данную, то его покарает Бог. Он обречен. Это не наказание Божие: он же потерял жизнь, как же он может жить? Его чаша разбита, туда больше нечего налить - грехами и страстями он

растерял благодать, сокрушил чашу, в которую все это должно было изливаться, сломал храм, в котором мог жить Бог, – самого себя. К счастью для человека, это все не свершается в момент, когда человек согрешил или поддался слабостям, впал в некоторый порок, пусть даже очень грубый и жестокий. Пока он жив, у него есть возможность покаяния.

Покаяние есть усилие человека исправить положение - восстановить храм, заделать, насколько это в его силах, проломы в стенах храма своей души, изгнать оттуда всякую нечисть, скверну. Пусть в совершенстве не получится, но если он искренне пытается и видит, что его сердце, его жизнь, его ум снова наполняются жизнью, благодатью Святого Духа, то, значит, он снова стал храмом Бо-

Пусть этот храм, как очень многие нынче храмы, полуразрушен, порой и без крыши, с разбитыми стеклами, - но это храм: в нем может совершаться Божественная литургия, и человек может соединяться с Богом.

Главное все-таки в храме не стены, а чтобы в нем жил Бог. Если снова Бог возвращается к человеку, значит, он снова стал храмом, даже если все в этом храме разрушено и покрылось травой. Главное, что он покаянием

очистил внутренность своей храмины - свое сердце, и это сердце Бог счел достаточно очищенным, чтобы войти туда и снова сделать этого человека храмом Своим.

Если же человек потерял жизнь, потерял Бога, на что ему надеяться? Бог ушел, значит, этот человек уже опытно переживает состояние отверженности Богом, ведь Бог уходит только когда не может жить в этом сердце, когда в нем стоит страсть человека, некий идол.

Фактически человек подписывает сам себе окончательный приговор, лишая себя возможности спастись. поэтому внутреннее делание человека имеет значительное преимущество по отношению к общественному служению. Хотя, еще раз повторю. - человек, который совершенно игнорирует общественное служение, заботясь только о внутреннем делании, очень быстро понимает, что Бог его оставил. хотя. казалось бы. он все делал, чтобы сохранить себя в целостности перед Богом. Но с ним получится то же самое, что с рабом в притче Евангельской, который сохранил талант, но вместо награды вывели его с брачного пира и бросили во тьму кромешную, где плач, скрежет зубовный.

> «Православная газета», г. Екатернибург



# РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ КАЗАНСКОГО КАФЕДРАЛЬНОГО СОБОРА ГОРОДА НАХОДКИ

| 19<br>Ноября<br>Среда   | прп. Варлаама<br>Хутынского        | 09:00 | Литургия<br>Молебен                                                     |
|-------------------------|------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 20<br>Ноября<br>Четверг |                                    | 10:00 | Молебен с акафистом перед<br>иконой с мощями свт.<br>Николая Чудотворца |
|                         |                                    | 16:00 | Всенощное Бдение<br>Исповедь                                            |
| 21<br>Ноября<br>Пятница | Собор<br>Архистратига<br>Михаила и | 09:00 | Литургия<br>Молебен                                                     |
|                         | прочих Небесных<br>Сил бесплотных. | 16:00 | Вечернее Богослужение<br>(Полиелей) Исповедь                            |

| 22<br>Ноября<br>Суббота     | Иконы Божией<br>Матери,<br>именуемой                                     | 09:00 | Литургия Панихида<br>Крещение                   |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------|
|                             | Скоропослушница.                                                         | 16:00 | Всенощное Бдение.<br>Исповедь                   |
| 23<br>Ноявря<br>Воскресенье | Неделя 24-я по<br>Пятидесятнице<br>Апп. от 70-ти                         | 09:00 | Литургия<br>Водосвятный молебен                 |
|                             | Ераста, Олимпа,<br>Родиона,<br>Сосипатра,<br>Куарта (Кварта)<br>и Тертия | 16:00 | Вечернее Богослужение<br>(Славословие) исповедь |
| 24<br>Ноября<br>Понедельник | Блж. Максима,<br>Христа ради<br>юродивого,                               | 10:00 | Литургия<br>Молебен                             |

| 25<br>Ноября<br>Вторник |                                        | 10:00 | Молебен с акафистом<br>перед иконой Божией<br>Матери Неупиваемая<br>Чаша |
|-------------------------|----------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------|
|                         |                                        | 16:00 | Всенощьное Бдение<br>Исповедь                                            |
| 26<br>Ноября<br>Среда   | Свт. Иоанна<br>Златоустого,<br>архиеп. | 09:00 | Литургия<br>Молебен                                                      |
|                         | Константинопо<br>льского               | 16:00 | Вечернее Богослужение<br>Исповедь                                        |
| 27<br>Ноября<br>Четверг | Апостола<br>Филиппа                    | 09:00 | Литургия<br>Молебен                                                      |

| 28<br>Ноября<br>Пятница     |                                                    | 10:00 | Молебен с акафистом<br>перед Казанской иконой<br>Божией матери   |
|-----------------------------|----------------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------------------|
|                             |                                                    | 16:00 | Вечернее Богослужение<br>(Полиелей) Исповедь                     |
| 29<br>Ноября<br>Суббота     | Апостола и<br>евангелиста<br>Матфея                | 09:00 | Литургия Панихида<br>Крещение                                    |
|                             |                                                    | 16:00 | Всенощное Бдение.<br>Исповедь                                    |
| 30<br>Ноявря<br>Воскресенье | Неделя 25-я по<br>Пятидесятнице<br>Прп. Никона,    | 09:00 | Литургия<br>Водосвятный молебен                                  |
|                             | игумена<br>Радонежского,<br>ученика прп.<br>Сергия | 16:00 | Молебен с акафистом<br>перед иконой Божией<br>Матери «Всецарица» |

Приход храма в честь

Казанской иконы Божией Матери г. Находка

ИНН 2508062811 КПП 250801001

p/c 40703810050180110324

в Дальневосточном банке ОАО «Сбербанк России»

г. Хабаровск

БИК 040813608

к/с 30101810600000000608



ХРАНИ ВАС ПОСПОДЬ И ПРЕСВЯТАЯ БОГОРОДИЦА!

ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ! ПРОСИМ ВАС НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ ГАЗЕТУ В ХОЗЯЙСТВЕННЫХ ЦЕЛЯХ И НЕ ВЫБРАСЫВАТЬ! ПРОЧИТАЛ – ПЕРЕДАЙ ДРУГОМУ!

Газета издается по благословению Преосвященнейшего Николая, епископа Находкинского и Преображенского. Выходит раз в месяц. Тираж: 999 экз.

Адрес редакции: Находкинская епархия РПЦ МП. Приморский край. г. Находка.

Находкинский прспект, 33. Кафедральный собор в честь Казанской иконы Божией Матери

Тел.: 8(4236)68-61-81

Главный редактор: епископ Находкинский и Преображенский Николай. Заместитель главного редактора: Михаил Красильников Ответственный секретарь: протоиерей Александр Жолобов Дизайнер-макетчик: Михаил Юрьев Корректор: Наталья Доброгорская Подписано в печать:
18. 11.2014 года в 17.00
Отпечатано в типографии
«РЕКЛАМА+ТВ» Г. Находка.
ТЕЛ. 8(4236)62-38-74