**Православие и католицизм**

Официальное отпадение Католической церкви от Единой Святой Соборной и Апостольской Церкви произошло в **1054** году, когда легаты папы Льва IX составили акт отлучения на Константинопольского патриарха Михаила Керуллария и всю Восточную Церковь и во время литургии в соборе Святой Софии положили его на престол и удалились. Патриарх Михаил тогда созвал собор, на котором отлучил от Церкви папских послов. Папа принял их сторону и с тех пор в Православных Церквах прекратилось поминовение пап на богослужении, и латиняне стали считаться схизматиками.

Разделению Церквей способствовали как новшества, допущенные Римом, по отношению к преданиям и обычаям Апостольской Церкви, так и извращение догмата о Святом Духе. Хотя Римская церковь стала противополагаться Восточной Православной Церкви сравнительно поздно, но разница в настроении и направлении их стала намечаться уже в пору ее основания. Тяжесть борьбы с гностицизмом пала по преимуществу на Греческую Церковь. В IV, V и VI вв. споры тринитарные и христологические на всем их продолжении были выстраданы всецело одним греческим Востоком. Но если Римская Церковь при самом зарождении своем мало интересуется волновавшими Восток вопросами веры, зато она бдительно следит за всем, что касается земного устроения в церковной жизни. С самого начала Рим расходует свою энергию на выработку железной церковной организации, которая в Средние века кладет к подножию папского престола всю Западную Европу. Ритуализм, клерикализм, непреклонная власть церковной иерархии формируется в этой школе искусства управлять людьми.

Главной идеей Рима становится **идея цезарепапизма**, то есть установления светской власти папы римского над всем миром, а через это и насильственная христианизация всех народов.

1. Одним из основных догматических расхождений в учении Восточной и Римской Церкви, стало учение о **филиокве**.
2. **Догмат о главенстве и непогрешимости папы.**

 - о папе как видимом, верховном и непогрешимом главе церкви — Божьем наместнике на земле.

3. **Догмат о непорочном зачатии Пресвятой Девы**.

Впервые возведен в степень догмата в 1854 году при папе Пии IX. Согласно католическому учению, первородный грех состоит в утрате первобытной праведности, лишении сверхъестественной благодати, а так как эта благодать излилась на Пресвятую Деву преизобильно в самом начале Ее зачатия, то Она должна была родиться в таком состоянии, в каком находился первый человек до своего падения.

По мнению латинян, Богородица была исключена из закона всеобщности прародительского греха и не только Ее рождение, но и само зачатие, было святым и непорочным.

Согласно взглядам Вселенской (Православной) Церкви, святость Пресвятой Богородицы — следствие Ее глубокого участия в страданиях за мир Спасителя и усвоения духа любви Божией в такой степени, в какой никто из сотворенных существ усвоить не может. Не нарушается свобода.

Католическое учение о непорочном зачатии Божией Матери ложно также в силу того, что:

1. Не имеет в своем основании никаких евангельских или библейских истин.
 2. Противоречит догмату Вселенской Церкви о всеобщности первородного греха и следствий его в роде человеческом.

3. Противоречит безусловной необходимости в деле спасения самодеятельного (личного) усвоения плодов искупления (т.е. закону свободы и благодати).

4. **Учение о спасении и оправдании**.

Христианин должен делать добрые дела не только потому, что ему нужно заработать себе плату для получения блаженной жизни, но и для того, чтобы иметь удовлетворение для избежания кары. С этим стоит в тесной связи мнение о сверхдолжных делах и заслугах. Совокупность этих заслуг вместе с заслугами Христа, образует сокровищницу добрых дел, из которых церковь имеет право черпать для заглаживания грехов своей паствы. Отсюда учение об индульгенциях, праве папы распределять (продавать эти сверхдолжные заслуги).

В католическое учение о загробном воздаянии, кроме рая и ада, вводится учение о чистилище (место наказания, где душа отбывает свой срок мучений, а затем переводится в рай).

5. **Культ сердца Иисусова и Пресвятой Богородицы.**

Появился к концу XVIII века. Основанием для него послужили псевдовидения католической монахини Маргариты Марии Алякок (умерла в 1690 г.). Ей якобы являлся в видениях Господь Иисус Христос и говорил о Своей чрезвычайной любви к людям, показывал ей Свое сердце, и обучив ее почитанию сердца, приказал ввести ей это служение вначале в монастыре (Франция), а потом распространить между всеми верующими.

Культ сердца Иисуса подчеркивает лжедуховность католичества. Вместо глубокой созерцательной молитвы, молчаливого, смиренного стояния пред Богом, с чувством своего недостоинства и покаяния, здесь практикуется чувственность, экзальтация, психическая самонакачка — которые выдаются за благодатные дары Духа Святого. Например, то, что святыми отцами Вселенской Церкви считалось за прелесть и строго запрещалось (мысленное, чувственное воображение Христа, Богородицы, святых, фантазирование бесед и общение с ним при молитве), у латинян считается нормой и официально поощряется. Культ сердца Иисуса, Богородицы, появление стигматов (ран на руках и на ногах) у экзальтированных католиков, многочисленные прелестные видения и откровения — результат лжедуховности католичества. И это явление закономерно, так как искажение латинянами догматов святой Церкви неизбежно повлекло за собой извращение духовной жизни и ложный мистицизм.

6. **Учение о таинствах.**

Допущены Римской церковью отступления от древней традиции и в совершении таинств.

Единая, Святая, Соборная и Апостольская Церковь семи Вселенских Соборов совершала **крещение** через три погружения в воде; но в последние времена введено в Римской Церкви крещение через окропление и обливание, а с XV века изменена и формула таинства; вместо — «крещается раб Божий (имя рек) во имя Отца, аминь, и Сына, аминь, и Святого Духа, аминь» — «Я крещу тебя (имя рек) во имя Отца и Сына и Святого Духа».

Изменена формула и в таинстве миропомазания: вместо— «Печать дара Духа Святого» — «Знаменую тебя знаменем креста и утверждаю миром спасения во имя Отца, Сына и Св. Духа», причем таинство миропомазания может совершать у римо-католиков только епископ.

По примеру Спасителя более тысячи лет Св. Церковь на Востоке и на Западе совершала св. Евхаристию на квасном хлебе, но Римская Церковь с ХI столетия ввела у себя новшество — употребление в таинстве Евхаристии опресноков, что противоречит Евангельскому повествованию о Тайной Вечери и древней церковной традиции; Церковь семи Вселенских Соборов приняла, что честные дары освящаются после призывания Святого Духа через благословение иерейское, но Римская Церковь и здесь, впоследствии, самочинно ввела новшество: упразднила «эпиклезу», т.е. призывание Св. Духа, вследствие чего в их мессе момент освящения Даров не ощущается более как центральный момент Литургии, и усвоила мнение, что освящение Даров совершается при возглашении слов Господа: «приимите, ядите: сие есть Тело Мое, и пийти от нея вси: сия есть Кровь Моя».

Следуя заповеди Господа: «пийти от нея вси», Вселенская Церковь преподавала причастие всем из св. Чаши, но римская церковь с IХ века, а окончательно с ХII столетия, лишила мирян приобщения св. Крови Христовой. Не допускаются также ко св. Причастию дети, до совершения над ними таинства миропомазания, т. е до 10-12 лет.

Церковный народ за литургией у римо-католиков больше безмолвствует — за него отвечает священник, вполголоса, министрант, в то время как у нас народ, устами хора, громко отвечает служащему иерею. Юридическое начало счета и зачета внесено отчасти и в совершение литургии — отсюда у них масса частных месс, скороговоркой совершаемых одна за другой на одном и том же престоле одним и тем же священником, и даже — одновременно несколькими священниками на разных престолах одного и того же храма, ибо — говорят римо-католики — чем больше по счету совершено месс, тем больше внесено в мир святости.

**В таинстве елеосвящения** елей должен быть освящен епископом, а самое таинство совершается не над тяжко больным, по слову ап. Иакова (5,14-15), а над умирающим, как приготовление его к мирной кончине и называется у них «последним помазанием».

**В учении о браке** расхождение у католиков со Вселенской Церковью очень глубокое и важное. В Православной Церкви вследствие древнего церковного обычая таинством считается венчание. Брак здесь есть богослужебное действие, правомочный совершитель его — священник. В латинстве таинством считается сама брачная связь, а не венчание. Тридентский собор потребовал, чтобы заявление о вступлении в брак делалось в присутствии священника. Итак, совершителями брака у латинян являются сами брачующиеся, а материю и форму его составляет взаимное согласие.