

# ВЕСТНИК

миссионерского отдела Московской Епархии

МЕТОДИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ ОГЛАШЕНИЯ ПЕРЕД ТАИНСТВОМ КРЕЩЕНИЯ

2

Видное 2010

#### Содержание

| Протоиерей Михаил Егоров, председатель миссионерского отдела Московской епархии, благочинный церквей Видновского округа ВСТУПИТЕЛЬНОЕ СЛОВО |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Священник Дмитрий Березин, секретарь Миссионерского отдела                                                                                  |
| Московской епархии                                                                                                                          |
| МЕТОДИЧЕСКИЕ МИССИОНЕРСКИЕ СЕМИНАРЫ В МОСКОВСКОЙ                                                                                            |
| ЕПАРХИИ ПО ТЕМЕ «МЕТОДИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ ОГЛАШЕНИЯ                                                                                             |
| ПЕРЕД ТАИНСТВОМ КРЕЩЕНИЯ»                                                                                                                   |
| Протоиерей Игорь Бычков, клирик Коломенского благочиния                                                                                     |
| ОПЫТ ПРИХОДА УСПЕНСКОГО КАФЕДРАЛЬНОГО СОБОРА г. КОЛОМНЫ                                                                                     |
| ПО ОГЛАШЕНИЮ ЛЮДЕЙ ПЕРЕД ТАИНСТВОМ КРЕЩЕНИЯ                                                                                                 |
| Олимания и при при при при при при при при при п                                                                                            |
| Протоиерей Андрей Шеин, клирик Видновского благочиния                                                                                       |
| ОПЫТ ПРОВЕДЕНИЯ ОГЛАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД ПЕРЕД ТАИНСТВОМ                                                                                         |
| КРЕЩЕНИЯ В ГЕОРГИЕВСКОМ ХРАМЕ г. ВИДНОЕ1                                                                                                    |
|                                                                                                                                             |
| Священник Роман Торик, клирик Домодедовского благочиния                                                                                     |
| «ОПЫТ МИССИОНЕРСКОЙ РАБОТЫ С ОГЛАШАЕМЫМИ                                                                                                    |
| В СЕЛЬСКИХ ХРАМАХ ДОМОДЕДОВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ»1                                                                                               |
| Священник Алексий Суриков, клирик Подольского благочиния                                                                                    |
| СООБЩЕНИЕ К МИССИОНЕРСКОМУ СЕМИНАРУ2                                                                                                        |
| COODELINE RIVINGSTOTIES CROMY CERTIFICATION S                                                                                               |
| Протоиерей Александр Смолиевский, клирик Чеховского благочиния                                                                              |
| КАТЕХИЗАЦИЯ В ХРАМАХ ЧЕХОВСКОГО РАЙОНА2                                                                                                     |
| ·                                                                                                                                           |
| Священник Николай Берсенёв, клирик Видновского благочиния                                                                                   |
| МЕТОДИКА ПРОВЕДЕНИЯ ОГЛАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД.                                                                                                    |
| ОПЫТ СОСТАВЛЕНИЯ ПОСОБИЯ ДЛЯ КАТЕХИЗАТОРОВ2                                                                                                 |
|                                                                                                                                             |
| КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ ОСНОВНЫХ ПРИНЦИПОВ                                                                                                        |
| ПОДГОТОВКИ МИРЯН КО КРЕЩЕНИЮ                                                                                                                |
| И ДРУГИМ ТАИНСТВАМ7                                                                                                                         |
|                                                                                                                                             |
| ОПЫТ ПОСТРОЕНИЯ                                                                                                                             |
| ЧЕТЫРЕХ ОГРАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД12                                                                                                               |

Над выпуском работали: редактор протоиерей Михаил Егоров, корректор Т. Бобина, дизайн обложки Д. Фёдоров, верстка А. Шеффер.

Тираж: 999 экз.

## ДОРОГИЕ ОТЦЫ, БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

дним из важнейших вопросов современной церковной жизни является проведение огласительных бесед перед Таинством Крещения. На собрании благочинных и председателей епархиальных отделов Московской Епархии, которое состоялось весной 2010 г. в Новодевичем монастыре г. Москвы среди прочих задач, поставленных перед Миссионерским отделом, была задача организации ежеквартальных семинаров для миссионеров-катехизаторов по вопросам проведения огласительных бесед перед вы-шеупомянутыми таинствами.

С сентября текущего года в нашей епархии началось проведение подобного рода семинаров. Данные семинары проводятся Миссионерским отделом Московской епархии при поддержке Православного Свято-Тихоновского Гуманитарного университета, в лице заместителя декана миссионерского факультета Андрея Борисовича Ефимова и его помощников. В настоящее время, к моменту выхода данного сборника в печать прошло уже четыре таких семинара в Коломенской Духовной семинарии, в г. Домодедове, в г. Подольске и г. Одинцово. В их проведении приняли участие представители 20 благочиний нашей епархии.

На этих совещаниях разбирались методические вопросы, как правильно проводить огласительные беседы с теми или иными категориями людей, обращающимися в храм для совершения таинства Крещения, какие вопросы нужно освещать.

Одним из пожеланий, звучавших на этих встречах-семинарах, было

пожелание иметь методические пособия для проведения огласительных бесед.

Данное издание «Вестника миссионерского отдела Московской Епархии» посвящено публикации методической информации, которая могла бы послужить пастырям и катехизаторам нашей епархии в помощь при проведении огласительных бесед перед таинством Крещения. Также помимо методических вопросов, которые вы можете найти на страницах этого «Вестника» вы сможете познакомиться с опытом других благочиний, таких как Коломенское, Видновское, Домодедовское, по вопросу проведения огласительных бесед, опыта проведения огласительных бесед в вышеупомянутых благочиниях.

Председатель миссионерского отдела Московской епархии, благочинный церквей Видновского округа протоиерей Михаил Егоров



Священник Дмитрий Березин, секретарь Миссионерского отдела Московской епархии

МЕТОДИЧЕСКИЕ
МИССИОНЕРСКИЕ
СЕМИНАРЫ
В МОСКОВСКОЙ ЕПАРХИИ
ПО ТЕМЕ «МЕТОДИЧЕСКИЕ
ВОПРОСЫ ОГЛАШЕНИЯ
ПЕРЕД ТАИНСТВОМ
КРЕЩЕНИЯ»

В о времена апостолов была только миссия и водительство Святым Духом. Потом было миссионерство через мученичество. В период Вселенских соборов и чуть позже, миссия стала активно уступать катехизации, и, в конце концов, уступила (страны Европы, Грузия, Армения, Русь во всех ее проявлениях и т.д.). В отдельных уголках планеты миссия еще жила, но уже стало привычным и обыденным понятие «христианская страна», то есть страна, где большинство жителей исповедует христианство. И даже появилось понятие «христианский мир».

Но не будем вдаваться в исторические подробности и переместимся ближе к нашему времени – в начале XX века, при святителе Тихоне патриархе, стали запрещать любые активные формы религиозной жизни, и постепенно понятия «миссионерство» и «катехизация» ушли из лексикона. Осталась только проповедь с амвона, и то далеко не везде она была разрешена. И не все можно было в проповеди говорить.

В советские времена миссия и катехизация были вообще запрещены. Но вот пришли 1990-е года, и стало можно все, но никто не знал, что делать.

Русская Православная Церковь столкнулась с массами людей, которые за период советского времени были «крещены, но не просвещены». И, как гласит статистика, таких людей около 75%, из них 2-3% ходят регулярно в храм, но даже среди этих 2-3% добрая половина не сможет вспомнить подробности творения мира или, например, перечислить по именам 12 апостолов.

На Архиерейском совещании 2 февраля 2010 года Святейший Патриарх Кирилл выразил эту мысль так: «На рубеже 80-х и начала 90-х годов XX столетия начался период, впоследствии получивший наименование «второго Крещения Руси». Продолжая эту аналогию, вспомним первые годы, и даже десятилетия, после начала христианизации нашей земли. Часть народа, будучи крещена, продолжала оставаться под сильным языческим влиянием, являясь христианской лишь номинально. При необходимом быстром росте, церковные институты были не оформлены, их деятельность не была систематизирована. Не напоминает ли все это характерные признаки церковной жизни 1990-х и, частично, 2000-х годов? Русская Православная Церковь вела интенсивную, но порой спонтанную работу по рехристианизации нашего народа. На проведение фундаментального анализа, кропотливое составление планов, разработку системного подхода в отношении ряда важнейших пастырских задач просто не хватало времени, людей, сил.

Итогом начального периода новейшей истории нашей Церкви стало то, что по разным данным в среднем от 60 до 80% населения наших стран именуют себя православными. Но какова же на самом деле ситуация на местах? Любой, кто не оторван от реальности, осознает, что, если говорить об активных верующих, регулярно причащающихся и участвующих в церковной жизни, то доля такого населения гораздо ниже указанных процентов. Как я неоднократно отмечал в этом году (в частности в своих отзывах на ваши епархиальные отчеты), на тех, кто относит себя к православию, но не является активными верующими, должна распространяться особая пастырская забота.

Одной из форм пастырской заботы о тех пасомых, которые не являются активными верующими, является практика оглашения. Причем не только оглашения взрослых, желающих принять Крещение, но и оглашение родителей и восприемников, которые приносят крестить малышей.

На епархиальных собраниях благочинных и духовенства Митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий неоднократно подчеркивал необходимость проведения огласительных и катехизаторских бесед. Однако такие беседы до сих пор проводятся далеко не везде. Среди основных причин такого положения вещей можно выделить следующие:

 боязнь духовенства потерять паству из-за повышенных требований к ним («раньше крестили у нас, теперь будут крестить там, где обязательных огласительных бесед нет»);

- неумение и нежелание проводить такие беседы (ссылка на занятость, на отсутствие ораторских способностей и т.д.);
- неудобство проведения таких бесед в сельских храмах, куда регулярно ездить родителям и восприемникам бывает сложно («как они из города к нам будут ездить на крестины-то еле собрались»);
- $\sim$  боязнь превратить подготовку к Крещению в формальную процедуру.

С целью обмена опытом и обсуждения данной проблемы, Миссионерский отдел Московской епархии при поддержке Миссионерского факультета Православного Свято-Тихоновского Гуманитарного университета с сентября 2010 года начал проводить семинары на тему «Методические вопросы оглашения перед Таинством Крещения».

В настоящее время проведено четыре таких семинара, которые охватили духовенство, а также катехизаторов-миссионеров из числа мирян Бронницкого, Видновского, Воскресенского, Домодедовского, Егорьевского, Зарайского, Каширского, Луховицкого, Одинцовского, Наро-Фоминского, Озерского, Подольского, Серебрянопрудского, Ступинского, Чеховского, Звенигородского, Химкинского, Долгопрудненского и Красногорских благочиний.

На семинарах в качестве докладчиков принимают участие преподаватели Миссионерского факультета Православного Свято-Тихоновского Гуманитарного университета: зам. декана факультета Андрей Борисович Ефимов и заведующий Учебно-методическим центром Артём Шарафутдинов. Также делают дополнительные доклады клирики благочиний.

Семинар начинается обыкновенно с доклада кого-либо из клириков благочиния о формах и методах оглашения, практикуемых в благочинии, перед таинством Крещения, затем слово берет Андрей Борисович Ефимов. Он особенно отмечает тот факт, что Церковь в России находится сейчас в уникальной ситуации: она активно возрождается и не преследуется властями, но при этом огромное количество крещеных людей далеки от Церкви. И такая ситуация требует от пастырей максимальной самоотдачи, жертвенного служения. Примером такого служения может служить святитель Иннокентий Московский, который, еще будучи безвестным священником, в 30-летнем возрасте написал для алеутов книгу «Указание пути в Царствие Небесное». Эта книга впоследствии была с алеутского переведена более чем на 40 языков мира.

Главной задачей как миссионера, так и катехизатора является приведение человека к личному опыту Богообщения. И на этом пути, особенно при проведении огласительных бесед, совершенно недопустим формализм. Катехизатор должен, прежде всего, являть образ христианской жизни собой,

своим примером, поскольку в наше время слова совсем обесценились – поток рекламных и политических призывов привел к тому, что самые высокие слова стали обыденными. Именно сейчас свидетельство собственным примером нужно как никогда, а это предъявляет совершенно особые требования к катехизатору.

Можно отметить несколько принципов, соблюдение которых является важным при проведении огласительных бесед:

- 1. Форма беседы и язык ее должны зависеть от того, с кем мы беседуем, от его пола, возраста, образования, настроения, духовного уровня и т.д.
- 2. Катехизаторы являются только сотрудниками Богу. Бог сам ведет человека.
- 3. Не должно быть никакого насилия катехизатора над личностью оглашаемого, поскольку Бог сотворил человека свободным, в том числе свободным в отказе от крещения.
- 4. Вся наша жизнь это катехизация, так что нельзя формально установить планку, что нужно знать и уметь для того, чтобы креститься.
- 5. Огласительная беседа должна быть интересной, информативной, духовной и иметь практическое приложение.
- 6. И, главное, как говорил святитель Иннокентий Московский: «Любящему дается что, когда и как сказать. Можно поделиться только тем, что у тебя есть».

После слово берет заведующий Учебно-методическим центром миссионерского факультета Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета Артём Шарафутдинов. В своем докладе он затрагивает практические аспекты организации огласительных бесед, а начинает выступление с цитирования канонических правил, имеющих отношение к оглашению:

- 2-е правило I Вселенского собора говорит о том, что прошедших краткое ог-лашение и принявших крещение не должно сразу возводить в священный сан, поскольку нужно время и для оглашения, и по крещении;
- 46-е правило Лаодикийского собора говорит о том, что «крещаемым должно изучать веру и в пятый день седмицы давать ответ епископу или пресвитерам» (речь идет, видимо, о катехизации уже крещенных);
- 47-е правило Лаодикийского собора говорит о том, что крестившиеся в болезни и получившие выздоровление должны научаться в вере.

Можно выделить следующие этапы оглашения:

1. Предоглашение – первая встреча (или встречи), которые приводят человека к желанию готовиться к принятию крещения или отвращают от

- Церкви. В качестве примера можно привести, как ни странно, мусульманские мечети в Москве: если там видят, что зашел человек посторонний, к нему обязательно подойдут, предложат ответить на вопросы, поговорить с муллой и т.д. В нашей практике бывает так, что некорректное поведение кого-либо из сотрудников храма отвращает человека от Церкви на годы. В храме должен быть человек, который смог бы ответить на вопросы, дать совет, а в трудных случаях посоветовать поговорить со священником.
- 2. Оглашение этап, во время которого помимо преподавания знаний о вере катехизатор должен выяснить какие мотивы привели человека к крещению и какой духовный процесс в нем происходит. В организации данного этапа важно учитывать реальные условия храмов и возможности крещаемых.
- 3. Катехизация происходит уже после крещения в форме бесед, чтения книг и т.д.

Все эти этапы важны, и нельзя опускать ни один из них. Поделился Артём Альбертович и своим опытом организации огласительных бесед.

#### Набор в группы

В зависимости от количества оглашаемых, набор в группы может осуществляться раз в месяц, раз в неделю или даже ежедневно так, чтобы в зависимости от количества бесед не смешивать разные группы (например, одна группа набирается и занимается по понедельникам, вторая – по вторникам и т.д.);

#### Форма

- ⊳ Лучше, когда беседа проходит не в классе у доски, а за круглым столом или среди поставленных в круг стульев, чтобы катехизатор не выступал в роли учителя, а оглашаемые в роли учеников.
  - ⊳ Хорошо, если беседы сопровождают наглядные материалы.
- ▶ Чаепитие во время, до или после огласительных бесед это хорошо, поскольку позволяет установить личный контакт между оглашаемыми и катехизатором; в непринужденной обстановке легче задать какие-то вопросы личного характера.
- > Должны быть правила общения в группе, например: выключенный сотовый телефон, знание о том, что информация о человеке не выйдет за пределы группы, запрет на «проповедование», т.е. разглагольствование.

#### Процесс оглашения

- ▶ Священник, в идеале, должен участвовать во всем процессе оглашения, но если это невозможно, то обязательно при первой и последней беседах.
- ▶ Если в группе оглашаемых присутствуют воцерковленные люди друзья или родственники оглашаемого, – важно привлекать их к обсуждению.

- ▶ При оглашении и катехизации нужно избегать запугивания, перегибов с чувством покаяния и отречения от мира. Важно показать, что христианство дает настоящую, истинную свободу и радость в Боге, а не ставит запреты на ка-кие-то действия.
- ▶ С началом оглашения, человек должен постепенно начинать соблюдать посты, молиться (первое время не по молитвослову, а либо своими словами, либо читая «Отче наш» и другие уже понятные для него молитвы), посещать богослужения (молебны, всенощное бдение и т.д.), изучать Священное Писание.

#### Беседы

- ▶ В беседах важно затрагивать и обсуждать с христианской точки зрения такие темы, как работа, стресс, болезнь, смерть, вина, страх. Необходимо показать, что евангельская история это не какие-то события, произошедшие давным-давно, а то, что они имеют отношение и к современной жизни, передать личный опыт, радость.
- ▶ Информацию в беседах нужно дозировать не более 5 основных мыслей за беседу. Каждая мысль подкрепляется примером, и обсуждается практическое ее применение в жизни.
- ⊳ Время беседы не должно быть более 90 минут, при этом нужно помнить, что у даже взрослого человека период активного слушания составляет 20-30 минут, после этого времени нужно либо отвечать на вопросы, либо вступать в диалог с аудиторией. Нельзя, чтобы огласительные беседы превратились в монолог катехизатора. Нужно давать людям возможность высказывать и отстаивать свою точку зрения, задавать вопросы.
- ▶ Для современного человека важно точно понимать время, которое он будет тратить, поэтому занятия должны начинаться в строго оговоренное время и заканчиваться тоже в строго оговоренное время.

#### Крещение

- ▶ В идеале, крещение должно быть торжеством всего прихода, а не только родственников крещаемого. Хорошо, чтобы крещаемый познакомился с кем-то из прихожан, к которому бы обращался с вопросами уже при регулярном посещении храма. Сделать это можно за чаепитием.
- ▶ Не стоит бояться отказов в крещении. Если человек не желает проходить ог-лашение, заведомо говорит о том, что не будет жить церковной жизнью, имеет убеждения, противоречащие догматам или христианской нравственности или имеет неверные мотивы к крещению (например, «чтобы не болеть»), то в крещении может и должно быть отказано.

#### После Крещения

⊳ Оглашаемым нужно показать, где расположена приходская библиотека, дать ссылки на хорошие интернет-порталы (www.azbuka.ru, www.

predanie.ru, www.pravmir.ru).

▶ Нужно, чтобы новокрещенные участвовали в жизни прихода: знали, к кому можно обратиться с вопросом, могли участвовать в социальном или молодежном служении и т.д.

Выступления всегда сопровождаются дискуссией о необходимости и формах проведения оглашения. Иногда дискуссии носят очень горячий характер.

Мнения представлены почти все – от полного нежелания проводить оглашения до предложения ввести длительное обязательное оглашение во всей епархии.

Интересная дискуссия развернулась вокруг вопроса о критерии, по которому родители и восприемники могут допускаться к таинству Крещения. Были высказаны следующие точки зрения:

- ▶ критерий допуска к Крещению церковная жизнь родителей: регулярная исповедь и причастие, и, как следствие, ребенок будет расти в верующей семье. В иных случаях допускать к Крещению не нужно, иначе это будет профанация таинства;
- ▶ критерий завершение цикла огласительных бесед и обещание вести церковную жизнь.

На семинарах обозначились две точки зрения на факт отказа в крещении:

▶ не надо бояться отказать в крещении, потому что если человек крестившись, не будет вести церковную жизнь, на Страшном Суде с него будет спрашиваться как с христианина;

▶ как можно отказать в крещении, если человек (или родители) просит об этом, готов ли священник принять такое решение?

Также выявилась проблема оглашения в сельских приходах, где немного крестин и бывает сложно организовать полноценное оглашение. Решений было предложено несколько:

- ▶ объединяться маленьким приходам и проводить огласительные беседы в одном из них или по очереди, собирая всех желающих креститься, их родителей и восприемников;
- ⊳ при крещении детей проводить краткую беседу с родителями и восприемниками непосредственно перед крестинами;
- ⊳ выдавать комплект материалов, куда могут входить памятка крещаемому и восприемникам, Новый Завет, книга, брошюра, аудиозапись или видеофильм с огласительными беседами.

Живость дискуссий и наличие разных мнений показывает, что тема эта очень актуальная, и относятся к ней все неравнодушно. Важнейшие выводы, которые уже можно сделать на основании проведенных семинаров:

- ⊳ Проводить оглашение надо;
- ▶ Необходимо оглашать не только взрослых, готовящихся к Таинству Крещения, но и родителей и восприемников, приносящих крестить младенцев;
- ▶ Формы и методы оглашения могут различаться в зависимости от приходской специфики.



Протоиерей Игорь Бычков, клирик Коломенского благочиния

## ОПЫТ ПРИХОДА УСПЕНСКОГО КАФЕДРАЛЬНОГО СОБОРА г. КОЛОМНЫ ПО ОГЛАШЕНИЮ ЛЮДЕЙ ПЕРЕД ТАИНСТВОМ КРЕЩЕНИЯ

В конце 1980-х – начале 1990-х годов в нашей стране стали возвращать храмы верующим и началось массовое крещение взрослых людей. Это явление нередко даже называют вторым Крещением Руси.

ерковь всегда готовила взрослых людей ко Крещению, т.е. оглашала их. Из истории мы знаем, что в первые века христианства на Руси пред таинством Крещения русские люди оглашались 8 дней, инородцы – 40. Разумеется, с возрождением церковной жизни возобновилась и традиция оглашения перед Крещением.

У нас в Коломне 20 лет назад прообразом огласительных бесед стали лекции настоятеля Успенского собора протоиерея Николая Качанкина. Отец Николай каждое воскресенье вечером проводил в храме беседы о Священной истории Ветхого и Нового Заветов. Духовной литературы тогда совсем не было, Библия ещё не издавалась массовым тиражом. И для многих коломенцев (а собирались на встречи люди молодые и среднего возраста) эти лекции стали откровением – первым знакомством со Священным Писанием. И многие слушатели впоследствии крестились и всю жизнь свою связали с Церковью, некоторые даже стали священнослужителями.

Приход Успенского собора быстро рос. Он не только реставрировал храмы (а их три у него), но и вёл активную миссионерскую работу. Здесь от-

крылись первая в городе воскресная школа, первое в епархии православное братство, стала издаваться первая в области православная газета «Благовестник», образовалось первое в Подмосковье молодёжное православное движение.

Собор как магнит стал притягивать людей своей активной богослужебной и внебогослужебной жизнью. Он удобно расположен в историческом центре города. К тому же немаловажно, что в крестильном помещении собора был оборудован первый в городе баптистерий для крещения взрослых. Так что стало возможным совершать это таинство по древнему чину – с полным погружением. В результате, в Успенский собор стало приходить креститься взрослых людей даже больше, чем в Богоявленском храме, который никогда не закрывался и имеет просторный крестильный храм.

Постепенно в приходе собора сложилась своя система оглашения. С тех пор каждую субботу его клирики проводят в 10.00 утра беседы для взрослых, желающих принять святое Крещение, а также для восприемников. Ведь священник, которому предстоит проводить огласительную беседу, буквально через час будет крестить детей. Но опыт показал, что восприемники редко посещают такие занятия.

Объявления об огласительных беседах разместили у входа в собор и публиковали в прессе. О них знают все сотрудники храма. И народ стал активно посещать занятия. Как правило, каждую субботу обязательно кто-то приходит, бывает, что и не один. Ведётся журнал, где все оглашаемые регистрируются.

Чаще всего оглашать приходилось вашему покорному слуге. Поэтому мне и приходится делать это сообщение.

Итак, сложился краткий курс оглашения. Он включает три беседы и длится две недели. Оглашаемый приходит в первую субботу, во вторую и в третью. Причем в третью субботу проходит последнее занятие, а вечером того же дня совершается таинство крещения.

Темы первой беседы: православное учение о Боге и человеке, в чём смысл жизни? На первой встрече рассказывается также о Священном Писании. По окончании беседы даётся задание на дом – прочитать за неделю Евангелие от Луки и отметить как-то для себя непонятные места священного текста. При этом само Евангелие или Новый Завет даётся человеку на дом.

Почему сначала изучается евангелие от Луки? Как известно, оно было написано в первую очередь для язычников, которые не были знакомы с Ветхим Заветом. Большинство наших соотечественников можно отнести к этой категории людей. Евангелие от Луки наиболее полно и последовательно описывает события земной жизни Спасителя. Поэтому, мне кажется, оно лучше всего подходит для оглашения.

Тематика второй встречи: объяснение непонятных мест в тексте Евангелия, рассказ о христианской нравственности (10 заповедей никто не назовёт сразу) и молитве. Задание на дом: выучить молитву «Отче наш» и перечитывать Символ Веры (его оглашаемый будет читать сам вслух во время таинства крещения). Молитвослов даётся человеку с собой и потом, разумеется, дарится ему.

Вообще-то по статистике, только 15% граждан России, считающих себя православными (а это более 72% жителей страны) имеют дома Евангелие и молитвослов. Поэтому приход просто обязан подарить новопросвещаемым эти книги.

Темы третьей беседы: устройство храма, знакомство с православным богослужением, таинствами, обрядами, понятие о христианском благочестии и аскетике.

К сожалению, на практике нередко приходится по объективным причинам сокращать число бесед с трёх до двух и даже одной. Это в Западной Европе народ дисциплинирован. Им скажут ходить три года на беседы, они так и будут три года их посещать.

У нас, в России, всё гораздо сложнее.

Но в случае, если человек не читал Евангелие, не знаком с молитвой, не имеет никакого понятия о вере и Церкви, то, думается, крестить его сразу мы не можем...

Важен индивидуальный подход. Как можно отказать в крещении, например, воину, отправляющемуся завтра в «горячую точку»?

Интересна реакция людей, когда они узнают о том, что без оглашения их крестить не будут. Некоторые не хотят готовиться и на следующую беседу не приходят: может быть, находят другие храмы и других священников, ко-торые крестят сразу. Но таких людей – меньшинство. Подавляющее большинство готовится: читает Евангелие, учит молитвы, задают вопросы.

Есть люди, которые вынашивают желание креститься годы: они знают и читают Библию, молятся и т.д. Таковых можно крестить сразу.

Но большинство нуждается в огласительных беседах.

И после бесед появляется надежда, что семя вечной жизни, всеваемое в душу человека в таинстве крещения, прорастёт и даст добрые плоды.

#### $\sim$

## ОПЫТ ПРОВЕДЕНИЯ ОГЛАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД ПЕРЕД ТАИНСТВОМ КРЕЩЕНИЯ В ГЕОРГИЕВСКОМ ХРАМЕ Г. ВИДНОЕ.

В Георгиевском храме г. Видное огласительные беседы системно проводятся в течение полугода. За такой промежуток времени еще рано подводить итоги, но уже можно определить основные тенденции в данной работе.

В зрослый человек (а к категории взрослых мы договорились относить всех людей, достигших гражданского совершеннолетия, т.е. 18-ти лет), желающий принять Таинство Крещения, за свечным ящиком в храме записывается на первую беседу, для чего заведен специальный «Журнал регистрации огласительных бесед». Сами же огласительные беседы проводятся для удобства в одно и то же время – по субботам в 13.00. Всего же перед Крещением предполагается проведение 2-х бесед. В ситуации, когда раньше бесед не было вообще, мы остановились на этой цифре, поскольку не было уверенности, что большее число подготовительных бесед и больший срок, на который придется откладывать Крещение, может только отпугнуть людей.

Продолжительность каждой беседы в среднем около часа. Беседы содержат элементы догматическо-вероучительные и обязательно диалоговые.

Статистика показала, что условия, в которых проводятся беседы, играют очень важную роль. Не случайно выбрано время проведения бесед. Обычно к означенному времени все сотрудники храма успевают пообедать, это позволяет предложить участникам бесед чашку чая, что, как показала наша скромная статистика, также оказывает положительное впечатление на приходящих. В отличие от оглашения в «военно-полевых» условиях, что называется «на коленке», т.е., сидя на крае стула в темном коридоре или на лавочке в храме во время уборки оного.

При подготовке к сегодняшнему сообщению мною были просмотрены доклады на похожие темы. В основном, все рассказывают о том, как они препарируют Символ Веры для изложения в ходе огласительных бесед. Мы же на догматической

тематике сегодня останавливаться не будем, она известна всем собравшимся. Но хочется обратить ваше внимание на одну очень важную деталь. Если всех приходящих на беседы условно поделить на две категории, то в одной окажутся люди, прошедшие через личные переживания или даже трагедии, имеющие определенный религиозный опыт, но таких меньшинство. В другой же будут люди с нерелигиозным сознанием. И, внимание, - их большинство. Дерзну предположить, что миссия проповеди Евангелия в современных условиях труднее, чем в век апостольский. Потому, что апостолы проповедовали в обществе априори религиозном, чего не скажешь о современном мире. И вот теперь катехизатор «вываливает» на голову такого человека поток религиозной информации, которая тому просто неинтересна. Поэтому мы настаиваем на том, что в огласительных беседах должен присутствовать элемент диалога, желательно, группа должна быть небольшой, т.е. 2-3 человека. Негативно влияют на собеседников и нравственные упреки и провокации. Следует избегать длительных монологов. Крайне необходимо ставить вопросы и давать возможность высказать свое мнение, потом давать правильный ответ самим. Нужно продумать и дать задание к следующей беседе. Оно должно быть небольшим и выполнимым. Например, прочитать какой-то отрывок в Евангелии или даже художественной литературе, выучить небольшую молитву. Оглашаемые получают памятку и несколько брошюр, в т.ч. краткий молитвослов. По окончании первой беседы мы предлагаем оглашаемому записаться на вторую беседу. Лакмусовой бумажкой, определяющей, смогли ли мы заинтересовать человека, становится его приход или неприход на нее. После второй беседы оглашаемому предлагается выбрать время для Крещения. Крещение взрослых в Георгиевском храме осуществляется отдельно от прочих, т.е. индивидуально.

Важно, чтобы после Крещения человек не оказался в коммуникативном вакууме. Мы не проводим специальных тайноводственных бесед после Крещения, но при Георгиевском храме действует православный миссионерско-образовательный центр «Истина», в рамках которого проходят образовательные занятия для взрослых, действуют библиотека и медиатека, интернет-сайт, функционирует клуб «Георгиевские вечера», просветительский «Киноабонемент», служба православного консультирования. В настоящий момент в Георгиевском храме введены обязательные огласительные беседы для приступающих к Таинству Венчания и для родителей крещаемых младенцев. Не крестных-восприемников, а родителей, потому что именно они будут осуществлять фактическое и ежедневное воспитание ребенка (в отличие от красивой византийской сказки). В памятке, выдаваемой за свечным ящиком, присутствует графа для подписи священника о прохождении такой беседы. Только по ее заполнении приходящих запишут для совершения таинства.

 $\sim$ 

Священник Роман Торик, клирик Домодедовского благочиния

# «ОПЫТ МИССИОНЕРСКОЙ РАБОТЫ С ОГЛАШАЕМЫМИ В СЕЛЬСКИХ ХРАМАХ ДОМОДЕДОВСКОГО БЛАГОЧИНИЯ»

егодня весьма затруднительно говорить о том, какие формы огласительной практики применимы к нашим реалиям современной приходской жизни. Но совершенно очевидно, что нельзя ограничиваться десятиминутной проповедью, излагающей основные теоретические знания, которая обыкновенно произносится непосредственно перед совершением Таинства. Необходима именно личностная подготовка, создание внутреннего настроя у желающего принять Св. Крещение. При Таинстве, совершаемом над человеком, не осознающим подлинной глубины происходящего, теряются активность и чувство личной ответственности. Особенно это заметно при Таинстве Крещения – новый член Церкви, зачастую оставшись не воспринятым в полноте общиной, так и остается на Ней (Церкви) сухой ветвью.

Переходя от взгляда в прошлое к современному опыту оглашения и географически конкретизируя этот опыт Домодедовскими церквами, хочу прежде всего обозначить два обыкновенных вида приходских общин: городская церковь с достаточно мощным потоком желающих принять Св. Крещение, и сельский храм, где количество желающих существенно снижается до нескольких крещаемых в месяц. Соответственно необходимо разделять и характер работы с оглашаемыми.

В отличие от города, требующего широкого и многопланового подхода к катехизации, в деревенском храме священнику приходится работать на индивидуальном уровне с каждым приходящим человеком. Соответственно и содержание оглашения носит более личностный характер, т.к. определяется пастырем по характеру и внутренним качествам желающего креститься.

Предкрещальная подготовка в нашем приходе свв. бессребренников и чудотворцев Космы и Дамиана выглядит следующим образом.

В самом начале происходит первая ознакомительная встреча жела-

ющего креститься или родителей, желающих крестить ребенка, со священником. На этой встрече помимо личного знакомства, которое играет весьма важную роль, происходит выяснение мотивов крещения. Пример распространенных причин: «Хочу, чтобы у меня (или ребенка) все было хорошо»; «Хочу, чтобы у меня (или ребенка) был Ангел Хранитель»; «Хочу защиты от колдовского воздействия» и т.д. Мало кто из приходящих желает обрести Христа и вечную жизнь с Ним.

В ответ на эти ошибочные мотивы священник объясняет, что креститься необходимо только в том случае, если человек хочет реально войти в церковную ограду и там пребывать. Соответственно возникает вопрос к вновь пришедшим: как можно хотеть войти в неизвестное миллионное сообщество людей международного масштаба, не зная, чем объединены эти люди, что составляет предмет их концепции, зачем, наконец, вообще существует Церковь. Итогом этих недоумений становится кульминационный вопрос: «Вы хотите просто покреститься или присоединиться к Церкви через Крещение?»

Отступив от темы, важно отметить в деле оглашения значимость личность пастыря. Придя в храм, люди должны встречать в священнике не холодную и суровую букву законов и правил, не бюрократа, требующего исполнения предписаний, а друга и доброжелателя, который в духе любви, аргументированно показывает человеку, что предложенная ему подготовка в интересах, в первую очередь, самого крещаемого. Священнику необходимо раскрыть, используя обычные житейские примеры, целесообразность подготовки таким образом, чтобы человек не видел в принципе иного пути к Крещению кроме как через оглашение.

Затем выясняется вторая важная тема: Кто те люди, которых Вы избрали в крестные родители? (в случае крещения младенцев). Младенец не имеет воли, а в Церкви все добровольно и нет насилия, как же можно его крестить? Ответ: Церковь крестит ребенка по вере принесших его и только (за исключением сирот и т.д.); значит, надо выяснить состоятельность веры тех, кто приносит младенца, т.е. родителей и крестных.

Есть редкие исключения, когда восприемниками становятся известные священнику опытные христиане; в основном, малоцерковные люди выбирают подобных себе «хороших» людей, к сожалению, невоцерковленных. Таким образом, второй важный момент, над которым надо заставить размышлять пришедших родителей, – это вопрос качества христианской веры кандидатов на восприемничество.

Перечисленная выше краткая цепочка вопросов, ответов и выводов может заставить пришедшего взглянуть на свои желания под другим углом и переосмыслить их.

Когда оба вышеобозначенных вопроса, т.е. цель и смысл крещально-

го действия и готовность потенциальных крёстных к их участию в таинстве (гарант и поручительство за серьезность религиозных намерений родителей; произнесение крещальных обетов, т.е. волеизъявление вместо немогущаго решить за себя младенца; духовное родительство) повиснут в воздухе, требуя разрешения, то пастырь должен предложить единственно верную альтернативу – это знакомство с Церковью через научение.

На этом завершается обычно первая встреча, после которой люди либо пытаются все-таки найти более удобный путь крещения в другом храме, где еще не введены огласительные беседы, либо осмысляют полученную новую информацию, либо не испытывая колебаний, приходят на вторую встречу со священником.

На этой беседе, где обязательно присутствуют кандидаты на восприемничество, священник произносит объемную лекцию на основные понятия христианской веры (смысл жизни человека, краткая адаптированная сотериология, истинное предназначение Церкви, молитва и взаимоотношения с Богом и т.п.). Помимо этой познавательной беседы священник отдельно со-беседует с будущими крёстными, выясняя их «профпригодность» в свете двух позиций – веры как мировоззрения и нравственной чистоты. Если после беседы с ними не находится препятствий и в том, и в другом, и требуется лишь научение, то тогда крещаемому или, в случае крещения младенца, обоим родителям и обоим восприемникам предлагаются следующие условия крещальной подготовки.

Во-первых, обязательным условием для всех является прочтение одного из Евангелий, обычно от Марка или от Луки, т.к. именно их повествования наиболее понятны и усвояемы для невоцерковленных людей. Во-вторых, им на руки выдаются комплекты катехизической литературы, состоящий из нескольких брошюр, написанных современным доступным языком и стилем, раскрывающих смысл и бытие Церкви, сущность Таинств Крещения и Покаяния, православное вероучение (Символ Веры).

Также обязательным условием для родителей младенца (или взрослого, желающего принять Крещение) является посещение богослужений в храме, в котором они хотят крестить ребенка (креститься самому) в период подготовки. Это очевидно полезно с духовной точки зрения, т.к. пребывание на Божественной Литургии, слышание Евангельского благовестия, благодатность общей молитвы не могут не оказывать внутреннего воздействия на души вновь пришедших (достаточно вспомнить послов св. князя Владимира, посетивших патриаршее богослужение в Константинополе). Нельзя недооценивать и иллюстративную сторону этого условия оглашения: катехумены могут наблюдать доселе неизвестную сторону жизни христиан, видят не абстрактную Церковь вселенского масштаба, но реальную христианскую

общину с конкретными людьми.

Для будущих восприемников, по усмотрению священника, возможно, необходимо подготовиться к исповеди и Причастию.

Собственно, этим исчерпывается огласительная подготовка, и по прочтении литературы и выполнении прочих обязательств назначается удобное для всех время крещения и совершается собственно Таинство.

Положительные стороны такого индивидуального оглашения очевидны:

- 1. Во время первой встречи-знакомства со священником и беседы с ним люди во многом пересматривают свои взгляды на Церковь и духовенство. Даже если после этого они не будут готовы проходить оглашение, то, по крайней мере, они получат правильное знание о цели и сути Крещения и будут иметь личный опыт общения со священнослужителем.
- 2. При понимании, что Крещение не есть разовое мероприятие, а начало пути и новой жизни во Христе, в желающих Крещения людях разрушается языческий стереотип необходимости Крещения в силу традиции, национальности, географической принадлежности или личных оккультных представлений.
- 3. В сравнительно небольшой период времени оглашаемые проходят базисный план «теоретического» воцерковления: знакомятся со Словом Божиим, познают азы православной веры. Соответственно изучив преподанное им знание, они приходят на участие в Таинстве не в пустоте ума и сердца, но с чувством ответственности и пониманием сути происходящего.

 $\sim$ 

#### Священник Алексий Суриков, клирик Подольского благочиния

## СООБЩЕНИЕ К МИССИОНЕРСКОМУ СЕМИНАРУ

Подольское благочиние – одно из крупнейших благочиний Московской Епархии. Вместе со стоящимися храмами, в которых приходская деятельность пока еще не ведется, оно насчитывает 41 приход. Церковно-каноническая территория благочиния включает в себя город Подольск, Подольский муниципальный район, городские округа Климовск и Щербинка.

- 1. Миссионерская деятельность на приходах Подольского благочиния разнообразна. Однако эти слова можно отнести только к городским приходам. Примером Подольского благочиния подтверждаются слова протодиакона Андрея Кураева о том, что Православие сегодня религия городов или даже мегаполисов. Что касается приходов, удаленных от Подольска, расположенных в глухих деревнях и «мертвых» весях, оккупированных садовыми товариществами, то, кроме наличия в некоторых таких храмах приходской библиотеки, единственной формой миссионерской работы в них остается проведение катехизаторских бесед перед совершением таинств. Такой вид миссионерской деятельности осуществляется настоятелями всех без исключения храмов благочиния.
- 2. В городе Подольске функционируют 5 храмов: Воскресенский, Георгиевский, Свято-Александровский, Свято-Николаевский и Троицкий собор, которой можно назвать «флагманом» миссионерского служения. Практика совершать крещение взрослых людей только после проведения с ними не менее 3-х огласительных бесед, введение в штат собора должности приходского миссионера, активно участвующего в подготовке оглашенных, все это было введено в первую очередь в Троицком соборе. Городские храмы активно поддержали такой порядок оглашения. В данный момент такая практика распространилась

и в большинстве приходов благочиния (в 21). Продолжительность оглашения в них составляет 2-3 беседы. В 14 приходах настоятели убеждены, что для совершения таинства крещения достаточно 1 беседы, продолжительностью 1 час. Впрочем, на некоторых приходах (а таковых – 4), оглашение может длиться до года!

3. Огласительные беседы во всех храмах Подольского благочиния проводятся индивидуально. Объективно это связано с количеством желающих принять Таинство. Наряду с настоятелями приходов и клириками многоштатных храмов в Подольском благочинии участвуют в процессе оглашения, проводя беседы, 10 приходских миссионеров.

Основную тему бесед кратко можно обозначить, как «Основы православия». О смысле и важности таинства, о Символе Веры, необходимости воцерковления и изменения жизни, о Евхаристии и покаянии, о Господе Иисусе Христе и об устройстве Церкви, о смысле человеческой жизни, об аде и Царствии Божием, о грехах, страстях и борьбе с ними – об этом и многом другом узнают люди, готовящиеся принять крещение. На многих приходах обязательным условием принятия Таинства Крещения является знание наизусть и умение объяснить Символ Веры.

Например, в Христорождественской церкви с. Варварино настоятелем храма проводятся 3 беседы, из которых 1 – об Иисусе Христе, 2 – объяснение Символа Веры, а на 3-й беседе оглашаемый узнает об устройстве Церкви.

В Троицком храме с. Коледино настоятель храма проводит 2 беседы о Священном Писании и одну беседу о Символе Веры.

В Знаменской церкви с. Дубровицы 1 беседа – учение об Иисусе Христе, 2 беседа – Символ Веры, 3 беседа – Таинства Церкви и духовная жизнь.

1. Смысл жизни человека, 2. О Православии, 3. Суд Божий, 4. Понятие греха и страсти, 5. Понятие ада и Царствия Божия, 6. Необходимость Церкви, 7. Смысл Крещения, 8. Покаяние и Св. причастие – план беседы, рассчитанной на 1,5 – 2 часа перед совершением таинства в Иоанно-Богословской церкви с. Сынково.

В храме ап. Андрея Первозванного в д. Федюково оглашение состоит из 6-ти бесед, каждая по 40 минут. Тематика бесед: О смысле бытия человека, смысл Крещения, символика Таинства, обязательства, полагаемые участием в Таинстве, об участии человека в жизни Церкви.

3 беседы проводит с желающими принять Таинство настоятель Благовещенского храма с. Матвеевское. Беседы проводятся по «Катехизису» митр. Филарета (Дроздова). В остальных приходах при тех же темах бесед, меняется только последовательность проведения. План бесед может меняться, в зависимости от степени подготовки оглашенного к таинству. Обычно завершается оглашение небольшим зкзаменом-испытанием.

- 4. В богослужебной жизни оглашенные, как правило, не участвуют. Однако на некоторых приходах оглашенным настоятельно рекомендуется посещать богослужения.
- 5. Обязательным условием принятия крещения является чтение и изучение Священного Писания такое условие выдвигается к кандидатам на крещение настоятелями всех храмов, и вспомогательной литературы, к которой можно отнести: Закон Божий, Катехизис митр. Филарета и брошюры о крещении. Между беседами оглашенные занимаются изучением этой литературы.

Так, желающий принять таинство крещения в Троицком соборе г. Подольска, Георгиевском храме г. Подольска, Богоявленском храме с. Богоявления, Знаменском храме с. Дубровицы, Спасского храма с. Никулино, Елисаветинской церкви г. Щербинка должны выучить и уметь объяснить Символ Веры и Заповеди Божии. Изучить брошюры о Крещении для подготовки к беседам вменяется в обязанность оглашенным в Воскресенском храме г. Подольска, Георгиевском храме г. Подольска, Вознесенской церкви с. Сатино-Русское.

6. На 33 приходах благочиния, в которых регулярно совершаются беседы по изучению Священного Писания, Литургической и церковной жизни, либо функционирует воскресная школа для взрослых, всем оглашенным настоятельно рекомендуется посещать предложенные занятия. Такие занятия посещают оглашенные в Георгиевском храме г. Подольска, Благовещенской церкви с. Матвеевское, Никольской церкви с. Никольское, Троицком храме с. Остафьево, Покровского храма с. Ерино, Ильинском храме с. Лемешово, Христорождественской церкви с. Варварино, Знаменской церкви с. Дубровицы, Храме Воскресения Словущего с. Сертякино, Воскресенского храма г. Подольска, Елисаветинской церкви г. Щербинка.

В Спасском храме с. Вороново после крещения, посещая воскресные литургии (1-2 месяца), после богослужения с новопросвещенными проводятся беседы о литургических текстах. Кроме того, часто новопросвещенные активно интегрируются в жизнь прихода, предлагая приходской общине разнообразную помощь в том или ином виде служения, как то: социальной, миссионерской, церковно-богослужебной. Так, в Ильинской церкви с. Лемешово новопросвещенных прослушивают для возможного привлечения в хор, в Успенской церкви с. Щапово активно привлекают к помощи в воскресной школе, в Анреевском храме д. Федюково привлекают к хозяйственным по-слушаниям.

Как правило, и статистика это подтверждает, люди, прошедшие должным образом проведенную катехизацию, пополняют число прихожан храмов Подольского благочиния и становятся полноценными чадами Православной Церкви.

Протоиерей Александр Смолиевский, клирик Чеховского благочиния

## КАТЕХИЗАЦИЯ В ХРАМАХ ЧЕХОВСКОГО РАЙОНА

#### 1. В скольких храмах идет катехизация?

На данный момент в Чеховском районе действуют 28 приходов, а в 25 из них совершаются регулярные богослужения и требы. В трех храмах идет восстановление из руин и строительство, поэтому условия для регулярных богослужений еще не созданы.

В 25 храмах Чеховского благочиния проводится обязательная катехизация перед церковными Таинствами (прежде всего, перед Крещением и Венчанием), причем в случае с Крещением младенцев катехизация совершается над родителями ребенка и его восприемниками.

#### 2. Продолжительность катехизации?

Каждый приход имеет свою практику катехизации, тем не менее, можно говорить о некоей общей схеме. Катехизация состоит из двух обязательных бесед, которые при необходимости, то есть недостаточной поготовленности человека, могут трансформироваться в большее количество бесед.

#### 3. Состав группы? Кто проводит? Темы? План?

Беседы перед Таинствами в большинстве случаев индивидуальны, так как способствуют установлению более тесной связи с оглашаемым, да и в целом нельзя говорить о массовости желающих приступить к Таинствам, разве что в городских храмах.

Такие беседы проводятся в сельских храмах настоятелями храмов, в городских храмах – клириками храмов и катехизаторами-миссионерами.

Первая беседа, более продолжительная, начинается с выяснения причин, которые вызвали в человеке желание приступить к Таинству. Такой

пролог очень многое говорит о человеке и влияет на весь ход беседы, причем желательно, чтобы это была именно беседа, а не лекция. Несмотря на индивидуальность каждой беседы можно говорить о приблизительном плане разговора и тех вопросах, которые можно задать оглашаемому:

- 1. Что из себя представляет человек?
- 2. Положительные качества человека повод поговорить о сотворении мира и человека, как образа и подобия Божия.
- 3. Отрицательные качества человека повод поговорить о грехопадении первых людей, о ряде событий священной истории, о грехе как таковом.
- 4. Общая склонность ко греху каждого человека и исцеление от этой удобопреклонности ко греху, а также от последствий греха причина пришествия в этот мир Спасителя.
- 5. Разговор о Личности Спасителя об Иисусе Христе и об основных событиях Евангельской истории.
- 6. Разговор о необходимости участия каждого человека в приятии искупительных плодов Жертвы Христовой разговор о Церкви, о Церковных Таинствах, о духовной жизни.

## 4. Какие формы практической церковной жизни оглашаемые выполняют между беседами?

Таким образом, оглашаемый сам должен понять и логически вывести, что Крещение необходимо не для решения «бытовых проблем» или потому, что «все так делают», а для решения главного в жизни – получения радости жизни в Боге.

После первой беседы оглашаемому дается для прочтения брошюра с огласительными беседами (например, протоиерея Павла Карташева, протоиерея Илии Шугаева).

Вторая беседа совершается после осмысления первой беседы и прочтения «огласительной» брошюры и посвящена рассмотрению тех вопросов, которые могли возникнуть у оглашаемого, а также непосредственно последованию и символике Таинства. Это может происходить и прямо перед самим Таинством.

Конечно, такую практику оглашения можно признать минимальной, хотя даже она вызывает недоумение у желающих креститься, и часто после первой беседы на вторую человек так и не приходит, видимо решая проблему Крещения каким-то другим путем. Этим же недоумением вызвано и неучастие оглашенных в практической церковной жизни между беседами.

## 5. Каким образом продолжается работа с оглашенным после крещение? И есть ли она вообще? Описание?

Некоторой компенсацией служит работа с оглашенными после Крещения: они понемногу вовлекаются в жизнь прихода, регулярно участвуют в церковных Таинствах, посещают просветительские беседы по изучению Священного Писания, литургической жизни Церкви, богословия Церкви, которые совершаются настоятелями во всех храмах благочиния.

В частности в Анно-Зачатьевском храме, в Иоанно-Предтеческом храме города Чехова, в Богородицерождественском храме села Васькино каждую субботу и воскресение действует воскресная школа для взрослых. Там преподают священнослужители согласно утвержденному годовому плану занятий. Основной упор на таких занятиях делается на изучение Евангелия, жизни Церкви в современном мире, практические вопросы личного благочестия.

Хотя и здесь есть те, кто как в притче о сеятеле «слышит слово и тотчас с радостью принимает его; но не имеет в себе корня и непостоянен: когда настанет скорбь или гонение за слово, тотчас соблазняется», и те, кто «слышит слово, но забота века сего и обольщение богатства заглушает слово, и оно бывает бесплодно».

В настоящее время в Чеховском благочинии продолжается поиск и совершенствование оптимальных принципов и форм катехизации, идет поступательное накопление опыта.

Священник Николай Берсенёв, клирик Видновского благочиния

## МЕТОДИКА ПРОВЕДЕНИЯ ОГЛАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД. ОПЫТ СОСТАВЛЕНИЯ ПОСОБИЯ ДЛЯ КАТЕХИЗАТОРОВ

#### Глава 1. Особенности современной катехизации

Важной особенностью, которую необходимо учитывать при осуществлении катехизаторской деятельности в современном мире, является процесс усиленного расцерковления людей, размывания границ между понятиями добра и зла, внедрение во все сферы жизни человека разрушительного влияния греха в самых разнообразных формах. Следствием такого внедрения в жизнь «моды на грех» стало расслабление человека в отношении борьбы с грехами и пороками, положительное отношение в обществе к различным формам грехов и страстей, болезненное ослепление человека самыми низменными пороками, которые в конечном итоге разрушают устои общества, приводят человека в состояние рабской зависимости от греховных привычек.

Для успешной катехизации в современном обществе необходимо помнить, что современный человек очень сильно отличается от человека, жившего, например, сто или тысячу лет назад. Поэтому при использовании святоотеческой, житийной, аскетической или иной духовно-нравственной литературы необходимо переводить понятия и язык данных книг на язык, доступный, понятный и интересный для современного человека.

#### §1. Катехизация в узком и широком смысле слова

Катехизация в узком смысле слова - это подготовка и проведение огласительных бесед в храмах для тех, кто желает принять Таинство Святого Крещения. Катехизация в широком смысле слова – это осуществление от лица Православной Церкви духовно-просветительской деятельности в различных социальных или педагогических учреждениях с целью привлечения людей к нормам жизни, которые заложены в нас Творцом и которые должны являться для всех людей естественным законом бытия.

#### §2. Катехизация в храме, основные особенности

Катехизация в храме – это катехизация, прежде всего, в узком смысле слова, то есть подготовка и проведение огласительных бесед для тех, кто желает принять Таинство Святого Крещения.

Основные особенности катехизации в храме (приходской катехизации):

- выбор из обширного богословского материала такой информативной части, которая обосновывает необходимость исправления (покаяния) человека, обосновывает необходимость принятия Таинства Крещения и жизни по Заповедям Божиим и церковным постановлениям;
- изложение данного материала в доступном для понимания нецерковного человека виде;
- седы для пришедшего в храм человека, ибо, если по невнимательности, лени или из-за халатного отношения к подготовке и проведению огласительной беседы человек не захочет принять Таинство Святого Крещения или примет его, но не будет стараться жить благочестиво, то тогда взыщет Господь с катехизатора душу того человека. «Когда Я скажу беззаконнику: "смертью умрешь!", а ты не будешь вразумлять его и говорить, чтобы остеречь беззаконника от беззаконного пути его, чтобы он жив был, то беззаконник тот умрет в беззаконии своем, и Я взыщу кровь его от рук твоих. Но если ты вразумлял беззаконника, а он не обратился от беззакония своего и от беззаконного пути своего, то он умрет в беззаконии своем, а ты спас душу твою. И если праведник отступит от правды своей и поступит беззаконно, когда Я положу пред ним преткновение, и он умрет, то, если ты не вразумлял его, он умрет за грех свой, и не припомнятся ему праведные дела его, какие делал он; и Я взыщу кровь его от рук твоих. Если же ты будешь вразумлять праведника, чтобы праведник не согрешил, и он не согрешит, то и он жив будет, потому что был вразумлен, и ты спас душу тво $\omega^1$ ;
- $\sim$  экономия времени при проведении беседы, для чего из беседы ис-

- ключаются все вариативные части, чтобы иметь возможность за один астрономический час сказать все необходимое;
- выбор самых эффективных изобразительных богословских и языковых средств, которые сделают выступление более аргументированным, а значит и более убедительным.

#### §3. О подготовке огласительной беседы

Прежде всего, необходимо запомнить, что в деятельности катехизатора должен быть исключен произвол, так как мы не рассказываем «что-то свое», «оригинальное», но проповедуем Христа, а в этом деле нужно находиться в рамках Православного богословия. Можно сравнить труд катехизатора с трудом иконописца, который тоже не придумывает новых сюжетов, но использует те, которые имеются в Священном Предании и Писании, поэтому труд иконописца часто является анонимным.

Безусловно, информационная наполненность беседы должна быть продумана досконально, чтобы у человека после прослушивания данной беседы оставался только один шанс – идти, креститься и жить по заповедям Божиим. Но это не значит, что, подобрав определенную сумму богословских знаний, мы автоматически сможем реализовать задачи, стоящие перед нами. Данный материал еще необходимо выстроить в строгой логической последовательности. Для более успешного восприятия материала слушателями необходимо воспользоваться знаниями из риторики, которые помогут сделать речь стройной, убедительной, результативной.

## §4. Основные принципы подбора информационного материала для проведения огласительной беседы:

- 1) Прежде всего, нужно использовать богословский материал в строго православном ключе, чтобы из уст катехизатора не прозвучала какая-нибудь ересь, которая может погубить душу человека и внести соблазн и раздоры среди верующих, поэтому нужно прислушаться к просьбе апостола Павла: «Умоляю вас, братия, остерегайтесь производящих разделения и соблазны, вопреки учению, которому вы научились, и уклоняйтесь от них; ибо такие [люди] служат не Господу нашему Иисусу Христу, а своему чреву, и ласкательством и красноречием обольщают сердца простодушных»<sup>2</sup>.
- 2) Необходимо использовать материал выверенный, который не имеет двоякого понимания, не является спорным или неавторитетным. «Умоляю вас, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно, и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном

<sup>2</sup> Рим. 16:17.

духе и в одних мыслях» $^{3}$ .

3) Из всего богатства богословия выбирается материал, иллюстрирующий православный взгляд на происхождение Вселенной, возникновение жизни на Земле, на происхождение человека, на первоначальное состояние человека во славе, когда он был создан по образу и подобию Божию; необходимо также сказать о заповеди Божией и ее нарушении, о последствии грехопадения, необходимости пришествия Спасителя. Этот материал должен объяснить необходимость крещения и дальнейшей церковной жизни. Замечательным примером может послужить проповедь апостолов в день Святой Пятидесятницы: «Услышав это, они умилились сердцем и сказали Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи братия? Петр же сказал им: покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святаго Духа»<sup>4</sup>.

4) При составлении беседы обязателен не только труд ума, но и труд души, молитвенный труд. Без этого также невозможно реализовать цели и задачи катехизаторской деятельности. (Из Священного Писания известно, что когда Бог избирал пророков или апостолов, то они приготовляли себя на исполнение воли Божией постом и молитвами: пророк Илия постился сорок дней, святой Иоанн Креститель – всю жизнь, апостолы перед проповедью также постились, Сам Господь перед началом Своего общественного служения постился и молился, поэтому данные примеры убедительно свидетельствуют о необходимости жизни катехизатора в молитвах и посильном посте, в деятельном прохождении духовной жизни. Святые Отцы учат нас «не учить тому, чего сам не исполняешь на деле»<sup>5</sup>.)

Некоторые лекторы для придания своей речи весомости, значимости загромождают ее специфическими терминами или особым построением синтаксических конструкций, что делает речь неудобовразумительной и бесполезной для неспециалистов. В этом отношении хочется провести границы между понятиями научности и наукообразности – это совсем не одно и то же. Научность изложения материала систематизирует понимание определенной области знаний и облегчает восприятие данных знаний. Наукообразность делает восприятие знаний тяжелым, неудобовразумительным.

Апостол Павел говорит о проповеди следующее: «Слово мое и проповедь моя не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы, чтобы вера ваша [утверждалась] не на мудрости человеческой, но на силе Божией. Мудрость же мы проповедуем между совершенными, но мудрость не века

сего и не властей века сего преходящих, но проповедуем премудрость Божию, тайную, сокровенную, которую предназначил Бог прежде веков к славе нашей, которой никто из властей века сего не познал; ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы»<sup>6</sup>. Здесь мы не видим стремления затуманить смысл проповеди сложными понятиями, апостол говорит просто и понятно для любого человека, для любого времени.

При всей максимальной подготовке катехизатора к проведению беседы необходимо помнить, что конечный результат все же зависит от Бога: «Когда исполните все повеленное вам, говорите: мы рабы ничего не стоящие, потому что сделали, что должны были сделать»<sup>7</sup>.

Результатом приходской катехизации должен стать приход человека в храм для Крещения.

«Итак, охотно принявшие слово его крестились, и присоединилось в тот день душ около трех тысяч. И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах»<sup>8</sup>.

У известного скульптора Микеланджело спросили, как он делает свои произведения? Он ответил: «Очень просто, я беру камень и отсекаю от него лишнее» Также он говорил, что: «Мелочи создают совершенство, а совершенство – это уже не мелочи». Приведенные слова являются прекрасным примером для отбора богословского материала при составлении огласительной беседы.

#### §5. Личность катехизатора

В данной лекции мы рассмотрим вопросы, касающиеся непосредственно личности катехизатора.

Итак, катехизацией должен заниматься катехизатор. Катехизатор – это специалист, получивший систематическое богословское образование, а также умения и навыки по проведению духовно-просветительской деятельности от лица Православной Церкви. Сегодня мы более подробно поговорим о личности катехизатора в двух отношениях – внешний вид и внутренний мир личности катехизатора. Хорошим напутствием для любого христианского дела могут послужить слова апостола Павла: «Все у вас да будет с любовью» 10.

Итак, если «театр начинается с вешалки», если «по одежке встречают, а провожают по уму», то начнем с внешнего вида катехизатора.

<sup>3 1</sup> Kop. 1:10.

<sup>4</sup> Деян. 2:37-38.

<sup>5</sup> Игнатий (Брянчанинов), святитель. Собрание сочинений в 7-ми томах. Правило веры.

<sup>-</sup> M: 1993, T.6, c. 326.

<sup>6 1</sup> Kop. 2;4-8

<sup>7</sup> Лук. 17:10

<sup>8</sup> Деян. 2:41-42

<sup>9</sup> Цитаты приведены по памяти

<sup>10 1</sup>Kop. 16;14

#### **§6. Внешний вид катехизатора**

Да не осудят меня читающие, так как я не собираюсь говорить о том, чтобы катехизатор для улучшения своей внешности использовал косметические средства, посещал турбосолярий, занимался бодибилдингом и одевался у Славы Зайцева. Речь идет о том, что в условиях современного расцерковленного мира в церковных и нецерковных кругах о личности и внешности церковного человека имеются самые невероятные представления. Представления эти страдают двумя крайностями.

Крайности в отношении восприятия личности и внешности церковного человека в современном мире:

- 1) крайняя неопрятность сторонники данных взглядов считают, что церковный человек должен быть грязным, грубым, светски необразованным, темным, забитым и т.п. (неправильное понимание аскетизма древних отцов-пустынников)
- 2) чрезмерное осовременивание внешнего вида сторонники данных взглядов считают, что церковный человек должен быть ультрасовременным, одеваться в соответствии с унифицированной модой, должен быть раскрепощенным (развращенным), ничем не должен отличаться от современного общества, не должен находиться под «гнетом» церковных догм и авторитетов, должен иметь «свои» воззрения на религиозную и светскую жизнь (отрицание церковных традиций).

Данные крайности в отношении восприятия личности и внешности церковного человека серьезно могут повредить делу духовного просвещения, так как катехизатор чаще всего выступает перед людьми малоцерковными или нецерковными и он представляет лицо Церкви в обществе.

В отношении первой крайности. Крайняя аскеза, при исполнении которой человек не обращает особого внимания на телесные потребности, связана, прежде всего, с монашеством. Но аскетизм святых отцов не был основан только на отрицании мира, на презрении к телесному покою. Для них аскетизм был только средством к достижению главной цели – спасению души. Они учили ненавидеть грех, а не людей. Святой преп. Исаак Сирин учил, что под словом «мир», которое до революции писалось через десятеричную «і», следует разуметь «совокупность грехов и страстей»<sup>11</sup>, которые и следует ненавидеть и от которых необходимо убегать. Некоторые современники считают, что любой церковный человек должен быть крайним аскетом и, таким образом, подменяют цель христианской жизни на принципы монашеской аскезы. Святые отцы учат, что «никакая добродетель, совершаемая без духовного рассуждения, не угодна

Богу»<sup>12</sup>. Поэтому, если миряне без духовного рассуждения начнут употреблять в своей жизни принципы монашеской аскезы или воспримут на себя подвиг юродства, авторитет Церкви может пошатнуться. (Даже афонские монахи, как известно, хотя и не моются, но перед богослужением голову моют обязательно.)

В отношении второй крайности. Полное или частичное отрицание церковных традиций приводит к презрительному отношению к различным формам традиционного церковного благочестия, теряется благоговение перед святыней, перед авторитетом церковных учителей. Это приводит к оскудению веры и благочестия. Человек, который не дорожит традициями церковного благочестия, являющимися частью Священного Предания, не может усердно исполнять Заповеди Божии, так как благочестивые традиции возникли как следствие стремления богоугодной жизни.

В результате напрашивается один вывод. Если «по одежке встречают, а провожают по уму», нам необходимо, чтобы «по одежке» нас встретили положительно. Чтобы избежать обеих крайностей, будем придерживаться царского пути – во внешнем виде катехизатора должна присутствовать опрятность и чистоплотность. Катехизатор несет высокую и крайне ответственную миссию, поэтому разумное попечение в отношении своего внешнего вида должно присутствовать. Вспомним слова А.П. Чехова: «В человеке все должно быть прекрасно: и душа, и тело, и мысли, и одежда». Естественно, что одежда катехизатора должна быть целомудренной, не экстравагантной, традиционной для церковного человека (лица женского пола – обязательно в юбке и в платке, мужчины должны быть в брюках, а не в джинсах, обувь должна быть темной, начищенной, одежда – опрятной).

В отношении внешнего поведения рассмотрим некоторые простые рекомендации, как и апостол Павел советует нам: «Все у вас благообразно и по чину да бывает /благопристойно и чинно/»<sup>13</sup>. Вы прекрасно знаете, каким чуждым является для нас сектантское или протестантское «козлогласование», «пляски» или их религиозная экзальтированность, транс. Православному человеку при проведении беседы, при общении с оглашаемыми или с любым человеком необходимо иметь мирное состояние души, которое достигается не искусственными средствами, но молитвой и единением с Богом в Св. Таинствах.

Жесты катехизатора должны быть обдуманными, нерезкими, благоговейными. Если мы совершаем крестное знамение, то необходимо подавать пример благоговейного его совершения. Если мы читаем молитву, то необходимо четко, ясно произносить слова молитвы и вникать умом в их смысл. (В данном

<sup>11</sup> Исаак Сирин. Слова Подвижнические. Правило веры, – М: 1998. С. 14-15.

<sup>12</sup> Игнатий (Брянчанинов), святитель. Слово о прелести. Издание братства во имя святителя Игнатия (Брянчанинова). – М: 2002.

<sup>13 1</sup>Kop. 14;40

случае это не будет являться фарисейством, если только мы сами не будем подражать им, исполняя свое служение лицемерно.)

При общении лучше избегать театральности и фальши, которая для проповеди Истины неуместна. Выражение лица должно быть естественным, без излишней «елейности», которая не помогает сделать проповедь «вкуснее», а лишь отталкивает человека. Искусственными средствами часто пользуются сектанты, пытаясь чрез внешние эффекты привлечь человека к себе. Нам не нужно заниматься подобными делами, ибо «мы проповедуем Христа распятого, для Иудеев соблазн, а для Еллинов безумие, для самих же призванных, Иудеев и Еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость»<sup>14</sup>. (Иеговистов, например, можно узнать по излишней вычурности, подчеркнутой классичности одежды, манерности; других сектантов – по нездоровому огоньку в глазах, по их чрезмерной экспрессивности, в которой они видят доказательство истинности своих воззрений и наличия у них «харизмы», особой благодати.)

В отношении дара слова, конечно же, нам очень могут помочь познания из риторики. Есть определенные законы речи, которые помогают сделать наш слог более изящным, более стройным, логичным, более аргументированным, так как риторика опирается на многолетний опыт лучших ораторов и лингвистов. Этим опытом нельзя пренебрегать, иначе мы рискуем сделать нашу речь, наше выступление неинтересным или неубедительным.

Перед тем как выйти к слушателям, необходимо четко обозначить на бумаге цели и задачи, поставить вопросы, которые необходимо решить в беседе, ответить на них заранее, выучить наизусть или близко к тексту, и только потом выходить к аудитории. Стиль повествования должен быть простым, понятным, но в определенной степени все же приближен к высокому стилю, так как мы говорим о высоких понятиях. До разумного предела можно «снизить» стиль речи, кода говорим о грехе или диаволе, но нужно помнить, что это - всего лишь прием, злоупотреблять сниженной лексикой нельзя. Вы знаете из наследия Святых отцов, что «скверна - благодати Божией не наследует». Это они говорили в отношении вещества для Святых Таинств, чтобы вещество подбиралось по возможности самое лучшее, а не по принципу «на Тебе, Боже, то, что мне не гоже». В отношении выбора слов необходимо сказать то же самое. Если мы живописуем вероучительные истины с помощью сниженной лексики, сниженных понятий и представлений, небрежно относясь к отбору слов, то в результате мы пытаемся в «скверну» заключить «благодать Божию». Да не будет сего! Апостол Павел заповедует: «Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе, для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим»<sup>15</sup>.

#### §7. Владение богословским материалом

Данный раздел хочется начать со слов святителя Филарета (Дроздова), которые должны стать для нас девизом в области приобретения знаний: «Церковь не во вражде с истинным знанием, ибо не в союзе с невежеством». Приобретение полезных знаний помогает нам в деле духовного просвещения, отсутствие знаний – вредит, ибо как можно говорить о том, чего не знаешь или знаешь плохо? Безусловно, катехизатор должен приобрести навык свободного владения богословским материалом, который он должен донести до оглашаемых.

При подготовке к огласительной беседе необходимо помнить о соответствии содержательной стороны беседы с учением Святой Церкви. «Если бы даже мы или Ангел с неба стал благовествовать вам не то, что мы благовествовали вам, да будет анафема. Как прежде мы сказали, так и теперь еще говорю: кто благовествует вам не то, что вы приняли, да будет анафема!» Мы не сможем принести никакой пользы слушателям, если представим их вниманию богословский материал, который не является учением Церкви, является спорным или даже еретическим. Также мы не сможем принести пользы, если не будем сами свободно владеть данным материалом, понимать его, жить согласно церковному учению. Поэтому катехизатору необходимо иметь твердые понятия об учении Святой Церкви в отношении назначения человека, в отношении спасения человечества Богом, в отношении духовной жизни, которая является жизнью в Церкви.

Господь учит нас, как необходимо нести Слово Жизни людям: «От избытка сердца говорят уста. Добрый человек из доброго сокровища выносит доброе, а злой человек из злого сокровища выносит злое»<sup>17</sup>. Поэтому очень важно иметь обширный богословский и святоотеческий кругозор, который позволит выбрать только необходимое для оглашения, передать его с добротой, с любовью, с избытком сердечным, чтобы огласительная беседа не превратилась в празднословие или благочестивое, но малополезное прекраснодушие. С остальной частью вероучения Святой Церкви человек сможет ознакомиться позже, ибо цель приходской катехизации – привлечение человека к жизни по заповедям Божиим.

#### §8. Особенности диалога с пришедшим в храм человеком

Святые отцы учат, что ко всем людям необходимо относиться с почтением и любовью, не превозноситься ни перед кем, так как «все мы на земле находимся как в некой лечебнице» . А апостол Петр совершенно ясно указывает, как давать ответ вопрошающему: «Будьте всегда готовы всякому, требующему у вас

<sup>14 1</sup>Kop. 1;23-24

<sup>15</sup> Еф.4;29

<sup>16</sup> Гал. 1;8-9

<sup>17</sup> Матф. 12;34-37

<sup>18</sup> Игнатий (Брянчанинов), святитель. Собрание сочинений в 7-ми томах. Правило веры.

<sup>-</sup> M: 1993, T.6, c. 326

отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением»<sup>19</sup>. Беда современной Церкви в том, что христиане, требуя от других любви и уважения, сами не относятся к людям с любовью. Увлекаясь заоблачными высотами, мы часто забываем слова Спасителя: «Не судите, да не судимы будете, ибо каким судом судите, таким будете судимы; и какою мерою мерите, такою и вам будут мерить. И что ты смотришь на сучок в глазе брата твоего, а бревна в твоем глазе не чувствуешь?»<sup>20</sup>. Таким образом, катехизаторы должны четко для себя уяснить, что «мы рабы ничего не стоящие, потому что делаем то, что должны делать»<sup>21</sup>. Мы ничего не имеем своего, все нам дает Бог по избытку Своей благости, как написано: «Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов»<sup>22</sup>. Нам нечем гордиться и превозноситься, ибо это жесточайшая, лютая прелесть и неисцельная гордыня ума мнить о себе, что ты своими знаниями спасаешь кого-то. Уважение, любовь и доброжелательность к слушателям – залог успеха всей деятельности катехизатора!

Вот что пишет в книге «Пастырская эстетика» замечательный преподаватель МДА и С протоиерей Алексий Остапов в отношении пастырской деятельности священника, что можно отнести ко всем, кто занимается духовнопросветительской деятельностью: «Вежливость украшает человека и вместе со скромностью является необходимым качеством священнослужителя... Всегда и везде глупо выставлять свое «я», свои знания, заслуги, знакомства. Нельзя дичиться людей, отвечать сухо и даже грубо на их вопросы. Всегда нужно говорить правду и с человеком быть искренним и честным. Очень важны точность и аккуратность и умение вести себя в обществе... Умение слушать человека – также необходимое для священнослужителя качество... Грубость вообще должна отсутствовать в поведении священнослужителя... Всякая грубость есть признак низкой, убогой культуры»<sup>23</sup>.

Иногда можно в церковной среде заметить стремление выдать грубость и бестактность за простоту, но это явное лукавство, когда хамство рядится в одежды благочестия. Мы знаем из Священного Писания: «Лукавнующие /делающие зло/ истребятся»<sup>24</sup>. Поэтому очень важно с самых первых шагов вхождения человека в Церковь отнестись к нему с нелицемерной христианской любовью! Что толкает нередко людей в секты или протестантство? Наше несоответствие тем

36

идеалам, которые мы проповедуем. Протоиерей Артемий Владимиров в книге «Евангельское милосердие в жизни пастыря» обращает внимание на то, что «всякая поспешность, раздражительность, вялость недопустимы там, где совершается таинство Божественной любви и Христос омывает Своею Кровью падшее человеческое естество, возрождая его в жизнь вечную!»<sup>25</sup>

#### §9. Молитвенный и психологический настрой катехизатора

Приходится эту главу начинать с известных грозных слов пророка Иеремии: «Проклят всякий, кто творит дело Божие с небрежением!»<sup>26</sup>. Оглашение – очень важное и ответственное дело для спасения людей, пришедших в храм. Конечно, диаволу не нужны спасающиеся люди, он не выносит, когда человек возвращается в свое нормальное состояние, отрекается «от сатаны, и всех дел его, и всех ангелов его, и всея гордыни его»<sup>27</sup>. Поэтому он всячески противоборствует любым добрым начинаниям, в том числе и деятельности катехизаторов, причем измерить или сосчитать все виды козней диавольских невозможно, хотя основные из них описаны в «Духовной брани» и в «Добротолюбии». Но нам незачем бояться! «Противостаньте диаволу, и убежит от вас. Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам $^{28}$ . Значит, если мы молимся перед тем, как выйти на служение, просим благословения и молитвенной поддержки у духовного отца, у собратьев-христиан, живем церковной жизнью, то мы можем быть уверены, что Бог не предаст нас в руки врагов и восполнит недостающее в нас Своей Всесильной Благодатью. Поэтому вражеские внушения помыслов, что «у тебя ничего не получится», «ты не умеешь говорить» и т.п. необходимо просто презреть, как презираем мы все дела сатаны.

Перед проведением беседы нужно сосредоточиться, не отвлекаться умом на ненужную информацию, собраться, повторить основные части беседы, помолиться и совершенно спокойно идти на проповедь. (Огласительную беседу, по сути, и нужно назвать проповедью, так как она заключает в себе познание Истины – Христа!) Господа Иисуса Христа проповедовали апостолы, наше служение отчасти тоже можно назвать апостольским. Для апостолов проповедь была совершенно естественным делом, ибо они жили так, как проповедовали, и использовали любую возможность для проповеди: «Если я благовествую, то нечем мне хвалиться, потому что это необходимая обязанность моя, и горе мне, если не благовествую!»<sup>29</sup>.

<sup>19 1</sup>Петра 3;15

<sup>20</sup> Матф. 7;1-5

<sup>21</sup> Лук. 17:10

<sup>22</sup> Иак.1;17

<sup>23</sup> Остапов Алексий, протоиерей. Пастрыская эстетика. Изд-во Московской

Патриархии. - М: 2000

<sup>24</sup> Псал. 36:9

<sup>25</sup> Владимиров Артемий, протоиерей. Евангельское милосердие в жизни пастыря. Изд-во Православного братства Святителя Филарета Московского. – М: 2001

<sup>26</sup> Иер. 48;10

<sup>27</sup> Чин Святого Крещения, отречение от сатаны

<sup>28</sup> Иак. 4:7-8

<sup>29 1</sup>Kop. 9;16

#### §10. Личная жизнь катехизатора

Мы знаем, что «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать»<sup>30</sup>. Самое верное средство для достижения спасения, конечно же, смирение, но многие из нас не имеют точного понимания, что из себя представляет эта основная для христиан добродетель. Чтобы не придумывать и не заблуждаться, воспользуемся помощью святых отцов. «Смирение не гневается и не прогневляет других, ибо сие совершенно не свойственно ему», - говорит Авва Дорофей в «Душеполезных поучениях»<sup>31</sup>. Такова четкая святоотеческая формулировка сего спасительного качества, исходя из которой, мы всегда можем проверить, приобрели ли мы хоть немного этой спасительнейшей добродетели. Осознание своей духовной нищеты всегда подает помощь от Бога, надежда на свой ум и талант приносит только посрамление и унижение. Конечно, трудно исполнять заповеди Божии нам, немощным и грешным, но не невозможно, иначе Бог не дал бы их нам и не судил бы потом за неисполнение. По мере сил нам необходимо проповедовать Евангелие собственной жизнью: «Да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного»<sup>32</sup>. «Вы - соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям»<sup>33</sup>. Катехизатор в своей личной жизни должен стараться реализовывать те заповеди, которые он проповедует людям.

Если мы по немощи, неразумию, греховному навыку или еще по какойнибудь причине все же впали в грех, то необходимо встать, исправиться, принести посильное покаяние. Авва Сисой Великий на вопросы учеников, сколько нужно времени каяться согрешившему человеку, говорил: «Три года?» – спрашивали его ученики. Он отвечал: «Жестоко слово сие!» – «Значит год?» – «И этого много!» – отвечал святой. – «Наверное, полгода будет достаточно?», – вновь задавали ему вопрос ученики, на что старец ответил: «Верю Богу моему, что и три дня истинного покаяния достаточно бывает для прощения!»<sup>34</sup> («Отечник» святителя Игнатия Брянчанинова). Известно, что перед впадением в грех диавол представляет Бога человеколюбивым, а после внушает, что Бог никогда не простит человека, чрез что вводит христианина в уныние и отчаяние, которые губят окончательно человека, ибо являются смертными грехами.

«Мы же восстахом и исправихомся», – воспевает царь и пророк Давид $^{35}$ . Катехизатор с особым усилием должен устремляться к совершенству христианской жизни, которое заключается по слову преподобного Никодима Святогорца «в теснейшем единении с Богом $^{36}$ .

Катехизатор должен пережить опытно полноту жизни по Заповедям Божиим и постараться привести людей к радости Богообщения. «Аще изведеши честное от недостойного, яко уста Моя будеши» – «Если извлечешь драгоценное из ничтожного, то будешь как Мои уста»<sup>37</sup>. Наша задача в этом и состоит – способствовать людям в деле спасения, а не закрывать для них эти двери, как это делали фарисеи: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что затворяете Царство Небесное человекам, ибо сами не входите и хотящих войти не допускаете»<sup>38</sup>.

В основе любого дела, которое выполняет христианин, должна быть любовь, тогда несмотря на трудности мы сможем принести пользу и себе, и слушателям. А о любви точнее, чем апостол Павел, наверное, еще никто не сказал:

«Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит. Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится. Ибо мы отчасти знаем, и отчасти пророчествуем; когда же настанет совершенное, тогда то, что отчасти, прекратится»<sup>39</sup>.

## §11. Катехизатор и церковный взгляд на формирование личности верующего человека

Разумно поставить вопрос: если человек (катехизатор) сам не научился благоугождать Богу, сможет ли он кого-либо этому научить? Вопрос несколько риторический, ибо если подходить к нему с позиции завышенных моральных требований, то может оказаться, что сегодня некому будет заниматься катехизацией. Опять же, если совсем не предъявлять моральных требований к катехизатору, то, очевидно, мы вновь будем иметь класс, или касту законоучителейфарисеев, о которых Господь сказал: «Они – слепые вожди слепых; а если слепой ведет слепого, то оба упадут в яму»  $^{40}$ .

<sup>30</sup> Иак. 4:6

<sup>31</sup> Авва Дорофей. Душеполезные поучения. Издание Московского Сретенского монастыря. – M: 2004

<sup>32</sup> Матф. 5;16

<sup>33</sup> Матф. 5;13

<sup>34</sup> Игнатий (Брянчанинов), святитель. Собрание сочинений в 7-ми томах. Правило веры. – М: 1993. Т.б, с. 278

<sup>35 ∏</sup>c. 19:9

<sup>36</sup> Никодим Святогорец. Невидимая брань. Изд-во Московского Богородице-Рождественского монастыря. – М: 1993. – С. 16

<sup>37</sup> Иер. 15;19

<sup>38</sup> Матф. 23;13.

<sup>39 1</sup>Kop. 13;4-10

<sup>40</sup> Матф. 15;14

Господь, обличая пороки фарисеев, напоминает нам, что этим же зачастую страдаем и мы сами: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что даете десятину с мяты, аниса и тмина, и оставили важнейшее в законе: суд, милость и веру; сие надлежало делать, и того не оставлять. Вожди слепые, оцеживающие комара, а верблюда поглощающие! Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что очищаете внешность чаши и блюда, между тем как внутри они полны хищения и неправды. Фарисей слепой! очисти прежде внутренность чаши и блюда, чтобы чиста была и внешность их. Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты; так и вы по наружности кажетесь людям праведными, а внутри исполнены лицемерия и беззакония»<sup>41</sup>.

Очевидно, катехизатор должен иметь четкие представления о совершенстве христианской жизни и по мере сил должен быть «образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте» $^{42}$ .

Но если катехизатор в своей личной духовной жизни не направляет усилия к реализации заповедей Божиих, то вряд ли его слова будут убедительными, вряд ли принесут ожидаемую пользу. Все мы должны приносить Богу покаяние за свои грехи, осознавать свое падшее состояние, а если человек одержим духом нечувствия, то ему очень сложно будет вырастить в своей душе духовный плод, который есть «радость, мир, долготерпение, благость, милосердие вера, воздержание...»<sup>43</sup>

Об особенностях духовной жизни, о различных искушениях и соблазнах можно узнать из творений святых отцов: «Лествица» преп. Иоанна Лествичника, «Невидимая брань» преп. Никодима Святогорца, «Руководство к духовной жизни» преп. Варсонофия Великого и Иоанна Пророка, «Слова духовно-подвижнические» преп. Исаака Сирина и в других творениях, где имеются конкретные характеристики данным качествам. Кроме того, нельзя забывать и о Священном Писании, которое также дает на некоторые качества души человека совершенно конкретную характеристику: Нагорная проповедь, Декалог (десять Заповедей Божиих), апостольские послания, где говорится о христианских добродетелях и другие места из Ветхого и Нового Заветов.

Почему мы должны ориентироваться на Священное Писание и на творения святых отцов? Причина в отличительной особенности взглядов Церкви на формирование человеческой личности. Поясним на примере: социальный заказ на формирование личности светского человека формулирует государство (или те структуры, которые в государстве фактически обладают властными полно-

мочиями). Если можно так выразиться, «церковный заказ» в отношении формирования личности человека, христианина, конечно же, формулируется Самим Богом и поясняется святыми отцами. Поэтому только с церковных позиций можно правильно подойти к вопросу формирования личности верующего человека.

Если мы имеем четкие представления в отношении формирования личности верующего человека, сами стараемся следовать данным представлениям, то мы сможем без особого труда подсказать человеку и научить его тому, как стать настоящим христианином, предупредить о возможных ошибках и опасностях на этом пути.

Святые апостолы были научены Богом, они получили ответы на все жизненно важные вопросы, получили Дары Святого Духа. Каждый человек при Крещении также получает Дары Святого Духа, но если он относится к этим дарам небрежно, не ценит их, не дорожит ими, то он их может потерять.

Катехизатор должен научить оглашаемого сознательно относиться к Дарам Святого Духа, дорожить ими. В таком только случае можно утверждать, что наша деятельность:

- 1) соответствует определению «катехизация» и
- 2) реализует цели и задачи катехизаторской деятельности.

## ГЛАВА 2. АНАЛИЗ ПРОБЛЕМ И РАСПРОСТРАНЕННЫХ ОШИБОК В ПРОЦЕССЕ КАТЕХИЗАЦИИ

Прежде чем говорить о современном состоянии катехизации, попытаемся ответить на вопрос, чем отличается «древняя» катехизация от «современной». Ответ, скорее всего, будет примерно такой: наряду с преподаванием теоретических знаний катехизация в древней Церкви представляла собой в первую очередь практическое научение оглашаемых нравственным нормам, которые являются для всех христиан обязательными. Таким образом, при сравнении современной практики оглашения с древней можно прийти к следующему выводу: древняя практика оглашения была направлена в первую очередь на формирование навыков церковного благочестия, современная практика в основном осуществляется в более информативном, теоретическом виде.

Кроме того, приходская катехизация на современном этапе нередко бывает оторвана от жизни, нередко она бывает направлена не на человека, который только пришел в храм, а на человека, который уже находится в храме. По этой причине бывают неудачи, а от этих неудач отчасти зависит вечная участь человека, ибо «Бог спасает нас не без нас».

Чрезмерная теоретизация, загруженность богословским материалом не только не является залогом успеха, но является причиной провала всей катехизаторской деятельности. Почему? Современный человек по определению не

<sup>41</sup> Матф. 23;23-28

<sup>42 1</sup>Tum. 4:14

<sup>43</sup> Гал. 5:22

способен долго думать, размышлять, анализировать, не способен также к восприятию сложных истин, которые зачастую плохо поняты самим катехизатором, а потому и не выстраиваются в четкую систему.

Почему современные секты имеют зачастую больший успех, чем Православие? Современные секты учитывают особенности восприятия информации современным человеком. Конечно, они «играют на понижение», то есть не брезгуют ничем в своей деятельности: гипноз, массовое зомбирование, создание эффекта толпы, при котором человек лишается способности мыслить, анализировать и становится послушным животным. Перед нами не стоит вопрос: использовать данные средства или нет, так как ответ нам известен заранее. Вопрос стоит в том, что при осуществлении своей прозелитической деятельности сектанты делают все свои вероучительные истины «прозрачными», абсолютно понятными и доступными для любого человека, подтверждая их выдержками из Священного Писания, а также наглядным материалом, что намного увеличивает эффектность и эффективность беседы.

Кроме того, их деятельность имеет характер унифицированности, единообразия. Православные катехизаторы, к великому сожалению, часто делают беседу слишком заумной, понятной лишь узкому кругу специалистов, редко подтверждают беседу ссылками на Священное Писание, не используют наглядный материал. Все это приводит к тому, что обыватель, который, очевидно, сейчас представляет большую часть населения, остается за бортом церковного корабля по той причине, что ему не смогли доступно, обоснованно и интересно преподнести Православное вероучение. В результате религиозная картина в нашей стране такова: «Я не хочу ходить в Православную Церковь, так как там ничего не понятно, я лучше пойду к протестантам или сектантам, там у них все понятно и все хорошо, все тебя любят».

По этой причине православному катехизатору необходимо выстроить свои представления о православном вероучении в четкую систему, и эта система не должна противоречить истинам Православной веры ни в чем, так как бывают крайности в обе стороны: либо начинают выстраивать хорошую логическую систему, но она нередко заключает в себе неправославные мысли, либо начинают говорить правильные понятия, но настолько запутанно, что пользы слушатели также не получают. В данной деятельности особенно необходима мера! Делая понятным Православное богословие, нельзя искажать его на манер протестантов или сектантов; но также не будет иметь успех «замудреное» богословие, хотя и правильное с точки зрения чистоты веры.

#### §1. Основные ошибки современной практики катехизации

В данном разделе мы представим основные ошибки современной практики катехизации. О них мы уже говорили ранее, но важно показать их в системе.

Хочется сразу обратить ваше внимание на то, что мы говорим об ошибках современной катехизации или современных катехизаторов не для того, чтобы оскорбить или унизить кого-то, не для того, чтобы просто «надергать» различных недостатков из деятельности некоторых катехизаторов и показать их полную несостоятельность. Нет! Мы с вами выявляем недостатки и ошибки в деятельности современных катехизаторов для того, чтобы самим избежать их.

Критика нам необходима не для того, чтобы «по головам», «по трупам» взобраться на вершину славы, так как деятельность катехизатора не может быть саморекламой или самолюбованием. Повторяю, мы делаем это лишь для того, чтобы показать, что катехизатору необходимо придерживаться церковного взгляда на дело проповеди. Церковный взгляд основывается не на индивидуальном понимании учения Святой Церкви, а на традиционном понимании, традиционном для всей полноты Церкви. Катехизатор обязан находиться в рамках Священного Предания, его деятельность должна представлять собой логическое продолжение дела Святых Апостолов!

Но если мы говорим, что катехизатор не должен иметь индивидуального понимания учения Церкви, то тем самым мы устраняем личность человека из процесса катехизации? В данном случае необходимо понимать, что личность никуда не исчезает, не растворяется. В научной литературе принято различать личность и индивидуум, в таком случае целесообразно различать индивидуальное и личностное понимание учения Святой Церкви.

При индивидуальном понимании, даже при всей очевидности истинных знаний, человек может отрицать их, даже вопреки очевидной истине такая «индивидуальная неповторимость» хочет доказывать «что-то свое», просто ради того, чтобы не быть таким, как все.

При личностном понимании человек способен воспринять истинное знание, так как для него нет необходимости выражать свою индивидуальную неповторимость, ибо он уже состоялся как личность и имеет желание познать истину.

Возникает вопрос: если мы состоялись как личность, наше понимание является личностным, а в катехизаторской деятельности мы все же должны строго придерживаться церковного вероучения, значит, творческий подход в данном случае недопустим? Конечно же, это не так. Мы прекрасно знаем, что все четыре Евангелия при всей схожести имеют свои особенности, так как записывали их различные люди под воздействием Святого Духа. Мы можем отличить слог пророка Амоса от пророка Исаии, например. Но даже при личностном понимании некоторые доморощенные «богословы» пытаются либо преувеличивать роль личности, либо устранить личность из дела духовного просвещения.

Катехизатор – это не языческий медиум, который находится в состоянии транса и не владеет собственным сознанием. В таком состоянии, состоянии медиумов, душой и телом на время завладевают падшие духи, они-то и являются

проводниками различных идей, пишут «гениальные» книги, различные мистические произведения. Например, известно, что такие книги, как «Коран», «Агни-йога», «Чайка по имени Джонатан Ливингстон» и некоторые другие, были написаны в состоянии транса. Этот стиль называют еще иногда «ченнелинг», от английского слова «channal» – «канал». По таким «каналам» бесы жестоко обманывают людей, вводят человека в состояние жесточайшей прелести, когда он уже совершенно не способен отличить истину от лжи.

Можно также вспомнить классический пример в этом отношении со святителем Никитой Новгородским, который, будучи юным иноком, вопреки воле настоятеля, ушел в затвор и впал в жуткую прелесть. Ему явился бес в виде ангела и сказал, что он послан от Бога для облегчения затворнического подвига молодого монаха, теперь затворнику больше не нужно молиться. После этого Никита перестал молиться, так как постоянно видел перед собой беса в виде ангела, который как бы совершал молитвы.

В скором времени у Никиты «открылся» «дар ясновидения», он начал с помощью бесов возвещать людям, где находится их потерянная или украденная та или иная вещь, открывал тайные согрешения и т.п. Почему это происходило? Мы знаем, что бесы – это бесплотные духи, которые видят все, что совершает человек на земле, они не едят, не спят, не отдыхают, так как по своей природе им это не нужно. Для них не существует стен, расстояний, препятствий, поэтому они имеют некоторое знание о конкретном человеке и пытаются выдать себя за Божиих посланников, а в результате обманывают и губят человека. Через людей прельщенных, одержимых, через магов, чародеев, волхвователей они пытаются выдать ложь за истину.

Что же произошло с Никитой, который был так жестоко обманут бесами? Он поверил, что его вознесут на небо, как пророка Илию. Слава Богу, что он решил перед своим «вознесением» попрощаться с игуменом. Последний понял, что бесы окончательно решили погубить прельщенного юношу. Ночью игумен был вместе с Никитой, а когда явились бесы, он ухватился за Никиту и, умоляя Бога, не отпускал его из своих рук. Господь помиловал Никиту, бесы смогли вырвать только мантию его и, подняв ее высоко над землей, бросили вниз. Игумен сказал: «Смотри Никита, что хотели сотворить с тобой лукавые духи!» Никита после этого впал в тяжелую болезнь, совершенно не мог говорить, ходить, целый год был в расслаблении, не вставал, ничего не помнил и не понимал. По милости Божией, по молитвам братии через год он снова стал учиться ходить и разговаривать, а ведь в состоянии прелести он знал наизусть (с помощью бесов) весь Ветхий Завет! Апостол и евангелист Иоанн Богослов учит нас: «Возлюбленные! не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они»<sup>44</sup>.

Такие примеры ясно показывают, что источник знаний, которым пользуется катехизатор, должен находиться в плоскости Священного Предания, а не выдумываться самим человеком. Да, мы можем творчески воспринять Церковное вероучение, изложить его, например, в стихах, написать симфоническое произведение или нарисовать прекрасную картину. Но при всем сохранении личностного понимания в передаче церковного вероучения должна сохраниться неповрежденность, чистота веры.

#### Послушаем, что в данном отношении говорит нам Священное Писание.

«Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским, через лицемерие лжесловесников, сожженных в совести своей... Негодных же и бабьих басен отвращайся, а упражняй себя в благочестии» $^{45}$ .

«Я знаю, что, по отшествии моем, войдут к вам лютые волки, не щадящие стада; и из вас самих восстанут люди, которые будут говорить превратно, дабы увлечь учеников за собою» $^{46}$ .

**Иисус сказал им в ответ:** «берегитесь, чтобы кто не прельстил вас ... и многие лжепророки восстанут, и прельстят многих; и, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь; претерпевший же до конца спасется»  $^{47}$ .

**Отвечая им, Иисус начал говорить:** «берегитесь, чтобы кто не прельстил вас, ибо многие придут под именем Моим и будут говорить, что это  $\mathcal{A}$ ; и многих прельстят»  $^{48}$ .

Итак, обратимся теперь непосредственно к анализу основных ошибок, недостатков и проблем современной практики катехизации.

1) Первоочередной проблемой в деле катехизации является нежелание духовенства иметь на приходе штатную оплачиваемую единицу «катехизатор», который мог бы не только готовить людей к Таинству Святого Крещения, но и совмещать должность чтеца-алтарника, преподавателя воскресной школы, проповедника в социальных и педагогических учреждениях, координатора приходского служения милосердия, организатором паломнических поездок. Но круг его обязанностей должен быть конкретизированным и оплачиваемым.

2) Серьезной проблемой в деле катехизации в настоящее время является отсутствие четкого понимания и определения того, что такое катехизация, и отсутствие единого подхода к катехизаторской деятельности. (Например, некоторые основной целью при проведении огласительных бесед считают

44 1-е Иоанна 4:1

<sup>45 1</sup> Тим. 4;1

<sup>46</sup> Деян. 20;29-30

<sup>47</sup> Матф. 24;4-13

<sup>48</sup> Марка 13;5-6

объяснение обязанностей восприемников, далее этой цели беседа не простирается.)

- 3) Отсутствие церковного контроля в отношении деятельности катехизаторов и учебных заведений по подготовке катехизаторов. (Например, в настоящее время Синодальный отдел религиозного образования и катехизации не только не имеет единых образовательных стандартов, но к великому сожалению, не имеет точной информации об учебных заведениях, которые непосредственно должны относиться к отделу катехизации, в результате каждое образовательное учреждение устанавливает свои стандарты, соотнесенность которых с церковным вероучением остается под вопросом.)
- 4) Отсутствие учебных и методических пособий для катехизаторов, которые могли бы существенно помочь в деле катехизации. (Например, столь разрекламированный у нас в церковной среде диакон Андрей Кураев признается, что у него профессора МДА и С «готового курса нет, ибо он только зарождается» (1)
- 5) Чрезмерно индивидуализированный подход к катехизаторской деятельности, который сводит катехизаторскую деятельность к самолюбованию и саморекламе.
  - 6) Выход некоторых катехизаторов за рамки церковного вероучения.
- 7) Отсутствие структуры и системного подхода к катехизаторской деятельности, что не дает человеку целостного понимания церковного вероучения.
- 8) Незнание или плохое знание катехизаторами учения Святой Церкви, его искажение. (Например, отец Анатолий Гармаев в присутствии своего епархиального архиерея и представителей Синодального отдела по религиозному образованию и катехизации не постеснялся заявить, что у них в училище на первой седмице Великого Поста «для сохранения духа ревности и духа бодрости» после вечернего богослужения все в обязательном порядке идут «в темноте» в лес и ныряют совершенно обнаженные в снег /женщины и мужчины отдельно/. Довольно оригинальная традиция, которая никак не соотносится с учением и правилами Церкви.)
- 9) Незнание особенностей жизни современного человека и отсутствие желания понять трудности его жизни. (Например, нередко можно услышать советы от священнослужителей и мирян, исполнение которых заведомо невозможно для конкретного человека, например, некоторым людям невозможно ходить в храм по воскресеньям из-за рабочего графика, от таких людей просто отмахиваются, автоматически записывают их в окаянные и
- 49 Кураев Андрей, диакон. Имея ум, легче прийти к вере. Интервью. // Нескучный сад. №5 (16), 2005

неисправимые грешники, оставляя их за бортом церковного корабля, навешивая на него ярлык «не спасешься!».)

- 10) Использование устаревшего языка или материалов, которые для современного человека являются непонятными, далекими и чуждыми. («И абие понуди ученики Своя внити в корабль и варити Его на оном полу к Вифсаиде, дондеже Сам отпустит народы». В русском переводе это звучит так: «И тотчас понудил учеников Своих войти в лодку и отправиться вперед на другую сторону к Вифсаиде, пока Он отпустит народ» (Марка 6;45). Или возьмем классические примеры: «Да не веровавше спасутся», «Ужя нападоша ми в державных моих, ибо достояние мое державно есть мне». В богослужении церковно-славянский язык необходим, а в деле катехизации неуместен.)
- 11) Надменность и черствость в отношении к человеку, который не воспитан в церковной традиции. (Нередко можно услышать раздраженные выкрики священников или церковных работников: «Вы что, не знаете, как нужно совершать крестное знамение? Не знаете, что перед Причастием положено поститься и читать Правило ко Св. Причащению?! Не знаете, как поститься?» и т.п. Навряд ли захочет человек вновь прийти в такой храм, выслушав в свой адрес то, что не говорят даже в общественном транспорте.)
- 12) Нежелание сделать беседу понятной самому неподготовленному слушателю. (Например, если мы из любви к философии будем в беседе утверждать трансцендентность и имманентность Бога, то в объявлении об огласительной беседе нужно будет писать, что на лекцию приглашаются только преподаватели и учащиеся философского факультета.)
- 13) Отсутствие четко сформулированных целей и задач, которые необходимо обязательно реализовать при проведении оглашения.
- 14) Проповедование себя, а не Господа Иисуса Христа и учения Святой Церкви.
- 15) Крайности во взглядах в отношении формирования личности церковного человека.
- 16) Нежелание следовать тому учению, которое сам катехизатор проповедует.
- 17) Ложная мотивация при осуществлении катехизаторской деятельности.
- 18) Отсутствие любви к оглашаемым и нежелание помочь им в деле воцерковления.
- 19) Превозношение своих интересов, своих вкусов, пристрастий и т.п. при проведении катехизаторской деятельности.

Данный список проблем можно еще расширить, поэтому вы можете сейчас назвать проблемы, которые мы не указали, чтобы их учесть и найти определенные пути решения.

Сам перечень данных проблем и ошибок современной практики катехизации, конечно, не претендует на полноту и завершенность. Более удобно было бы отделить проблемы, которые являются объективной стороной катехизации, от ошибок, которые представляют субъективную сторону катехизации.

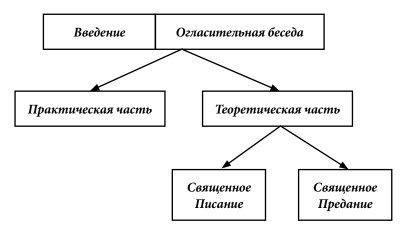
Объективную сторону проблем, связанных с катехизацией, необходимо решать на высоком и широком церковном уровне: разрабатывать и совершенствовать программы и методические пособия, представлять официальное церковное мнение на катехизаторскую деятельность, предлагать стройную, хорошо выверенную систему в традиционном для Православной Церкви духе и эффективном для современной ситуации виде.

Субъективная сторона проблем (личные ошибки катехизаторов) необходимо устранять личным трудом, как в духовной жизни, так и трудом, который непосредственно связан с приобретением профессиональных знаний, умений и навыков.

Катехизация – это не самолюбование! Это серьезный и очень ответственный труд апостольского служения – проповеди «Радостной Вести», «Евангелия», о чем иногда забывают церковно-общественные деятели. В связи с этой особенностью нашей деятельности необходимо максимально упростить беседу в сторону облегчения восприятия современным человеком высоких истин, с которыми он не сталкивается в обычной жизни.

## ГЛАВА 3. ПРЕДСТАВЛЕНИЕ ПОЛОЖИТЕЛЬНОГО ОБРАЗЦА ОГЛАСИТЕЛЬНОЙ БЕСЕДЫ

Огласительную беседу можно разделить на две части – теоретическую и практическую и представить в виде следующей схемы.



К теоретической части можно отнести ту информацию, которая непосредственно касается учения Святой Церкви. К практической стороне относится краткая информация о технической стороне проведения Таинства Святого Крещения: куда приходить, что с собой брать, что необходимо сделать до и после Крещения. На первый взгляд данная часть беседы кажется неважной, необязательной, но, к сожалению, может так случиться, что человек, не зная куда и во сколько приходить, как готовиться и т.п., может не дойти до крещения или долго откладывать его принятие (часто из-за бесовской злобы и коварства).

Задача катехизатора максимально облегчить доступ людей в Церковную ограду, чтобы человек сподобился Даров Божиих. Мы знаем, что Господь наш Иисус Христос пришел в этот грешный и прелюбодейный мир и претерпел жестокие страдания, «дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» 50. Катехизаторы должны стать помощниками, соработниками у Бога в деле спасения человечества, а для этого нужны и знания, и вера, и христианские добродетели, и стремление самого катехизатора быть с Богом.

### §1. «Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет»<sup>51</sup>

Беседу необходимо начать с вводной части, которая должна в себя включить основные вероучительные понятия о христианстве, изъясняемые слушателям в доступной для их понимания форме. Вводная часть должна быть небольшой по объему. После чего рассказываются центральные моменты из Священного Писания, без которых невозможно уяснить смысл христианского вероучения. После знакомства со Священным Писанием необходимо перейти к знакомству со Священным Преданием, основной целью которого является знакомство оглашаемых с сутью Таинства Святого Крещения и Миропомазания и направление их на дальнейшее воцерковление и участие в Святых Таинствах.

Перечислим понятия, которые должны быть изъяснены во вводной части:

- 1) христианин;
- 2) Библия;
- 3) Священное Писание, Ветхий и Новый Заветы;
- 4) «Что есть истина?»;
- 5) Православная Церковь;
- 6) цель жизни человека;
- 7) Священное Предание;
- 8) вера;
- 9) Бог.

<sup>50</sup> Иоанна 3:15-17

<sup>51</sup> Марка 16;16

Итак, начинать нужно с самого начала – с молитвы!

Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

Сегодня Вы оставили свои труды и заботы, чтобы прийти в храм и услышать наставление о вере перед тем, как Вы примете Таинство Святого Крещения. Человек, который хочет принять Таинство Святого Крещения, должен в результате стать христианином. Что же означает имя «христианин»?

Христи и Его учения. Как, например, мы называем последователей различных религий или философских течений соответствующими именами: буддисты, кришнаиты, магометане, платоники, эпикурейцы, стоики и прочее. Из наименования нам понятно, что речь идет о приверженцах определенной личности и системы взглядов. Если христианином называется последователь Христа и Его учения, то нам необходимо знать, Кого мы называем Христом и в чем состоит суть Его учения!

Человеку свойственно все свои дела делать осмысленно, разумно (ибо так и переводится определение человека – «homo sapiens – человек разумный»), поэтому по мере наших сил мы попытаемся сегодня познакомить вас с основами Православной христианской веры, чтобы вы могли осознанно, разумно сделать свой выбор!

Итак, как мы уже сказали, христианин – это последователь Христа и Его учения. Откуда же мы можем почерпнуть истинные знания о Личности Иисуса Христа и о Его учении? Может быть, из справочника атеиста или из газеты «Московский комсомолец»? Конечно же, если говорить серьезно, то истинные знания о Христе и Его учении можно почерпнуть только из первоисточника – из Библии! Что же такое Библия? (Желательно иметь Библию под рукой и показать ее слушателям.)

Библия – это Священное Писание, которое записывалось святыми людьми под воздействием Святого Духа. Библия состоит из двух частей – Ветхого и Нового Заветов. (Здесь уместно показать плакат с символическим изображением линии человеческого бытия:

сотворение первого человека\_\_\_\_\_\_+РХ+\_\_\_\_\_2008 год)

То, что записывалось в течение нескольких сотен лет до Рождества Христова, именуется Ветхим Заветом, а то, что записывалось в течение нескольких десятилетий после Рождества Христова, называется Новым Заветом. Но мы знаем, что в современном мире свыше трехсот религиозных течений, которые называются христианскими и все, вроде бы, опираются на Библию? Какое же из этих направлений истинное, или истинные все, или истины вообще не может быть?

Об истине верующий человек может сказать определенно: Бог есть Истина! Люди из-за своей ограниченности и непостоянства не могут быть истинными. Бог вечен, неизменен, свят, а значит и истинен. Но это предмет веры, у человека же есть свобода выбора – верить или нет. Библейское повествование

говорит нам: «Истина произошла чрез Иисуса Христа»<sup>52</sup>; Иисус сказал о Себе: «Я есть путь и истина и жизнь»<sup>53</sup>; «Истина во Иисусе», – учит нас апостол Павел<sup>54</sup>. Если человек принимает Библию как Откровение Бога, то он верит утверждению Священного Писания, что Бог есть Истина!

Итак, истина все же есть, и она заключается в Боге, а Бог оставил нам память о Себе не только в виде Священного Писания. Важно даже не только то, что Он Сам приходил на землю в образе Человека, совершив дела, которые не может совершить человек, но может совершить только Бог. Важно еще то, что Бог основал на земле Свою Церковь, то есть такое сообщество людей, которое стремится утвердиться в добре и изжить из себя все порочное и злое, то есть стремится к обожению, к спасению своей души. Обожение или спасение души является целью жизни каждого человека!

О Своей Церкви Господь Иисус Христос сказал так: «Создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее» 55. (Желательно показать плакат с изображением православного храма с иконой Христа Спасителя вверху.) Главой Церкви является Бог! Мы сейчас не будем подробно останавливаться на сравнительном анализе различных христианских конфессий, скажем только, что Господь Иисус Христос создал одну только Церковь. До сегодняшнего дня только Православная Церковь в чистом, неискаженном виде несет миру «Благую Весть» – «Евангелие». Другие же религиозные течения не устояли в истине, исказили ее своими человеческими заблуждениями, отпали от Бога своим отрицанием и хулой на Его Церковь, у которой они украли Священное Писание и, исказив его божественный смысл, создали множество своих человеческих «церквей», в отличие от созданной Христом Богом Церкви! (Плакат с изображением различных конфессий, которые откололись от Церкви, взяв Писание и исказив его смысл. Можно нарисовать в центре Православную Церковь, от нее несколько стрелок к названиям конфессий.)

Почему же истинная Церковь имеет название Православная? Так говорится о Церкви по Ее преимуществу перед другими религиями, ибо «Православная» означает «истинная», «правильно славящая Бога». Православная Церковь является на земле «столпом (опорой) и утверждением Истины» 6. Она, как маяк, вечно светит человечеству, блуждающему в бурном море страстей.

Церковь Православная в своем вероучении опирается с одной стороны на Библию, которая является Священным Писанием, а с другой стороны опирается на так называемое Священное Предание, которое абсолютно согласно с

<sup>52</sup> Иоанн. 1;17

<sup>53</sup> Иоанн. 14;6

<sup>54</sup> Ed. 4:21

<sup>55</sup> Матф. 16;18

<sup>56 1</sup>Тим. 3:15

Библией и ни в чем ей не противоречит, так как также исходит от Бога. У других конфессий «предание» (вероучение) расходится с Библией, ибо основывается на ложных человеческих воззрениях. Такие «предания человеческие» осуждает в Евангелии Господь: «Тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим. Ибо вы, оставив заповедь Божию, держитесь предания человеческого»<sup>57</sup>. Церковное же Предание именуется Священным, ибо включает в себя Святые, Богооткровенные истины. Сама Библия является частью Священного Предания, так как в начале она не была записана, но сохранялась в устной традиции. Для того чтобы нам спасительно веровать, Бог и оставил нам Священное Предание, которое служит для нас правильным, точным истолкованием христианской веры, ибо исходит от Бога!

Что же тогда именуется верой? «Вера есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом», – так учит нас Священное Писание58. Вера христианская – есть совершенное знание, она является даром Божиим. Если кто-то сомневается в истинах Православной веры, которые являются аксиоматичными, пусть попробует усомниться в тех распространенных человеческих знаниях, которые тоже являются аксиоматичными и не требуют особенных доказательств. Например, можно усомниться в том, что Земля – круглая, что дважды два – четыре, что Гольфстрим – существует. Но, утверждая какие-либо знания, мы воспринимаем их тоже на основании веры. Мы же не проверяем все полученные знания эмпирически, то есть опытным путем. Но вера – это не отвлеченная теория, которая не соотносится с жизнью. Любой человек может проверить опытным путем истинность христианского вероучения, следуя его принципам. «Прииди и виждь», то есть «пойди и посмотри» сам<sup>59</sup>, – некогда сказал апостол Филипп сомневающемуся Нафанаилу.

Христиане веруют в Бога, это неизменный догмат веры. Но возникает вопрос, в Какого Бога мы веруем? Ведь на земле множество верований, и большинство из них тоже утверждает, что они верят в Бога, но вот только вопрос, в Какого? Мы уже знаем, что христианская Православная вера – это не продукт человеческого творчества. Прочитайте Библию, и вы в этом убедитесь. Христианская Православная вера – это богооткровенная религия, это откровение Бога. Из этого Окровения мы узнаем, что Бог – Один, значит христианская религия – монотеистическая, но в Своем Божественном Единстве Он состоит из Трех Божественных Личностей – Отца и Сына и Святого Духа. (Плакат с изображением Святой Троицы.) Это не три Бога, но один Бог-Троица – Отец, Сын и Святой Дух. На протяжении человеческой истории Бог открывался постепенно: в Ветхом За-

вете – как Непостижимый и Всемогущий Бог Отец, в Новом Завете, в Евангелии говорится о Сыне Божием и о Его спасительных подвигах ради человечества, а после Вознесения Христова снизошел на учеников Христовых Святой Дух, Который и действует до сего дня в Православной Церкви со Отцом и Сыном.

Итак, Три Божественных Лица, Личности или Ипостаси образуют Единого, Вечного Бога-Троицу. Христиане веруют именно в Бога-Троицу, веруют, Сын Божий в определенный момент человеческой истории пришел на землю, стал Человеком, пострадал, взяв на Себя все наши грехи, основал на земле Свою Святую Церковь и оставил в ней все средства для спасения людей. Пришествие на землю Сына Божия делит всю человеческую историю на две части: до Его Рождества и после.

Библия так говорить о Боге: «Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» $^{60}$  и «Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы» $^{61}$ .

Давайте теперь посмотрим, что же нам говорит Священное Писание – Библия – о нашем удивительном мироздании и о человеке, как части мироздания. Начнем с самого начала, а «в начале сотворил Бог небо и землю...»  $^{62}$ 

(Здесь начинается часть Огласительной беседы, которая называется «О Священном Писании».)

#### §2. О Священном Писании

1) «В начале сотворил Бог небо и землю».

Необходимо обязательно разъяснить, что Святая Церковь понимает под словами «небо» и «земля». Под «небом» необходимо разуметь мир ангельский, мир бесплотных духов, а под «землей» нужно разуметь существа, в составе которых имеется материя. Вершиной, венцом творения земных существ является человек.

«Небо» – ангельский мир, ангелы – это бесплотные, бестелесные духи. «Земля» – это видимый, осязаемый мир. Мы с Вами являемся представителями мира видимого, так как имеем тело, созданное из земли. Но кроме тела мы имеем также и бессмертную душу, спасение которой является самым важным делом нашей жизни.

Ангелы – бесплотные, бестелесные духи – были созданы Богом в великом количестве. Крепость и сила ангелов безмерно превосходит силы человеческие. Из Ветхого Завета нам известно, что когда против израильтян вышел с огромным, 180-тысячным войском ассирийский царь Сеннахерим, израильтяне взмолились к Богу, и Он послал против 180-тысячного войска одного только ангела, который сразу уничтожил все 180 тысяч воинов. Такова ангельская сила!

<sup>57</sup> Марка 7;7-8

<sup>58</sup> Epp.11;1

<sup>59</sup> Иоанн. 1;46

<sup>60 1</sup>Иоанн. 4:16

<sup>61 1</sup>Иоанн. 1;5

<sup>62</sup> Быт.1:1

2) Святые Ангелы и падшие ангелы – бесы.

Светлейшим из ангелов был Денница, но он вскоре извратил свою свободную природу и, возгордившись, сказал, что может стать лучше и выше Бога. Это безумие увлекло за Денницей треть ангелов, которые были низринуты с неба на землю. Все низринутые, отверженные ангелы совершенно изменили свою первоначальную святую природу и устремленность к добру и к Богу, как к Источнику всякого добра. Такие падшие ангелы стали именоваться бесами, а их предводитель – «диаволом», что означает «клеветник», ибо он постоянно сталкивает людей, внушает им всякую клевету и ложь друг на друга и на Бога. Все бесы утвердились во зле настолько, что для них не существует покаяния и исправления, все их желания и мысли всегда обращены только на зло, и даже когда они говорят или внушают нечто с внешней стороны благое, делают это только с одной целью – прельстить, обмануть и погубить доверившегося им человека.

Человек ограничен, смертен, слаб, поэтому никогда не смог бы справиться с коварным, пронырливым, хитрым, с всегда желающим погубить человека духом злобы. Для того, чтобы разрушить дела диавола, Благой Бог пришел на землю. Некогда люди по зависти диавола впали в грех через гордость и непослушание Богу и стали смертными, Бог же приходит на землю и Своим смирением «даже до смерти» на Кресте и послушанием Богу Отцу исцеляет гордость и непослушание Адама, исцеляет в Себе все падшее, грешное, больное и смертное естество человека. Но давайте посмотрим, что же произошло в раю, почему Адам и Ева были изгнаны из этого блаженного места.

#### 3) Сотворение мира и человека, грехопадение.

Бог сотворил Адама и Еву по Своему образу и подобию, вложил в них ум, поселил в раю и дал заповедь запрета, поста: «От всякого древа ешьте, а от древа познания добра и зла не ешьте от него, ибо смертью умрете». Это заповедь схожа с теми ограничениями, которые родители внушают своим детям: не переходи дорогу на красный свет, не прыгай с большой высоты, не суй пальцы в розетку! Но диавол позавидовал блаженному состоянию человека в раю и, не имея возможности досадить Богу, находясь в состоянии постоянного помрачения злобой, диавол решил досадить Богу через Его творение.

В образе змея он подползает к Еве и начинает с ней разговор сразу с внушения ей жесточайшей и злейшей лжи: «А правда ли Бог запретил вам есть от всех деревьев рая». Обратите внимание, что когда человек начинает общаться с падшим духом, сразу же помрачается ум: Ева не задумалась, почему змей, не имеющий дара слова, вдруг заговорил. Когда диавол ей начал внушать, что Бог сказал неправду («ибо от вкушения к этому древу райскому вы не умрете, но станете как боги, зная и доброе и лукавое»), Ева сразу же согласилась на тонкую хулу и льстивую клевету на Бога. Ева прельстилась на эту ложь, согласилась сама и уго-

ворила к тому же и Адама. И вот с этого момента начинается страшная трагедия не только у человека, но и во всем мире, ибо тот, который был предназначен для царствования во Вселенной, ныне помрачился! Дотоле покрытые светоносным одеянием увидели, что они наги! Бог, зная обо всем происшедшем, стал взывать к совести Адама и Евы, но они отказались признать свою вину, перекладывая ее друг на друга.

#### 4) Изгнание из рая, обетование пришествия в мир Спасителя.

Видя их упорство и нераскаянность, Бог изгоняет их из рая. Началась пора скорби и скитания Адама и Евы, но Бог не оставляет их в таком плачевном положении, ибо еще до сотворения мира Он знает обо всем, что должно произойти. Бог дает обещание, обетование, что родится Избавитель, Мессия, Который спасет их от последствий греха, а последствия греха ужасны: не только болезни стали одолевать человека, но через грех вошла в мир смерть, и человек не в силах был избавить сам себя от этого следствия греха. Кроме того, Священное Писание говорит о том, что «вся тварь стенает и мучается, ожидая избавления от сынов человеческих» <sup>63</sup>. То есть гармония всего мира, космоса оказалась нарушена из-за того, что человек, которого Бог сотворил по Своему образу и подобию и поставил царем природы, человек помрачился настолько, что потерял здравые понятия, забыл Своего Отца – Бога, прилепился ко лжи и всякой греховной нечистоте.

И вот Адам и Ева, изгнанные из рая, горько оплакивают свое нерадение в исполнении Заповеди Божией, начинается время тяжкого труда – «в поте лица твоего будешь вкушать хлеб твой» <sup>64</sup>, начинается время болезней – «в болезнях будешь рожать детей» <sup>65</sup>. Начинается и время смерти – Каин убивает своего брата Авеля. Пролилась первая кровь, явилась в мире первая смерть. Но основание, корень смерти не был сильным, ибо первым принял смерть праведник, а значит и смерть, по справедливости, не будет царствовать вечно. Смерть Авеля явилась прообразом будущей смерти Господа Иисуса Христа, Который также не сотворил никакого зла, более того – Он есть Предвечный Бог, по Своей неизреченной любви Он отдает Себя на страдания и смерть ради спасения людей и уничтожения самой смерти. Каин бежит от своих родителей вместе со своей сестрой, от них потом произойдет народ, который все более и более начнет отступать от человеческого облика, заложенного первоначально Творцом.

У Адама же и Евы рождаются другие дети, среди которых были особенно святые и благочестивые, как, например, Енох. Когда люди стали умножаться на

<sup>63</sup> Рим. 8:22

<sup>64</sup> Быт. 3:19

<sup>65</sup> Быт. 3:16

земле, умножились и их злые дела, которые внушал им диавол. Постепенно память о Боге стала стираться в душах людей, потомки Каина стали создавать ложные культы, умножились различные беззакония. Например, ко времени Всемирного Потопа, люди потеряли всякое понятие о добре настолько, что деликатесом у них считался только что родившийся запеченный человеческий младенец. Люди устремлялись всей душой ежеминутно только на зло. Только праведный Ной со своим семейством не потерял человеческого лица, не потерял памяти о Боге.

Бог повелевает ему построить ковчег, предупредив, что погубит все живое в воде. Ной во время постройки ковчега пытается усовестить людей, но никто ему не внимает. После долговременной постройки и приготовлений Ной с семейством, а также с основными видами живых существ входит в ковчег, закрываются двери ковчега, и начинается Потоп: воды вышли из недр земли, полились из туч, как говорит Священное Писание «отверзлись хляби небесные». Через несколько недель вся поверхность земли была покрыта водой. Вот результат падения нравственности, отпадения человека от норм бытия, установленных Богом. Но это страшное событие кроме реальной стороны имеет также и прообразовательное значение: Потоп явился прообразом будущего Таинства Святого Крещения. Как в водах Потопа погибли развращенные, не желающие исправиться люди, так при совершении Таинства Крещения в крещальной воде гибнут все нечистоты греховной жизни человека. После Потопа от Ноя и его сыновей произошло новое человечество, но один сын Ноя поступал нечестиво, его имя стало нарицательным - Хам. От Хама произошли потомки, подражавшие в делах своих своему родоначальнику.

#### 5) Избрание еврейского народа.

Из всего человечества Бог избирает Себе народ еврейский, в котором предсказывает о Своем пришествии в мир через пророков, но народ еврейский часто нарушал союз с Богом (союз или завет, тогда был заключен завет между еврейским народом и Богом, этот завет или союз называется Ветхим, потому что он нужен был как прообраз, детоводитель ко Христу, а через Богочеловека Христа-Спасителя Бог заключил с человечеством Новый Завет или Союз).

В еврейском народе постепенно стиралось правильное понимание Грядущего Мессии, евреи ожидали (а некоторые и до сих пор ждут), что Мессия – это политический и религиозный вождь, который поможет избранному народу освободиться от ига римского императора и достичь мирового господства. Господствующий класс евреев не принял Господа Иисуса Христа по причине нежелания следовать нравственным установкам Божественного учения, поэтому, отвергнув Бога, они приняли сатану и стали с диавольской изощренностью создавать антихристианскую религию – иудаизм, во времена земной жизни Спасителя это уче-

ние носило название «фарисейство».

#### 6) Пришествие в мир Бога.

Совершенно невероятной для многих людей была сама мысль о пришествии в мир Бога, Того, Имя Которого боялись произнести, Того, Кто является Творцом неба и земли. Но это событие происходит – в мир приходит Бог, становится человеком, чтобы вернуть человечеству бессмертие.

Вся человеческая история, хотят этого некоторые или нет, делится на две части – «до Рождества Христова» и «после Рождества Христова». Рождество Христово – это тот водораздел истории, который показывает совершенно новое время для человека, время, в котором человечество усыновлено Богу спасительным подвигом Второго Лица Пресвятой Троицы – Господа Иисуса Христа. В этом новом времени – в Новом Завете, который заключил Бог с человечеством Своею Кровию, искупив всех нас от греха, проклятия и смерти –человек обращается уже к Богу с теплой верой и любовью: «Отче наш», «Отец наш».

Во время Своего пребывания на земле Господь Иисус Христос показывал Свое Божество при помощи чудес, которых не мог совершить ни один человек: умножал хлеб и рыбу, напитав несколько тысяч человек, воскрешал мертвых, сотворил из земли очи слепому, ходил по водам и творил многие другие чудеса.

Самое главное, что принес на землю Превечный Бог – это избавление от рабства диаволу, основание на земле Святой Церкви Своей и возможность спасения в Ней не только иудеям, но и всем верующим во имя Господа Иисуса Христа. На 40-ой день после Своего славного Воскресения Господь вознесся на небеса с исцеленной Его Божеством плотью человеческой, которую Он в Себе прославил, и ныне естество человеческое, неразлучно соединенное со Христом, пребывает на Престоле Божественном в вечном свете и в превознесенной славе.

На 50-ый день после Воскресения Христова Церковь получила Свое основание. В небольшой горнице собрались около 12-ти апостолов Христовых вместе с Пречистой Богородицей. Вдруг послышался шум как бы от сильного ветра, и на всех находящихся в горнице снизошел Дух Святой – Третье Лицо, Третья Ипостась Триединого Бога – Отца и Сына и Святого Духа. Получив Дары Святого Духа апостолы вышли на проповедь безбоязненно. Так при помощи Святого Духа, благоволением Отца и искупительной жертвой Сына основалась Святая Церковь! Не на человеческом основании, не земной мудростью, или силой, или искусством, но Самим Богом, Который для основания Церкви пришел к погибающим людям и Своею смертью на Кресте спас всех нас.

Итак, Церковь была, есть и остается Одна, которую создал Сам Бог. Остальные же, отколовшиеся от Церкви и именующие себя различно, лишь воры и разбойники, ибо украли у Церкви Священное Писание, совершенно исказили смысл и значение Истин, открытых человечеству Богом, а значит, они не являют-

ся почитателями Бога, но своей ложью и хулой на Церковь, основанную Богом, они ясно показывают всем, что они богоотступники и богоборцы!

Основав на земле Святую, Соборную и Апостольскую Церковь, Бог Троица оставил в ней все средства для уврачевания всех недугов души и тела. Первое средство, которым предлагает воспользоваться Святая Церковь – это Таинство Святого Крещения. Слово «Таинство» употребляется традиционно с целью показать, что вся духовная жизнь протекает таинственно, часто незримо для человека, но благодатные действия ее в результате ощутимы, реальны.

(При проведении данной части беседы необходимо обращать внимание на нравственную сторону событий Священного Писания, необходимо подчеркивать взаимосвязь добродетельной жизни и благополучия, нечестивой жизни и проклятия. Оглашаемый должен осознать необходимость жизни по Заповедям Божиим, которые делают человека человеком.)

[Необходимо в виде плаката показать главные заповеди христианства: «Не делай другому того, чего себе не желаешь», «Возлюби Бога и ближнего, как самого себя». Хорошим подспорьем для разъяснения основной христианской добродетели может быть апостольский гимн любви: «Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит»].

Завершить эту часть «О Священном Писании» можно словами Спасителя: «Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Матф. 16;24). (Можно сделать плакат с изображением Св. Креста и надписью.)

#### §3. О Священном Предании

#### 1) О Церкви и Ее Таинствах.

Итак, Господь Иисус Христос, основав на земле Святую, Соборную и Апостольскую Церковь, оставил в ней все средства для уврачевания всех недугов души и тела человека. Первое средство, которым предлагает воспользоваться Святая Церковь – это Таинство Святого Крещения. Слово «Таинство» употребляется традиционно с целью показать, что вся духовная жизнь протекает таинственно, часто незримо для человека, но благодатные действия ее в результате ощутимы, реальны.

#### 2) Таинство Святого Крещения.

Таинство Святого Крещения – это Таинство, с помощью которого человек входит в Церковь. Человек как бы подключается к Источнику Питания – к Богу. До Крещения человек не имеет духовных органов для познания Бога, они погребены в человеке под толщей грехов. Крещение же пробуждает, воскрешает душу

человека, из мертвой – душа становится живой. В Крещении восстанавливаются первозданные духовные очертания человека, его первичная богозданная красота. Из крещальной воды выходит уже новый человек, способный жить вечно в свете, в праведности, в добре, в любви, в святом благочестии.

#### 3) Отречение от сатаны.

При совершении Таинства Крещения читаются священником заклинательные молитвы, в которых силой и властью, дарованными Богом священникам и епископам, изгоняются из человека нечистые духи, которые постоянно увлекают его на совершение всякого зла. После чего священник дует на крещаемого, как бы восстанавливая в нем то дыхание жизни, которое вдохнул в человека Бог при сотворении Адама. Затем происходит очень важный момент – отречение от сатаны и сочетание со Христом. Крещаемый с восприемниками (крестными) поворачивается на Запад (символ тьмы, зла) и сознательно отрицается «от сатаны, от всех дел его и всех ангелов его». Трижды подтвердив свое отречение, человек дует и плюет на него. Необходимо заметить, что невидимо диавол присутствует при этом и бессильно скрежещет на человека зубами, но он не имеет никакой власти над человеком, ибо в Евангелии ясно показано, что даже в свиней бесы могли войти только с позволения Божия.

#### 4) Сочетание со Христом.

После отречения от сатаны человек поворачивается на Восток (символ Света) и произносит слова клятвы, что он сочетается со Христом, Спасителем мира, покланяется Триединому Богу, Творцу Вселенной – Отцу и Сыну и Святому Духу, верует Ему как Царю и Богу. Здесь читается краткое исповедание Православной веры, так называемый Символ Веры, в котором кратко изложены все спасительные богооткровенные истины. Человек помазывается освященным маслом (елеем), как в древности борцы мазались перед поединком, чтобы ускользать от захватов противника. Человек также мажется маслом, чтобы в духовной борьбе всегда можно было выскользнуть из рук диавола.

#### 5) Крещение в воде.

Далее совершается крещение в воде через троекратное погружение человека в воду с призыванием имени Бога Единого в Трех Лицах – Отца и Сына и Святого Духа, после чего ему дается светлая одежда и Святой Крест, который христианин носит в память о словах Спасителя: «Кто хочет спастись, возьми крест свой и следуй за Мною».

Крещение совершается с соблюдением точной крещальной формулы:

«Крещается раб Божий (имя) во Имя Отца Аминь (первое погружение) и Сына Аминь (второе погружение) и Святого Духа Аминь (третье погруже-

ние)».

Получив после троекратного погружения с призыванием имени Божия светлые одежды и Святой Крест, христианин слушает отрывок из апостольских посланий и из Евангелия. Апостол говорит о том, что после Крещения человек, умерший для греха, должен воскреснуть для жизни с Богом, встряхнув с себя ветхого человека, должен облечься в нового, то есть стремится подражать в своей жизни Господу Иисусу Христу. Евангелие повествует о том, как Господь посылает Своих учеников на проповедь: «Итак, идите и научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам, и вот, Я с вами есть во все дни до скончания века». Итак, перед тем как крестить людей, Господь повелевает сперва научить их, это поведение мы и исполняем сейчас.

#### 6) Таинство Миропомазания.

За Таинством Крещения следует сразу же Таинство Святого Муропомазания. Во времена святых апостолов после крещения апостолы возлагали на верующих свои руки, и через возложение рук на них нисходил Святой Дух, исполняя их благодатными дарами для святой, благочестивой, целомудренной жизни, чтобы христианин мог подвизаться, противоборствовать против диавола. Когда умножились верующие, апостолы физически не могли возлагать на всех руки, поэтому они освятили особый состав благовонных масел, который получил наименование Святое Муро.

В Православной Церкви сохраняется преемственность от Господа и Его святых учеников – апостолов, так как не прерывается преемство рукоположений, то есть если проследить исторически, то мы увидим, что церковная иерархия законно восходит к Самому Господу и апостолам!

При совершении Таинства Святого Муропомазания у новокрещенного помазуются важнейшие органы чувств и деятельности: чело – как вместилище ума, очи, уши, ноздри, уста, грудь – как вместилище сердца, руки и ноги, как органы деятельности. При совершении Муропомазания каждый орган помазывается со словами: «Печать Дара Духа Святого!» На каждое помазание христианин должен утвердительно отвечать «Аминь!», что означает «Да будет так!» или «Истинно так!»

Человек запечатывается Божественной благодатью как некий драгоценный сосуд, ибо поистине он стал драгоценным, освященным, чистым, воссозданным, прекрасным сосудом, вместилищем Духа Святого, вместилищем Бога! «Разве вы не знаете, что вы храмы Духа Святого, и Дух Божий живет в вас?!», – говорит апостол Павел. Такова высота этого Таинства! Человек из низкого, помраченного состояния возвышается через дар и благодать Святого Духа! Печать Дара Духа Святого человек должен хранить, не оскверняя и не ломая ее! В народе об этом Таинстве даже сложилась по-

говорка: «Все мы одним Муром мазаны». Да, все православные христиане помазаны и запечатлены этой единой печатью Святого Духа!

В конце Таинства Муропомазания человек приносит первую жертву Богу – священник состригает немного волос, которые символизируют жертву человека своему Спасителю и Искупителю. Кроме того, в Римской империи рабам остригали волосы, можно также усмотреть в этом священнодействии и такой смысл: человек из рабства злейшему существу – диаволу – становится добровольным рабом Своему Всеблагому Богу и Господу – Иисусу Христу.

Завершает Святые Таинства Крещения и Муропомазания воцерковление. Новый член Церкви Христовой восходит ко святому алтарю, целует святые иконы, мужеский пол входит в алтарь, женский – только целует иконы справа и слева от Царских врат. Если взрослые пришли натощак (после полуночи абсолютно ничего не ели и не пили), то они могут причаститься Святых Христовых Таин. (Младенцам можно причащаться и не натощак.)

Таким образом, происходит вхождение человека в Святую Церковь, воссоздание в человеке разрушенного грехами образа и подобия Божия.

#### 7) Таинство Святой Исповеди.

Когда человек становится христианином, он получает все средства для борьбы с грехами и страстями, но автоматически святым он не становится, ему еще предстоит потрудиться, чтобы сохранить Печать Дара Духа Святого в себе нерушимой, не осквернить и не опечалить Духа Святого новыми грехами. Но человек живет в мире прелюбодейном и грешном, имеет склонность ко греху и ко всякому злу. Поэтому после принятия Таинства Святого Крещения человек начинает также видеть свою слабость, немощь, бессилие и несостоятельность для исполнения высоких образцов христианской жизни.

Чтобы согрешения, в которые человек впадает после Крещения, не подавили христианина, не ввергли его в отчаяние, Господь дал духовной врачебнице средство для исцеления согрешений – Таинство Святой Исповеди. В этом Таинстве человек искренне исповедует свои грехи Богу, сожалеет о содеянном зле, просит у Бога (и у ближних) прощения и высказывает намерение и желание исправиться от греховных привычек и навыков. Человеколюбивый Бог отпускает человеку все грехи, в которых христианин сердечно раскаивается. Если же кто лукавит, не хочет оставить грех или скрывает содеянное зло, с таковым это зло остается. Исповедь – это второе Крещение! Нет греха непростительного, есть грехи не исповеданные! Если бы не было исповеди, то не было бы и спасающихся! Так учат Святые Отцы об этом великом Таинстве примирения человека с человеком и человека с Богом.

8) Таинство Святого Причащения.

Еще одно великое и преславное Таинство, которое оставил в духовной Лечебнице – Церкви Человеколюбивый Бог – это таинство Святого Причащения или Евхаристия (с греч. «благодарение»). Перед Своей Крестной смертью Господь Иисус Христос собрал в небольшой горнице Своих учеников и заключил со всем человечеством Новый Завет, Новый Союз, но уже не с кровью жертвенных животных, а Своей Пречистой Кровью, которая омывает всякий грех, исцеляет человека. На Тайной Вечери Господь наш Иисус Христос взял в Святые Свои и Пренепорочные, Божественные руки хлеб, благословил его, преломил, раздал Своим ученикам со словами: «Приимите, ядите! Сие есть Тело Мое, которое за вас преломляется во оставление грехов!» Потом взял Чашу с вином, благословил ее и дал Своим ученикам со словами: «Пейте от нее все! Сия есть Кровь Моя Нового Завета, которая за вас и за многих изливается во оставление грехов!»

И все это Господь заключил словами: «Сие творите в Мое воспоминание!» (Желательно иметь православное изображение Тайной Вечери.) С тех пор и до сего дня во всех Православных храмах не перестает совершаться удивительное, таинственное действие – обычные хлеб и вино Бог претворяет в Свои Истинные Тело и Кровь! Человек вкушает под видом хлеба и вина Плоть и Кровь Самого Бога, Который сказал, что «кто не будет есть плоти Сына Человеческого и пить Крови Его не будет иметь жизни вечной». Человек получает возможность стать причастником Всемогущего, Всесвятого, Превечного Бога. Таинству Святого Причащения предшествует пост (минимально – один день), а также необходимо прочитать положенные молитвы перед Святым Причащением и после него.

#### 9) Таинство Святого Соборования.

Стоит также обратить ваше внимание еще на одно Таинство Святой Церкви – Таинство Елеосвящения или Соборования. Святой апостол Иаков пишет в своем послании: «Болеет ли кто среди вас, пусть призовет пресвитеров церковных, пусть сотворят над ним молитву и помажут его елеем во имя Господне, и молитва веры спасет болящего, и воздвигнет его Господь, и если какие-либо грехи сотворил – отпустятся ему» 66. К этому Таинству обычно прибегают во время тяжелых болезней и традиционно один раз в год во время Великого Поста для исцеления недугов души и тела.

Существует заблуждение, которое перекочевало к нам около XVIII-го столетия из католических стран, что Соборование является последним помазанием человека и совершается только перед смертью. Но, насколько данное

заблуждение расходится со смыслом Священного Писания, мы можем ясно увидеть с самых первых строк: «Болеет ли кто из вас, пусть призовет пресвитеров церковных...» Не говорит апостол: «Умирает ли кто из вас...» Поэтому к данному средству необходимо прибегать для врачевания телесных и душевных недугов!

Воспринимая благодать Божию, подаваемую в Церкви через Святые Таинства, человек получает возможность полностью восстановить в себе утраченную целостность души и тела, получает возможность через теснейшее соединение с Богом жить вечно. Вне церковной среды восстановить в себе разрушенный образ Божий невозможно. Бог подает в Церкви все необходимое для уврачевания недугов души и тела, преподает Себя в Святом Таинстве Причащения, являющемся залогом вечной жизни.

#### §4. Практическая часть огласительной беседы

В данном разделе мы представим заключительную часть огласительной беседы, которую в схеме мы назвали практической. Эту часть беседы в свою очередь можно также разделить на две части. В первой мы кратко должны рассказать о крестных родителях – о восприемниках, а во второй части необходимо объяснить присутствующим технические вопросы: что взять, куда и во сколько приходить, для взрослых людей, кто желает принять Таинство Святого Крещения, в Николо-Перервинской обители, как и в некоторых других храмах, существует практика «покаянной беседы», для крестных родителей за несколько дней до участия в Таинстве необходимо исповедоваться.

#### О восприемниках.

Восприемники или крестные родители – это православные христиане, которые обязуются принимать участие в духовном становлении своего крестника. Конечно, это накладывает определенные обязанности на восприемников.

Во-первых, восприемник должен быть православным христианином, должен стремиться жить согласно учению Церкви, регулярно приступать к Святым Таинствам Исповеди и Причастия.

Во-вторых, восприемниками не могут родители своих детей, не могут быть муж и жена, или лица, которые потом пожелают вступить в брак, близкие родственники.

В-третьих, восприемники по мере сил должны участвовать в духовном становлении своего крестника, то есть они должны сами знать учение Церкви и показывать своей жизнью добрый пример крестнику. Если не будет возможности оказывать посильное влияние непосредственно, то в любом случае молитва за крестника является необходимой обязанностью восприемников!

<sup>66</sup> Иак. 5: 14

#### Информация для крещаемых.

Те, кто желают креститься, должны помнить, что враг рода человеческого – диавол – не дремлет, он будет всячески противоборствовать добрым начинаниям человека. Для того, чтобы Крещение прошло без особенных затруднений, предлагаем вам внимательно прослушать информацию о том, что нужно сделать до Крещения и что необходимо с собой принести на само Таинство.

І. По сложившейся традиции взрослые крещаемые (начиная примерно с 12-14 лет) должны побеседовать со священником о своей жизни, данная беседа носит покаянный характер, человек подытоживает свою жизнь, выявляя перед священником, что было сделано плохого против совести, против Бога и ближнего. Крестные родители за несколько дней перед участием в Таинстве Святого Крещения должны пройти Таинство Святой исповеди в любом храме. Сделать это необходимо для того, чтобы в чистоту Таинства, в чистоту нового христианина не внести своей греховной поврежденности, своей испорченности.

II. Таинство Святого Крещения совершается по субботним и воскресным дням с 11.00 утра. Если Вам необходимо совершить Таинство в другой день, нужно заранее об этом договориться со священником. Сделать это возможно тогда, когда Вы придете на богослужение в любой день и лично договоритесь со священником либо до богослужения, либо после него.

Для того, чтобы слушатели легче восприняли данную часть беседы, необходимо всем раздать «Памятку для крещающегося». В ней по пунктам изложено все, что необходимо приготовить и принести на Таинство Святого Крещения.

Итак, на Таинство Святого Крещения необходимо взять следующее:

- 1) Свидетельство о рождении (для младенцев) или паспорт (для взрослых);
- 2) Нательный крест с веревочкой или цепочкой (кресты, купленные в храме, обычно освящены; кресты, приобретаемые в светских магазинах необходимо освятить;
- 3) Крещальная рубашка (можно купить в храме, можно принести из дома белую или светлую рубашку, на спине вышить крест; после Крещения эту рубашку не носят как обычную одежду, но хранят, как святыню);
  - 4) Полотенце;
  - 5) Паспорт крестных отца и матери;
  - 6) Молитвослов с Символом Веры (для тех, кто не знает наизусть);
  - 7) Тапочки (для взрослых крещающихся).

На этом заканчивается огласительная беседа, пришедшим людям еще раз напоминают о дальнейшем воцерковлении после принятия Таин-

#### ства Святого Крещения.

#### ГЛАВА 4. РЕКОМЕНДАЦИИ КАТЕХИЗАТОРАМ

Катехизатору, который получил благословение на проведение огласительных бесед, необходимо оговорить с настоятелем (если последний является заинтересованным лицом) то, в каком виде желательно проводить оглашение – долгосрочное (например, месяц) или краткое (например, одна беседа). В зависимости от этого, можно разворачивать или сокращать беседу до разумных пределов. Катехизатору могут предложить проводить краткую беседу непосредственно перед самим Таинством Крещения, тогда на беседу отводится максимум 10-15 минут, за это время необходимо будет сказать самое важное, поэтому к такой краткой беседе готовиться нужно особенно тщательно.

Опыт показывает, что нельзя выходить на огласительную беседу без предварительной подготовки. Можно привести пример с людьми, которые выступают на концерте или перед широкой аудиторией: никто не согласится выйти выступать без репетиций, заучивания текста или хотя бы плана выступления. В нашем случае нас, конечно, не «освистают», если мы скажем что-то не так, но Господь с нас взыщет. Поэтому никогда нельзя надеятся на то, что «выйду и что-нибудь такое скажу хорошее» или «я помолюсь, и Господь мне отверзет уста».

К сожалению, бывает так, что человек самонадеянно выходит говорить о вере, а в результате – «ни Богу свечка, ни бесу кочерга», только лишь позор личный и падение авторитета Святой Церкви. Потому прежде чем идти говорить, необходимо написать полностью огласительную беседу, разбить ее на главы, выделить основные мысли, рассказать ее сперва кому-либо из верующих друзей, чтобы они сказали, все ли в беседе понятно, логично, ясно и полезно. После этого беседу необходимо ВЫУЧИТЬ НАИЗУСТЫ! Именно заучить наизусть, и это несложно, так как катехизатор в учебном заведении получает знания в готовой системе, поэтому ему несложно рассказать, например, об основных событиях Ветхого и Нового Заветов, только заранее нужно выделить те события, которые должны обязательно войти в огласительную беседу.

Простой пересказ Библейской истории не нужен никому, мы такой цели не ставим. Наша задача показать через Священную историю истину о человеке, о мире, о грехопадении, об искуплении Богом человечества и основании на земле Церкви. Также нетрудно рассказать о Таинствах, так как на предмете «Литургика» катехизатор их изучал. Но важно также не пересказывать просто чинопоследование Таинств, а рассказать, например, о том, что в начале Таинства Крещения священник читает заклинательные молитвы, чтобы связать диавола, связать его бесстыдное влияние на душу

человека.

Необходимо также рассказать об отречении сатаны и о сочетании со Христом, о правильном совершении Крестного знамения. В Таинстве Миропомазания как не вспомнить о русской поговорке «Все мы одним миром мазаны», объяснить, что это не просто благовонное масло, а особый состав масел, через помазание которым снисходит на крещаемого Святой Дух. Да и само слово Таинство необходимо объяснить: духовная жизнь протекает таинственно, незаметно для физического зрения, но плоды ее реальны, по причине этой таинственности, незримости духовной жизни главные священнодействия называются Таинствами.

Важным аспектом огласительной беседы является системность и логичность повествования. Если не будет системы или человек не увидит логичности, правильности в построении беседы, то результат может быть отрицательным, а не положительным. После такой огласительной беседы у оглашаемого может возникнуть чувство, что сам катехизатор не знает, что он должен сказать оглашаемым, а это уже провал огласительной деятельности.

Хочется напомнить, что сектанты зачастую тем и берут, что их примитивные лекции настолько выверены с точки зрения логики и риторики, что у многих людей, которые «не отягощены» познаниями в области религии создается впечатление, что именно здесь находится истина, ведь все так стройно и правильно говорит проповедник. Они просто не знают, что в другом «собрании» другой проповедник может говорить еще «истиннее» и убедительнее. Почему же нам, содержащим в Церкви Истину – Самого Христа – не сделать наши лекции, выступления, огласительные беседы понятными, ясными, доступными.

Конечно, нам не стоит гоняться за красивостью фраз, выражений, ибо «слово мое и проповедь моя не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы»<sup>67</sup>. Но использовать для повышения эффективности выступлений знания из логики, риторики, психологии мы должны, так как это помогает лучше воспринимать Православное вероучение. Вспомним еще раз знаменитые слова святителя Филарета Московского: «Церковь не во вражде с истинным знанием, ибо не в союзе с невежеством».

После того как беседа написана, выучена, не нужно бояться, что вы все позабудете и перепутаете. Из-за этого страха некоторые берут на огласительную беседу свой конспект и, когда что-то забывают, начинают лихорадочно в нем рыться, в это время стоит «звенящая тишина», которая неудобна для всех и «смазывает» эффективность проводимой беседы. Чтобы

66

подобных ситуаций не происходило, необходимо приготовить план, в котором указываются основные части огласительной беседы и тезисы по ней (на первое время можно выписать несколько цитат, но лучше их выучить наизусть, это повысит авторитет выступающего и доверие к его выступлению).

Во время проведения огласительной беседы нельзя разрывать ее цельную ткань повествования ответами на вопросы. Перед беседой необходимо предупредить, что на все вопросы лектор будет отвечать в конце беседы. Чтобы люди не пугались неконкретности в отношении времени проведения беседы, необходимо сразу оговорить, что беседа рассчитана на один час, пусть пришедшие запасутся терпением на это время и не уходят, не дослушав да конца.

Хорошо, если в начале беседы каждому будет выдана памятка для крещаемого, это также позволит повысить эффективность беседы, так как человек всегда может обратится к начальным понятиям о вере Православной, к молитвам, которые помещены в памятке. В связи с указанными причинами памятку нужно очень тщательно разрабатывать, чтобы она совмещала максимум пользы на минимуме бумаги.

Конечно же, огласительная беседа может постоянно совершенствоваться, поэтому катехизатору желательно следить за книжными новинками в данной области, пользоваться интернет-источниками, участвовать в конференциях, но при всем при этом не забывать, что Церковь имеет свои традиции, возникшие не на пустом месте. Поэтому, составляя беседу, совершенствуя ее, нельзя отходить от традиций Святой Церкви. Например, небезызвестный диакон Андрей Кураев в одном из своих интервью журналу «Нескучный сад» очень оригинально «обыграл» сюжет притчи о сеятеле. Со свойственной велеречивостью и велемудростью он как аксиому изрек, что в данной притче происходит следующее: «В древности сеяли так: на ослика вешали мешки с зерном, дырявили их, а потом пускали ослика по полю, и он ходил по разным местам, то на камне падало зерно, то на хорошей земле»<sup>68</sup>. Для диакона Андрея Кураева не является авторитетом ни Священное Писание, ни Сам Господь, это более чем печально. Ведь в притче ясно сказано, что «вышел сеятель сеять, и когда он сеял»69, не сказано, что «вывели ослика на посевные работы». А далее в стихе 37 Господь разъясняя следующую притчу о семенах и плевелах прямо говорит, что «сеющий доброе семя есть Сын Человеческий» $^{70}$ . Неужели такие простые вещи, которые лежат на

<sup>67 1</sup>Kop.2:4.

<sup>68</sup> Кураев Андрей, диакон. Имея ум, легче прийти к вере. Интервью. // Нескучный сад. – №5 (16), 2005

<sup>69</sup> Матф. 13;3

<sup>70</sup> Матф13;37

поверхности, неизвестны профессору, оратору, известнейшему богослову? Нет, скорее всего, здесь что-то другое, подменять Сына Человеческого на ослика не вздумает ни один благочестивый православный христианин, такого никому в голову не придет, а вот диакону Андрею такая мысль пришла.

Такое пристальное внимание к «ошибке» известного проповедника здесь уделяется не случайно. Важно уяснить, что бывает «горе от ума», когда ум занят «высокими» материями, но не воспитан на святоотеческом Предании. Если Святые Отцы или Священное Писание изучается только с точки зрения истории, археологии, лингвистики, культурологии и еще чего-нибудь «занятного», то это еще совсем не христианство.

Святитель Филарет Дроздов писал, что «Библия не учит нас тому, как устроено небо, она учит нас тому как взойти на него». Увлекаясь внешними знаниями, оставляя в стороне веру и учение Церкви, мы уходим «на страну далече» от цели проведения любой духовно-просветительской беседы. Научные знания иногда помогают подтвердить те или иные вероучительные истины, но на то они и истины вероучительные, что их далеко не всегда можно доказать научными методами, нужна ВЕРА. Поэтому катехизатор должен учить, прежде всего, вере, это цель и смысл проведения огласительной беседы. А вера, как известно (имеется в виду Православная вера) является истинным знанием обо всем. Потому катехизатор должен возгревать в себе дар веры, тогда он сможет поделиться теплом и любовью от этого Божественного огня, а от погасшей свечи можно ли что-либо возжечь?

Творения Святых Отцов, Священное Писание должны стать самым вожделенным чтением. Завершая основную часть, хочется вспомнить слова апостольские слова: «Если я благовествую, то нечем мне хвалиться, потому что это необходимая [обязанность] моя, и горе мне, если не благовествую!»  $^{71}$ 

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Данная работа – это попытка обобщения опыта, как личного, так и различных проповедников от древности до наших дней. Автор изучал замечательные памятники древней Церкви: «Поучения огласительные и Тайноводственные» святителя Кирилла Иерусалимского (образцовое сочинение!), «Огласительные гомилии» святителя Иоанна Златоустого, «Великое и Малое оглашение» для монахов преподобного Феодора Студита и другие творения святых отцов. Но сейчас другое время, которое требует новых форм проповеди, но при этом дух должен оставаться тот же – Дух Святой должен дышать и в современных оглашениях, может быть не так ярко, как в древности, по причине оскудения веры, но Он должен быть.

Кроме творений святых отцов автор работы изучал опыт, формы и методы современных проповедников, включая протестантских и сектантских. Причина изучения данных религиозных течений заключается не в особенной «любви» или пристрастии к ним, а в анализе «успехов» их прозелитической деятельности в стране с православной историей и корнями. Конечно, можно отмахнуться рукой и сказать, что многие секты готовятся спецслужбами (а это действительно так), поэтому у них такой успех, их хорошо готовили и финансировали. Но если их хорошо готовили для разрушения нашей страны, для раскалывания нашего общества, то вывод напрашивается сам собой: мы должны еще лучше готовить православных катехизаторов для отражения их агрессии и для занятия достойного и законного места в русском обществе. Иначе, пока мы благодушествуем, мы теряем инициативу и время, а значит, предоставляем возможность губить души людей в сектантстве.

Небесполезным автор считает изучение опыта известных проповедников, начиная от таких «правых», как например, протоиерей Александр Шаргунов, и заканчивая такими «левыми», как, например, протоиерей Александр Мень (данное деление, конечно, условное). Анализ их общественных выступлений позволяет сделать хороший срез для того, чтобы понять, чего нужно избегать в духовно-просветительской деятельности, а чего нужно придерживаться. Если подходить непредвзято, тогда можно извлечь пользу для катехизаторского дела из их просветительской деятельности, кроме того, можно научиться избегать крайностей, которые всегда вредят.

Важным подспорьем для успешной катехизации является изучение книг современных церковных деятелей, которые непосредственно занимаются духовно-просветительской работой. Анализ таких книг позволяет увидеть тенденции развития богословской и церковно-публицистической мысли в интересующем нас направлении. Необходимо отметить, что к великому сожалению в настоящее время очень мало работ, которые можно смело порекомендовать современному человеку для изучения нашей веры.

Если сейчас спросить среднестатистического семинариста или катехизатора, что почитать о вере, то большинство хором ответит – «Закон Божий» протоиерея Серафима Слободского. Теперь можно задать вопрос «на засыпку», а сам советующий эту книгу прочитал ее хотя бы один раз до конца? А как мы можем дать нашему современнику книгу в 400 с лишним страниц богословского текста, которую он должен изучить самостоятельно, все в ней понять, во всем разобраться и легким сердцем прийти на Таинство

<sup>71 1</sup>Kop.9:16

Крещения. Такой подход нельзя назвать «идеализмом», его нужно назвать просто – вредительством, по причине того, что «сами не входите и хотящих войти не допускаете»<sup>72</sup>.

Святитель Николай (Касаткин), просветитель Японии, сетовал на то, что в его время нет в продаже дешевых, но хорошо оформленных, доступно и интересно изложенных книг о Православной вере. К сожалению, мы продолжаем делать те же ошибки: сегодня в церковных лавках дешевая литература плохо оформлена, на плохой бумаге, без иллюстраций, текст написан, чаще всего, заумно, без учета невоцерковленности читателя. Такую книгу не преподнесешь человеку, пришедшему первый раз в Церковь. Есть другой вариант – прекрасно, просто шикарно оформленный Закон Божий, на хорошей мелованной бумаге, с замечательными иллюстрациями, текстом. Вот такую бы книгу, но цена ее почему-то «всего лишь» 3.000 рублей (хотя можно найти подешевле – за 2.800 рублей). Такая ситуация, в которой интересы изданий преследуют в основном коммерческие цели, не на руку катехизаторской деятельности. Автор глубоко убежден в том, что у нас есть возможность создать хорошую книгу или серию книг о Церкви, которую было бы приятно держать в руках и которую можно было бы купить самому обычному человеку.

Как видно из вышесказанного, объем работы по улучшению катехизаторской деятельности колоссальный. Но «глаза боятся, а руки делают», – говорят на Руси. Осталось только хорошо подготовиться и трудиться на ниве духовного просвещения.

# $\sim$

# КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ ОСНОВНЫХ ПРИНЦИПОВ ПОДГОТОВКИ МИРЯН КО КРЕЩЕНИЮ И ДРУГИМ ТАИНСТВАМ

Цель миссионерской работы священника – помочь человеку обрести покаяние и веру, а результатом этого является принятие человеком свободного и ответственного решения о вступлении в Церковь.

Человек, принявший это решение, призван пройти катехизацию, состоящую из 2-х этапов:

- 1. педагогическое сопровождение на пути к крещению оглашение;
- 2. введение в таинственную, литургическую и общинную жизнь Церкви собственно катехизация (после крещения).

Необходимо различать оглашение и катехизацию.

Мы говорим, что катехизация – это помощь при воцерковлении, помощь в обретении христианского образа жизни. Полноценная катехизация может проводиться только по отношению к взрослым невоцерковленным людям вне зависимости того, были они крещены или нет.

Под оглашением мы будем понимать начальную катехизацию – подготовку к крещению, к вступлению в Церковь в случае некрещеного человека и подготовку к первому Причастию в случае человека крещенного номинально.

Оглашение базируется на живой вере в Бога и личном покаянии.

Под оглашением Церковь всегда понимала время подготовки ко крещению, когда человеку, желающему крестится церковная община в лице своего предстоятеля помогала:

- 1) утвердиться в исповедании Иисуса Христа Бога;
- 2) утвердиться в подлинной мотивации ко крещению (не из-за житейских причин, а из-за любви ко Господу);
- 3) утвердиться в решении изменить свою жизнь согласно заповедям Господа т.е. принести подлинное покаяние (на первом этапе перестать совершать «смертные грехи»).

Огласительные беседы предпочтительнее проводить священникам, дьяконам или катехизаторам. В случае проведения бесед мирянином или дьяконом необходимо личное знакомство священника с готовящимися к участию в Таинствах.

Катехизация в наше время должна пониматься как содействие вхождению в сознательную церковную жизнь (воцерковлению) тех, кто принял решение стать церковным человеком и вести церковный образ жизни вне зависимости от факта крещения человека. Иначе говоря, катехизация – это воспитание в вере, включающее в себя, прежде всего изучение основ христианской веры и евангельской нравственности, направленное на воспитание любви и благоговения перед Богом, Его Церковью и людьми как Его образом и подобием.

Вот что недавно по этому вопросу сказал Святейший Патриарх Кирилл во время своего архипастырского визита на Украину: «Данные статистических опросов показывают, что подавляющее большинство жителей нашей страны в той или иной степени ассоциирует себя с Православием. Это является их свободным личным выбором. Конечно, факт принадлежности к Церкви по Крещению не отменяет необходимости воцерковления, индивидуального осмысления своего места в церковной общине. Привлечение верующих к более активной церковной жизни в настоящее время составляет одну из главных задач нашей пастырской работы».

При организации катехизации номинально крещеных людей присутствует соблазн начать собственно катехизацию раньше проповеди Евангелия и обретения Веры во Христа. Современная ситуация требует того, чтобы эти два вида деятельности – миссионерская проповедь и катехизация – воспринимались целостно и предлагались в цельной миссионерско-катехизической программе. Современная катехизация должна восприниматься, прежде всего, как следствие плодотворной миссионерской проповеди. Часто номинально крещеные люди не исповедуют Иисуса Христа своим Спасителем.

Цель оглашения – дать возможность человеку проверить истинность своего выбора и, с другой стороны, – Церкви проверить этого человека, ис-

кренность и последовательность его христианских намерений (по его духу и плодам по отношению к Богу, к себе и ближним).

Именно на этом этапе возможно помочь человеку изменить свою мотивацию в случае ее ошибочности (например, при крещении ради сохранения здоровья). Важно помнить, что, прежде чем требовать от человека произнесения обетов Крещения, необходимо познакомить его с содержанием Веры, по которой он обещается жить, и объяснить само чинопоследование Крещения.

#### Научение новообращенных христиан предполагает:

Во-первых, знакомство человека со Священным Писанием Нового Завета и раскрытие на его основании христианских ценностей в их иерархическом строе, а также ознакомление человека с основным богословским и культурным понятийным аппаратом.

Во-вторых, знакомство с Символом веры и с ключевыми моментами церковной жизни (Крещение, Евхаристия, покаяние, священство, брак).

В-третьих, начальное свидетельство христианской нравственности, которое в свою очередь предполагает знакомство с евангельскими заповедями, основами духовной жизни.

Необходимо также познакомить человека с дисциплинарными требованиями, имеющими основания в канонических текстах, признанных всей полнотой Церкви, а не с традициями местной церковной общины. Необходимо также донести до человека и принципы пастырского снисхождения, продиктованные современной действительностью и отраженные в деяниях Соборов и постановлениях Священного Синода Русской Православной Церкви в период новейшей истории.

Метод оглашения – воздействие на человека с целью его воспитания и возрастания – есть педагогика. Существует педагогика веры, на которой и основывается катехизация. Как и всякая подлинная педагогика, она коренится в Божественной педагогике, педагогике Промысла Божия, педагогике Любви, как по сути, так по формам и методам. В педагогике веры могут и должны применяться основы общей педагогики.

Необходимо помнить о фундаментальной особенности веры: когда речь заходит о педагогике веры, подразумевается не передача человеческого учения, хотя бы даже самого возвышенного, а Откровения Божия. Любой педагогический метод полезен при катехизации настолько, насколько он помогает передаче веры и искусству воспитания в ней, если же он приводит к чему-то противоположному, то не имеет никакой ценности.

В катехизации необходимо учитывать индивидуальность каждого человека, уникальность и обстоятельства его жизни.

Воцерковление может быть построено только на основании искрен-

них, доверительных отношений с людьми в форме диалога. Мы должны учиться видеть человека, доверять ему и понимать, что происходит в нем.

«Свидетельство не может быть монологом – оно предполагает слышащих, предполагает общение. Диалог подразумевает две стороны, взаимную открытость к общению, готовность к пониманию, не только «отверстые уши», но и «расширенное сердце» (2 Кор. 6.11)» (Деяния Юбилейного Архиерейского Собора).

Для организации полноценной катехизации взрослых желательно (за исключением особых случаев) со временем перейти от практики еженедельного крещения к практике еженедельной относительно продолжительной подготовки ко крещению – с тем, чтобы со временем, возможно, отойти от практики еженедельного и ежедневного крещения, при которой смысл Таинства не ясен воспринимающим его, а подготовка невозможна в силу отсутствия достаточного времени.

В наше время оптимальным видится организация Крещения как торжественного и значимого события в жизни всей приходской общины примерно 4-6 раз в год. Только при таком подходе станет возможным набирать группы желающих креститься и после прохождения ими первого этапа оглашения формировать группы из искренне желающих и ответственных оглашаемых для подготовки их к самому крещению (первому причащению).

Для работы с такой группой между крещениями есть два-три месяца, что вполне достаточно.

В исключительных случаях возможна минимальная катехизация. Она может быть осуществлена в ходе проведения нескольких тематических бесед. Их количество определяется исходя из пастырской рассудительности и заботы, о желающих глубже познать веру.

#### СОДЕРЖАНИЕ ОГЛАШЕНИЯ – ОПИСАНИЕ ЦИКЛА ИЗ 12 БЕСЕД

В нашей епархиальной программе оглашения мы предлагаем цикл из двенадцати бесед. Беседы целесообразно проводить каждую неделю по одной беседе с назначением домашнего задания. Таким образом, весь цикл занимает три месяца.

Дидактическая часть цикла складывается из четырех блоков, каждый блок содержит 3 беседы.

Первый блок состоит из бесед, посвященных выяснению и уточнению с оглашаемыми смысла жизни человека с точки зрения Священного Писания и Православной веры.

В беседах необходимо на основе примеров из Священного Писания помочь оглашаемому соотнести его жизненный опыт (мировоззрение) с библейскими категориями и понятиями.

Второй блок состоит из бесед, помогающих оглашаемому понять и принять Божий замысел о назначении человека при сотворении его и места человека в мире и истории.

После раскрытия Божьего установления о человеке, оглашаемому раскрывается понятие о грехопадении как разрушение человеком своего назначения и отчуждение себя и мира от Бога.

Третий блок состоит из бесед, раскрывающих отношение Бога к человеку и миру.

В беседах важно раскрыть промысел Божий и заботу о спасении человека на примерах из Священного Писания и истории Церкви, а также раскрыть смысл создания Господом Иисусом Христом Церкви как Богочеловеческого организма для спасения человека.

Четвертый блок состоит из бесед, помогающих осознать оглашаемому свой личный духовный путь спасения в общении с Богом и Его Церковью.

В этих беседах необходимо раскрыть следующие вопросы:

- 1) Крещение как умирание и воскрешение со Христом;
- 2) Церковь как дом Божий, Тело Христово, духовная семья;
- 3) обязанности верных христиан;
- 4) служение в церковной общине.

Беседы построены по принципу соотнесения ключевых тем и примеров из Священного Писания с раскрытием смысла Символа Веры, при этом необходимо все сказанное во время беседы иллюстрировать, подтверждать примерами из жизни Господа нашего Иисуса Христа, описанных в Евангелии. Для этого катехизатор и оглашаемый должны иметь план бесед, который разбит на три части связанные меду собой по смыслу в рамках одной беседы.

# КРАТКОЕ ИЗЛОЖЕНИЕ ОСНОВНЫХ ПРИНЦИПОВ ПОДГОТОВКИ МИРЯН КО КРЕЩЕНИЮ СОСТАВЛЕНО НА ОСНОВЕ ДОКУМЕНТОВ:

- 1. Программа Синодального отдела по религиозному образованию и катехизации «Катехизация в Русской Православной Церкви на современном этапе» <a href="http://www.cdrm.ru/project/29-11-07/doc-58.htm">http://www.cdrm.ru/project/29-11-07/doc-58.htm</a>
- 2. Программа катехизации Калужской епархии:

http://oroik.prokimen.ru/cate/201-fil.html

3. Программа катехизации Ростовской епархии:

http://missionerdona.ru/content/view/11/81/

http://missionerdona.ru/content/view/10/81/

4. Методика и практика оглашения в Екатеринбургской епархии (Миссионерский и Катехизаторский отдел).

http://www.parus-ekb.ru/missioner/katexiz/

# ТЕМАТИЧЕСКИЙ ПЛАН ОГЛАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД

#### Беседа № 1

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Путь праведных и путь нечестивых

Раскрытие понятий первого псалма (динамика греха).

- 1. Путь христианина это благочестие, противопоставленное нечестию, греху, разврату три состояния греха по Пс.1.
- 2. Соотнесение воли человека и времени его жизни с Законом Бога.
- 3. Раскрытие понятия успеха как плода праведной жизни.
- 4. Суд Божий это встреча с Любовью Божией.

#### Тема по Символу Веры.

- «Верую во единого Бога Отца Вседержителя, Творца небу и земли, видимым же всем и невидимым».
- 1. Что такое Вера? «Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» (Евр.11.1).
- 2. Понятие о Едином Боге Творце.
- 3. Понятие о творении.

**Литература:** «Псалтирь» псалмы 1, 31, 50; «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Марка»; «Евангелие от Луки».

\*За весь цикл бесед важно прочитать первые три Евангелия три раза по кругу.

#### Беседа № 2

#### Тема по Священному Писанию

Название: Понятие о Страхе Божием, как о премудрости. Понятие о двух путях.

1) Начало мудрости – страх Господень, как доброе разумение в пути. («Книга притчей Соломоновых»).

Страх Божий как свойство верующей души мы можем видеть у всех библейских праведников.

Какую причину назвал Иосиф, отказавшись мстить братьям за то, что они продали его в рабство.

История с бабками-повитухами, которые отказывались выполнять приказание фараона.

Так-же три состояния отношения с Богом по Евангелию – раба, наемника и сына.

2) Премудрость Божия и мудрость человека – умение себя видеть в Промысле Божьем.

- 3) Путь жизни и путь смерти («Книга притчей Соломоновых», притчи 4, 10):
- а) постановка и достижение духовной цели;
- б) сопереживание и сотрудничество с Богом;
- в) обеты Крещения моление о чаше. «Я есть путь, истина и жизнь».

#### Тема по Символу Веры.

«И во единаго Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от Отца рожденнаго прежде всех век, Света от Света, Бога истинна от Бога истинна, рожденна, несотворенна, единосущна Отцу, Имже вся быша».

- 1. Как понимаются имена:
- «Иисус» Спаситель;
- «Христос» Помазанник;
- «Сын Божий» т.к. он является вторым лицом Св. Троицы по своему Божеству.
- 2. Как отличить одно Божественное лицо от другого?

По личным свойствам:

- Отец. По Его безначальности или нерожденности, т.е. независимости по бытию от другого начала.
- Сын предвечно рождается от Отца.
- Дух Святой исходит от Отца.
- 3. Что означают слова «ИМЖЕ ВСЯ БЫША»?

Слова Символа Веры «Имже вся быша» показывают, что Бог Отец всё сотворил Сыном Своим как вечной Премудростью Своей и вечным Словом Своим. «Все через Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть» (Ин 1:3).

- «Книга притчей Соломоновых» (особенно 1-2 гл. 9 гл. и для жен. 31 гл. 10-31).
- «Книга премудрости Соломона» (особенно 7 гл.).

Для желающих «Книга премудрости Иисуса, сына Сирахова» (особенно 6 гл. 18-37).

**Литература:** «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Марка»; «Евангелие от Луки».

#### Беседа № 3

#### Тема по Священному Писанию.

Название: О Смысле жизни. Отвержение ложных путей и открытие вечного Смысла.

Три «ложных» смысла жизни:

- 1. Жизнь в свое удовольствие. Смысл жизни только в том, что приносит удовольствие и наслаждение (гедонизм).
- 2. Поиск счастья, (эвдемонизм).
- 3. Быть кому-то нужным, полезным (утилитаризм).

Примеры путей: Краткая история Иова и проблема Екклесиаста: все есть, а смысла нет, т.к. не знал Христа. Христос – податель Смысла жизни.

#### Тема по Символу Веры.

«Нас ради человек и нашего ради спасения сшедшего с небес, и воплотившегося от Духа Свята и Марии Девы и вочеловечашся». Понятие о грехопадении.

Райское обетование о семени жены.

Понятие о воплощении.

**Литература:** «Книга Екклесиаста, или Проповедника» (особ. 1-2 гл.); «Книга Иова» (особ. 1-6 гл. и 40 – 42 гл.); «Послание к Евреям» (особ. 1-3 гл.); «Бытие» 3 гл.; «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Марка»; «Евангелие от Луки».

#### Беседа № 4

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Сотворение мира и человека.

- 1. Понятие о днях творения. Человек как венец творения.
- 2. Назначение человека в первозданном состоянии.
- 3. Цель и смысл творения.

#### Тема по Символу Веры

- «Распятого же за ны при Понтийстем Пилате и страдавша и погребенна».
- 1. Раскрытие понятия о смерти.
- 2. Вхождение Господа в человеческую историю. «Бытие» (особенно 1-3 гл.)

**Литература:** «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Марка»; «Евангелие от Луки».

#### Беседа № 5

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Завет - образ отношений Бога и человека.

1. Семь заветов: доисторический, исторические и метаистори-

ческий заветы.

- 2. Завет как распознание воли Божией.
- 3. Завет как нравственный Закон в жизни человека, понятие о ветхозаветной праведности.

«Декалог: 10 заповедей».

#### Тема по Символу Веры.

- «И воскресшаго в третий день по Писанием».
- 1. Воскресение Иисуса Христа и телом, и душой, и духом.
- 2. Как Ветхий Завет учит об этом.
- 3. Писание как источник истины и откровения.

**Литература:** «Бытие» (2, 7-9, 15-17 гл.); «Исход» (особ. 19-20 гл.); «Первая книга Царств», «Вторая книга Царств» (особ. 2 Царств 7 гл.); «Евангелие от Луки» (особ. 22 гл.); «Откровение Иоанна Богослова» особ. 21, 22 гл.

#### Беседа № 6

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Понятие о смертных грехах.

- 1. Этические смертные грехи. Грехи против Бога и ближнего, за которые в Ветхом Завете положено истребление.
- 2. Аскетические смертные грехи (семь смертных грехов).
- 3. Мистический смертный грех (хула на Духа Святого).
- 4. Добродетель как противоположность греха.

# Тема по Символу Веры.

- «И восшедшего на небеса и седяща одесную Отца».
- 1. Вознесение всей человеческой природы на небо.
- 2. Как нам достичь здесь и сейчас обетований Христа Спасителя, а именно Его восшествия на небеса.

**Литература:** «Исход» (особ. 20 – 22 гл. 31 гл.); «Левит» (особ. 20 гл.); «Второзаконие» (особ. 23 гл.); «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Марка»; «Евангелие от Луки».

#### Беседа № 7

#### Тема по Священному Писанию.

Название: О милости Божией.

- 1. Понятие о милости и жертве.
- 2. Образ пребывания Ионы «во чреве китове» три дня и три ночи.
- 3. Возможность покаяния и спасения всех людей.

#### Тема по Символу Веры.

«И паки грядущаго со славою судити живым и мертвым, Его же Царствию не будет конца».

- 1. Понятие о Суде Божием: частный и общий.
- 2. Евангелия о Суде Божием.

**Литература:** «Книга пророка Осии» (особенно 6 гл.); «Книга пророка Ионы» (полностью); «Евангелие от Иоанна» (особенно 3 гл.).

#### Беседа № 8

### Тема по Священному Писанию.

Название: Понятие о призвании человека Богом.

- 1. Призыв Бога к человеку стать «богом по благодати».
- 2. Слышание и следование голосу и зову Бога.
- 3. Личный ответ в совести и поступках.

#### Тема по Символу Веры.

«И в Духа Святаго Господа Животворящаго, Иже от Отца исходящаго, Иже со Отцем и Сыном спокланяема и сславима, глаголавшаго пророки».

- 1. Различение природы и личностей в Боге.
- 2. Понятие о Святой Троице.
- 3. Понятие о жизни в Духе Святом.

**Литература:** «Книга пророка Исайи» (особ. 6 гл.); «Бытие» (особ. 13 гл.); «Деяния святых Апостолов» (особ. 8- 9 гл.); «Евангелие от Матфея»; «Евангелие от Луки».

#### Беседа № 9

# Тема по Священному Писанию.

Название: Заповеди блаженства – идеал жизни христианина.

- 1. Блаженства лестница духовного восхождения.
- 2. Отличие от Десяти Заповедей.
- 3. Золотое правило этики в контексте Нового Завета.

#### Тема по Символу Веры.

«Во едину Святую, Соборную и Апостольскую Церковь».

- 1. Четыре свойства Церкви. Служение дарами в Церкви.
- 2. Церковь, как институт спасения.

**Литература:** «Евангелия» (особ. Мф. 5-7 гл. Лк. 6 гл.); «Послание к Галатам» (особ. 5 гл.).

#### Беседа № 10

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Смысл крестной жертвы.

- 1. Жертва Христова как возможность спасения каждого человека.
- 2. Соотнесения личного креста с Крестом Господним.
- 3. Юродство (безумие) Креста для мира сего.

#### Тема по Символу Веры.

- «Исповедую едино крещение во оставление грехов».
- 1. Понятие о природе таинства и обряда.
- 2. Семь Таинств Церкви.

**Литература:** «Евангелия» особ. Мф. 20-28 гл.; Мк. 13-16; Лк. 20-24 гл.; Ин. 16-21.

#### Беседа № 11

#### Тема по Священному Писанию.

Название: Рождение Церкви.

- 1. Пятидесятница общая и личная.
- 2. Отличие Новозаветной Пятидесятницы от Ветхозаветной.
- 3. Три вида служения в Церкви: молитва, диакония, миссия.

#### Тема по Символу Веры.

- «Чаю воскресения мертвых».
- 1. Усвоение понятия о личном бессмертии.
- 2. Земная Жизнь как подготовка к вечности.

**Литература:** «Деяния святых Апостолов» (особ. 1-3 гл.); «Послания Апостола Павла» (особ 1Кор. 12 гл., Еф. 4 гл.); «Книга пророка Иезекииля» (особ. 37 гл.).

#### Беседа № 12

# Тема по Священному Писанию.

Название: Рождение в новую жизнь через Крещение.

- 1. Крещение вход в новый дом.
- 2. Обязанности верных христиан.
- 3. Практические аспекты жизни в Церкви.

# Тема по Символу Веры.

- «И жизни будущаго века. Аминь».
- 1. Обетование Бога о будущей жизни.
- 2. Вечное блаженство и вечное мучение.

**Литература:** «Послание к Евреям» (особ. 6 и 9 гл.); «Откровение Иоанна Богослова» (1-3 и 18-19 гл.); Синоптические Евангелия.

#### МЕТОДИЧЕСКИЕ РАЗЪЯСНЕНИЯ К ПРОГРАММЕ ИЗ 12 БЕСЕД

Перед началом цикла бесед оглашаемым необходимо объяснить три главных принципа подготовки ко Крещению:

Во-первых, как читать Священное Писание, в какой последовательности и какие книги в первую очередь из Нового и Ветхого Заветов.

Можно придерживаться следующих рекомендаций: основой оглашения является Евангелие, но у современного человека почти всегда возникают сложности с пониманием Евангельского текста. Поэтому важно, чтобы чтение было неоднократным – не меньше трех раз. За время оглашения важно прочитать синоптические Евангелия три раза по кругу.

После первого прочтения возможно увидеть евангельский сюжет, но, к сожалению, в большинстве случаев первое прочтение всегда поверхностное и неглубокое.

После второго прочтения появляется усвоение отдельных смысловых блоков: притчи Господни, Нагорная проповедь, повествование о страстях Господних, евангельские события, диалоги Господа с учениками, а также чудеса и исцеления, однако все это, как правило, является не целостным и разрозненным в восприятии.

Наконец, при третьем прочтении формируется сравнительный анализ трех Евангелистов между собой (не случайно синоптические Евангелия написаны в похожей форме и очень хорошо дополняют друг друга). Складывается целостное и объемное видение Евангельских событий, личность Спасителя – Господа Иисуса Христа – принимается оглашаемыми с доверием и созерцание креста Господня не может уже оставить его равнодушным к тайне искупления и жертвы Христовой.

Параллельно с чтением Евангелия необходимо рекомендовать оглашаемым читать Ветхий Завет в следующей последовательности:

- Учительные книги («Книга притчей Соломоновых», «Книга премудрости Соломона», «Книга премудрости Иисуса сына Сирахова», «Книга Екклесиаста, или Проповедника», «Книга Иова»);
- **—** Книги Пророческие (Исайи, Осии, Ионы).

Читать книги Ветхого Завета можно в соответствии с темами, в которых они затрагиваются.

Во-вторых, опыт молитвы – личное молитвенное правило, а также опыт соборной молитвы.

Для личной молитвы и предстояния пред Господом кроме молитвослова можно рекомендовать Псалтирь как опыт молитвы из Библии. А также молитвы последних святых нашего недавнего прошлого: «Молитва оптинских старцев»; свт. Филарета Московского; св. прав. Иоанна Кронштадского и др. Очень важно, чтобы опыт личной и соборной молитвы, взаимно и гармонично дополняли друг друга. Это требует постоянства и соразмерности с силами и образом жизни оглашаемого.

В-третьих, необходимо показать главную цель оглашения – не столько дать сумму знаний о христианстве в целом, сколько предложить всякому приходящему стать христианином не только на слове, но и на деле.

Оглашение – это в первую очередь передача опыта, а не знаний. Передача начального опыта христианской жизни от катехизатора оглашаемым осуществляется через побуждение последних к осмыслению уже имеющегося у них жизненного опыта через Евангелие и должно привести к изменению самой жизни оглашаемых. Покаяние из глубины собственного опыта – вот главная цель оглашения.

Первый метод и задача оглашения – выработка терминологического и понятийного аппарата у оглашаемого на примере целостности всей Библии.

Ниже будет предложен ряд пояснений, которые помогут составлять огласительные беседы по темам Священного Писания. Параллельно с темами по Священному Писанию необходимо разбирать Символ Веры. Рекомендуемая литература по нему – «Пространный Катехизис» свт. Филарета или книга свт. Николая Сербского «Верую».

#### 1-Я БЕСЕДА

Название: Путь праведных и путь нечестивых.

Содержание: Раскрытие понятий первого псалма (динамика греха).

Форма: Смысловой разбор текста 1 Псалма.

Одной из главных задач оглашения является раскрытие смысла СПА-СЕНИЯ через Слово Божие – Священное Писание Ветхого и Нового Завета.

Для этого важно показать оглашаемым целостность Библии. Поэтому, рассказывая о каком либо библейском термине или понятии, необходимо раскрывать его в перспективе всей Библии. Особенно эффективным становится сравнение понятий Ветхого и Нового Завета. Сам Господь Иисус Христос прибегал к этому приему: «Вы слышали, что сказано древним, а я говорю вам...» (очень много подобных сравнений можно найти у апостола Павла).

Например, самое концептуальное понятие ПУТЬ в Библии проходит красной нитью: «Ибо знает Господь путь праведных, а путь нечестивых погибнет» (1-й Псалом).

Господь сморит на путь человека: куда направлено его сердце.

В связи с этим важно посмотреть, как начинается земная история человека после изгнания из рая: «И изгнал Адама, и поставил на востоке у сада Едемского Херувима и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять путь к дереву жизни» (Быт.3.24).

И, наконец, в книге деяний святых Апостолов: «Он был наставлен в начатках пути Господня и, горя духом, говорил и учил о Господе правильно, зная только крещение Иоанново. Он начал смело говорить в синагоге. Услышав его, Акила и Прискилла приняли его и точнее объяснили ему путь Господень» (Деян. Гл.18 ст.25-26).

Уже по этим трем цитатам мы видим, как раскрывается само понятие ПУТИ. Именно с этого понятия и надо начать объяснение оглашаемым, что есть «ПУТЬ жизни в Боге», и предложить им встать на этот ПУТЬ вместе с праведниками, святыми, преподобными, мучениками и, наконец, со всей Церковью, устремленной к Господу. Поэтому наша задача показать ПУТЬ человека к Богу в Библии и призвать на этот путь оглашаемого.

Первый псалом уникален своей краткостью, композицией, образностью и выверенным понятийным аппаратом.

Перед разбором можно рассказать какую-нибудь притчу или историю из Библии или святоотеческого предания. Например, по теме первого псалма можно рассказать историю о Павле Препростом, который пришел к св. Антонию Великому учиться духовной жизни и тот дал ему три строчки первого псалма: «Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых, не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей». Св. Антоний сказал юноше идти и исполнять. Павел пришел обратно через двадцать лет, когда св. Антоний уже забыл о нем. И каково было удивление у св. Антония, когда он узнал, что все это время Павел выполнял его указание. Далее в патерике сказано, что за такую простоту Господь дал особую благодать Павлу, и в тех случаях, когда Антоний не мог помочь приходящему к нему человеку, св. Павел всегда выручал своего учителя.

Уже после рассказа можно раскрыть основные понятия первого псалма (подробно см. приложение: Беседа N 1).

Путь христианина – это благочестие, противопоставленное нечестию, греху, разврату – три состояния греха по Пс.1. Это противостояние греху дает блаженство, т.е. счастье духовной жизни.

Важно показать динамику от нечестия к разврату, и то, что этому противостоит Закон, данный Богом, который направляет человека к Нему. У каждого человека есть воля и разум, поэтому главный метод по Библии поместить свою волю в Закон Божий, но делается это через рассуждение о своей жизни, о Законе и Воле Божией применительно к себе.

Очень важно с первой встречи показать оглашаемому образ жизни, к которому следует стремиться. В первом псалме такой образ раскрывается на примере дерева, посаженного при потоках вод, образ емкий и целостный, но в северных странах недостаточно ощутимый, т.к. вода и тень, которое дает это дерево, не являются у нас самым необходимым благом, каковым являются на

юге. Но это можно легко объяснить, параллельно раскрывая остальные примеры этого образа – своевременный плод этого дерева, его листья, которые не увядают, и таким образом нарисовать перед взором оглашаемого картину райской идиллии, которую выразил псалмопевец. Эта идиллия раскрывает понятие успеха как плод праведной жизни. Для современного человека успех – понятие родное и близкое, поэтому большинство сразу заинтересованно ждут, какой успех им может предложить Церковь в этой жизни (подробно см. приложение: Беседа № 1).

И, наконец, завершить тему первого псалма можно прикосновением к понятию Суда Божия: «Посему не устоят нечестивые на суде, а грешники в собрании праведных». Но важно с самого начала открывать учение о Суде Божьем в его Евангельском смысле: «Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него. Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия. Суд же состоит в том, что свет пришел в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы» (Ин. 3. 18-19). Таким ободрением и наставлением на ПУТЬ можно закончить тему первого псалма.

Важно в конце встречи напомнить, чтобы читали дома «Евангелие» и другую литературу, рекомендованную по темам, и обязательно записывали вопросы, возникающие по прочтении.

#### 2-Я БЕСЕДА

Название: Понятие о Страхе Божием как о премудрости.

Содержание: Темы спасения в книгах притч и премудростей Соломона.

Очень важно каждую встречу начинать с вопросов которые возникли у оглашаемых из прочтения Священного Писания или из осмысления предыдущей встречи. На основе этих вопросов необходимо выстраивать диалог о том, как оглашаемые усваивают пройденный материал. Каждую новую тему нужно и можно выводить из диалога, возникающего из вопросов, которые оглашаемые задают в начале встречи. Например, тема о Страхе Божьем может быть выведена из вопросов по Евангелию (если затронуты соответствующие отрывки), или даже из того, как себя вести в храме, или из вопроса относительно личной жизни, прошлого опыта ошибок. Более того, на прошлом опыте оглашаемых и должна основываться вся катехизическая беседа.

Необходимо постоянно опираться на опыт жизни оглашаемых. Благодаря этому происходит эффект узнавания и принятия оглашаемыми Евангелия и Заповедей Божиих. Поскольку у каждого человека есть совесть и представление о Боге (пусть даже детское, в чем-то суеверное, и где-то неправильное), мы можем использовать этот опыт, преображая его истиной Слова

Божия. Наша задача состоит в том, что бы связать и укрепить: позитивный опыт человека, его прошлый путь – с библейским и святоотеческим опытом, выраженным в понятных и простых историях и рассказах. Важно чтобы у оглашаемых создалось ощущение, что так уже было с кем-то и этот ПУТЬ доступен. Такой метод опять же будет работать на понимание целостности Библии как откровения Бога человеку.

Вторая встреча посвящена фундаментальным понятиям «Книги притчей Соломоновых». Книга притчей – является итогом нравственного учения Ветхого Завета, морального закона и мудрости. Если человек не усвоит эти понятия, то он не сможет понять своего отпадения от Бога и поэтому не будет способен воспринять благую весть прощения, посылаемого нам через любовь и благодать Господа.

На встрече необходимо раскрыть и показать взаимосвязь таких понятий, как: Страх Божий, Мудрость и Премудрость, Путь Жизни и путь смерти, добродетель, рассуждение, трезвенность, воздержание. А также и противоположные им понятия: глупость, нечестие, грех, разврат, а также образ праведника, добродетельной жены, разумного юноши. Все эти явления целостно раскрыты в Книге питчей на самых разных уровнях и просто и сложно. Эти темы, выраженные библейским языком, одинаково сложно воспринимаются и профессором университета, и простым рабочим. Поэтому задача катехизатора выбрать язык, на котором оглашаемым будет проще понять эти глубинные категории Библии. Для этого катехизатор должен обладать культурной широтой и разбираться в различных мировоззренческих установках.

Первое и основное понятие – Страх Божий. С первых строк Книги притчей дается определение Страха Божия как доброго разумения в пути у всех водящихся им, а благоговение к Богу – начало разумения («Книга притчей Соломоновых» гл. 1).

Страх Божий как свойство верующей души мы можем видеть у всех библейских праведников. Необходимо привести примеры, как Страх Божий действует и определяет поведение людей:

- тримером является повествование о причине, которую назвал Иосиф, что не будет мстить братьям за то, что они продали его в рабство: «И сказал Иосиф: не бойтесь, ибо я боюсь Бога» (Быт. 50.19).
- поведение «бабок-повитух»: во время египетского плена они отказывались выполнять приказание фараона, даже при угрозе смерти: «Царь Египетский повелел повивальным бабкам Евреянок, из коих одной имя Шифра, а другой Фуа, и сказал: когда вы будете повивать у Евреянок, то наблюдайте при родах: если будет сын, то умерщвляйте его, а если дочь, то пусть живет. Но повивальные бабки боялись Бога и не делали так, как говорил им царь Египет-

ский, и оставляли детей в живых» (Быт. 1.15-17).

- примеры из жизни праведников:
  - ⊳ Иисуса Навина: «Вождь воинства Господня сказал Иисусу: сними обувь твою с ног твоих, ибо место, на котором ты стоишь, свято. Иисус так и сделал». (Нав. 5:15);
  - ⊳ пророка Моисея: особенно когда Господь дал Десять Заповедей;
  - ⊳ псалмопевца Давида: история его покаяния;
  - ⊳ царя Соломона: построение Храма и его открытие и т.д.

Мудрость показывается в Библии как навык предвидения последствий от возможных поступков.

Премудрость – умение видеть себя в Промысле Божьем, а также видение мира Божия в его разумном устроении: «Который сотворил небеса премудро, ибо вовек милость Его; утвердил землю на водах, ибо вовек милость Его; сотворил светила великие, ибо вовек милость Его; солнце – для управления днем, ибо вовек милость Его; луну и звезды – для управления ночью, ибо вовек милость Его» (Пс. 135).

На второй встрече очень важно повторить библейское учение о Пути на примере «Книги притчей Соломоновых» (Притч. 4,10). Необходимо его углубить и показать, что с самого сотворения человека Господь показал эти два пути: Древо Жизни и Древо Познания добра и зла. Для полноты раскрытия образа можно прибегнуть к древним христианским текстам, например «Дидахе, или Учение 12 апостолов», «Послание Варнавы» и др. Развитие библейских постулатов духовной жизни через произведения Мужей Апостольских помогают оглашаемым понимать непрерывность православной апостольской святоотеческой традиции.

В анализе этих текстов важно акцентировать следующие моменты:

- а) постановка и достижение духовной цели в своей жизни;
- б) сопереживание и сотрудничество с Богом;
- в) объяснение обетов святого Крещения, которые оглашаемым предстоит принять;
- г) наш Путь Христос: «Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня». (Ин. 14:6).

#### 3-Я БЕСЕДА

 $\it Tема:$  О Смысле жизни. Отвержение ложных путей и открытие вечного Смысла.

Для раскрытия вечного Смысла человеческой жизни сначала необходимо показать ложные смыслы, то есть те смыслы, которые ведут к смерти и безысходности в нашей жизни, при этом в большинстве своем это безобидные и, в общем-то, часто необходимые и позитивные вещи. Любой человек

ищет комфорта, хочет быть счастливым, иметь семью, детей и быть нужным и успешным человеком, «ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее» (Еф. 5.29). Но когда эти «безобидные» вещи становятся целью жизни, они начинают разрушать его т.к. в самих себе не имеют источника жизни. Они могут быть лишь задачами в жизни, но задачи не могут быть исполнены без цели христианской жизни.

Соотнесение задач и целей в нашей жизни становится сложной работой над собой, постоянным и ежедневным выбором, между «единым на потребу» и всем остальным, даже самым важным и необходимым с точки зрения самого человека (пропитание, счастье, семья, работа, труд, творчество и т.д.). В этой теме необходимо говорить о понимании и построении иерархии ценностей и целей в своей жизни.

Беседу можно построить на раскрытии сути трех «ложных» смыслов жизни, рассказе о проживании и отвержении этих смыслов в течение всей жизни человека.

Три «ложных» смысла жизни:

- 1. Жить в свое удовольствие, смысл только в том, что приносит удовольствие и наслаждение (гедонизм).
  - 2. Поиск счастья (эвдемонизм).
  - 3. Быть кому-то нужным, полезным (утилитаризм).

Жизнь ради удовольствия обычно увлекает человека в юности. Бывает так: молодые люди хотят получать удовольствие (гедонизм), пожить в свою волю. Говорят: «еще молодые погулять можно». Но однажды понимают, что такой разгульной жизнью себя только разрушали. Чем больше человек «гуляет» в молодости, тем сложнее у него складываются отношения с близкими, любимыми и обществом в жизни. Более-менее умные люди начинают понимать это рано, и с этим начинают бороться с юности: «От юности моея многи борют мя страсти…».

Пережив этап «гедонизма» в своей жизни, человек приходит к решению, что удовольствия не бесконечны, и надо как-то жизнь свою устраивать. Он решает построить свое счастье, создать семью, сделать карьеру на работе. И начинает жить чаяньем этого счастья (эвдемонизм) или практическим устроением счастья, семьи и быта. Проходит еще время, человек достигает лет пятидесяти и вдруг понимает, что дети разъехались, а он опять остался ни с чем – карьера идет к закату...

И на этом этапе необходимо быть кому-то нужным, пытается построить свою жизнь из нужности другим (утилитаризм). А потом в старости оказывается, что уже сам никому не нужен. В основном каждый человек проходит все эти три этапа жизни, а в конце оказывается у «разбитого корыта». Поэтому необходимо прямо показать человеку ограниченность и тупиковость жизни построенной на этих смыслах. И тогда он неизбежно задумается, в чем же подлинный Смысл и Цель жизни, тот который его не разочарует.

Более глубоко разобраться в понятии Смысла Жизни помогают – учительные книги Библии, книги так называемых «великих разоблачителей»: «Книга Иова» и «Книга Екклесиаста, или Проповедника». Характерным является то, что эти книги отвечали на распространенные стереотипы о смысле жизни своего времени. «Книга Иова» акцентирует наше внимание на богатстве как следствии богоугодной жизни. «Книга Екклесиаста» показывает «суетность» (временность, призрачность) всего, чем живет и чего достигает человек.

Иными словами и Иов и Екклесиаст показывают, что человек заходит в тупик, когда ищет смысл жизни внутри самой жизни. И в этом контексте можно говорить об их чаяниях и жажде Христа как Исполнителя ожиданий найти вечный Смысл Жизни. Важно показать, что на терзания Иова и на пессимизм Экклезиаста может ответить только Христос. «Ибо Он не человек, как я, чтоб я мог отвечать Ему и идти вместе с Ним на суд! Нет между нами посредника, который положил бы руку свою на обоих нас. Да отстранит Он от меня жезл Свой, и страх Его да не ужасает меня, – и тогда я буду говорить и не убоюсь Его, ибо я не таков сам в себе» (Иов. 9. 32-35). Посредник, который исполняет надежды человека, на смысл и утешение – Господь наш Иисус Христос. Христос – податель Смысла Жизни.

Итог этой беседы, как и всех остальных, – показать «Христоцентричность» Библии, то есть то, что все тексты Библии, сюжеты и события, так или иначе, говорят нам о Христе как ответе на все чаяния людей и надежду на спасение. В конце беседы можно рекомендовать беседу святого преподобного Серафима Саровского с Мотовиловым «О цели христианской жизни».

# 4-Я БЕСЕДА

Название: Сотворение мира и человека.

Эта тема весьма обширная и многомерная, рассматривать ее можно с разных сторон:

- во-первых, можно идти простым путем изъяснения и толкования первых трех глав книги Бытия;
- во-вторых, можно сравнить библейский рассказ о сотворении человека с существующими описаниями в различных языческих культурах и религиозных культах;
- третий путь − показать основные и самые важные мировоззренческие установки Библии, раскрытые в тексте, описывающем сотворение мира и соотнести их с картиной мира или уже сложившимся мировоззрением оглашаемых.

Как известно представление о творении мира является основным в формировании мировоззрения. В отличие от «картины мира», где есть только разрозненные представления об основных характеристиках бытия, устойчивое представление о творении является уже основой мировоззрения.

Основные мировоззренческие темы Библии в контексте сотворения мира и человека.

Понятие о днях творения. Можно выделить три самых важных периода в творении:

- **с** сотворение материи;
- **с**отворение человека.

Каждый из этих этапов творения представляет особую тайну Божию, которую невозможно понять пытливому уму человека, т.е. нет способов приоткрыть завесу этой тайны – ни научных, ни каких либо других. Необходимо представить оглашаемым дни творения как Божественное явление воли Творца, как реализацию Его замысла в творческом акте.

Антропоцентричность. Все дни творения имеет одну главную цель – сотворение Человека. Основное отличие Библейского рассказа от всех остальных теорий сотворения мира в том, что человек является венцом творения. Особенно это впечатляет при сравнении с Вавилонскими мифами, где люди были сотворены, чтобы работать на богов. На беседе можно специально прочитать вторую главу книги Бытия, где рассказ о сотворении начинается с того, что все сотворенное начинает иметь смысл только после того как, был создан человек (Быт.2.5).

- 1. Назначение человека в первозданном состоянии.
- Здесь необходимо раскрыть следующие понятия:
- а) назначение человека в первозданном состоянии это нравственное целеполагание, ответственность (владычество) за все творение за всякую тварь;
  - б) различие между «образом» и «подобием»;
- в) «образ Божий» как данность, которая есть у каждого человека, даже если он живет в грехе;
- г) подобие как заданность, которое человек должен развить, раскрыть, воспитать, вырастить.
- 2. Цель и смысл творения. Единство всего творения в Боге. Нагляднее всего объяснить на примере сотворения Богом жены, с которой человек должен стать одной плотью единым целым в Боге. Понятие об «обожении», когда «Бог будет все во всем» (1Кор. 15.28).

#### 5-Я БЕСЕДА

Название: Завет - образ отношений Бога и человека.

Завет является основой отношений между Богом и человеком. Проще всего понять современному человеку древнее понятие «Завет» через современное понятие «договор». У каждого Завета есть структура: благословение Завета, заповедь Завета, знамение Завета. Как пример заключение Завета Бога с Ноем:

- 1. Благословение Завета: «...вот, Я поставляю завет Мой с вами и с потомством вашим после вас, ... что не будет более истреблена всякая плоть водами потопа, и не будет уже потопа на опустошение земли» (Быт. 9.9, 11).
- 2. Заповедь Завета: «плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю ... все движущееся, что живет, будет вам в пищу; как зелень травную даю вам все; только плоти с душою ее, с кровью ее, не ешьте; Я взыщу и вашу кровь, [в которой] жизнь ваша, взыщу ее от всякого зверя, взыщу также душу человека от руки человека, от руки брата его; кто прольет кровь человеческую, того кровь прольется рукою человека: ибо человек создан по образу Божию» (Быт. 9.1-6).
- 3. Знамение Завета: «И сказал [Господь]Бог: вот знамение завета, который Я поставляю между Мною и между вами и между всякою душою живою, которая с вами, в роды навсегда: Я полагаю радугу Мою в облаке, чтоб она была знамением завета между Мною и между землею» (Быт.9.12-13).

Все Заветы, как этапы духовного взросления человека в Боге имеют онтологическое и генетическое значение и до наших дней. Можно сказать, что каждый, в том числе и современный человек, в своем духовном становлении, в своем духовном пути проходит и повторяет духовные искания и ошибки своих славных предков. Говоря о Заветах, мы должны избегать ереси «Маркионитства» – отрицания Ветхого Завета, его фундаментального значения. Вот как об этом свидетельствует свт. Григорий Богослов в своем 16 слове на память мучеников Маккавеев: «Желаю, чтобы пользовались древними указаниями, но пользовались также и новыми, и подобно пчелам, отовсюду собирали полезнейшее в состав единого сладкого сота, дабы и через Ветхий и через Новый Завет прославлялся в нас Бог, славимый в Сыне и в Духе, знающий Своих и знаемый своими, исповедуемый и исповедующий, прославляемый и прославляющий в самом Христе, которому слава вовеки. Аминь».

Структура беседы может быть построена следующим образом:

- 1. Описание Заветов: Завет в раю с Адамом, Завет с Ноем, Авраамом, Моисеем, Давидом. Новый Завет Господа Нашего Иисуса Христа. Откровение о Завете в «Откровении Иоанна Богослова».
- 2. Завет как распознание и указание воли Божией, призыв к каждому оглашаемому войти в Завет с Богом. Еще раз можно напомнить и объяснить

суть крещальных обетов.

3. Завет как нравственный Закон в жизни человека, понятие о ветхозаветной праведности. Пример нравственного Закона через Завет с Моисеем: 10 заповедей.

Разговор о 10 заповедях предваряет следующую тему о смертных грехах и противоположных им добродетелях.

#### 6-Я БЕСЕДА

**Название:** Понятие о смертных грехах и противоположных им добродетелях.

Эта беседа является переломной, после нее можно призывать оглашаемого готовиться к Исповеди за всю свою жизнь.

Понятие о смертных грехах у современного человека перемешано и перепутано, очень часто ему непонятно с чего начинать и как бороться с грехом. Необходимо для его осознания представить некоторую структуру борьбы с грехом, которая будет учитывать его силы и способности, его волю и разумение. Есть еще одно сильное искушение, которое требует особого пояснения. О грехах мы можем говорить лишь в контексте добродетелей, навыка добрых дел, любви и радости, которые человек открывает во Христе. Чрезмерный упор на греховность человека ведет его к унынию и пассивности в христианской жизни.

Структура беседы может быть построена следующим образом:

1. Этические смертные грехи. Грехи против Бога и ближнего, за которые в Ветхом Завете положено истребление. В книгах «Исход», «Левит», «Второзаконие» указаны грехи, за которые положена смертная казнь, если человек их совершал. Перед этой беседой необходимо попросить оглашаемых, чтобы они при прочтении книг Закона («Исход», «Левит», «Второзаконие») выписывали и систематизировали те грехи, за которые положена смерть в Израильском обществе.

Необходимо объяснить, почему были такие крайние меры. В наш век гуманизма это становится значительным препятствием для дальнейшего понимания Библии. Возможно следующее объяснение: в Ветхом Завете есть понятие греха как мерзости, которая заражает и губит всех в обществе (пример из книги «Числа», когда большинство Израильтян впало в блуд с развратными женщинами-моавитянками). Ветхий Завет не знал, как исторгнуть грех из общества, не исторгнув носителя (совершителя) греха. Подобно заразе, которая несет смертельную опасность, грех распространяется и разрушает общество и людей. Поэтому их выдворяли как прокаженных, чтобы не было заразы внутри общества. Совершивший грех в Ветхом Завете должен быть удален из жизни, т.к. он несет смертный грех до тех пор,

пока не будет открыто противоядие.

Только в Новом Завете появляется учение о различении грешника и греха (история с женщиной, пойманной в прелюбодеянии), и соответственно указывается путь к победе над грехом.

2. Аскетические смертные грехи (семь смертных грехов). Ветхий Завет в его книгах закона, прежде всего, обращал внимание на внешнее выражение человеческого поступка. Однако важно понять, что толкает на грех, почему происходит так, что человек не может не грешить. Внутрь человека прорастает корень греха, и пока он его не вырвет, грех будет прорываться из человека: «ибо из сердца исходят злые помыслы, убийства, прелюбодеяния, любодеяния, кражи, лжесвидетельства, хуления – это оскверняет человека; а есть неумытыми руками – не оскверняет человека» (Мф.15.19-20). А также: «Ибо по внутреннему человеку нахожу удовольствие в законе Божием; но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих. Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти? Благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим. Итак, тот же самый я умом моим служу закону Божию, а плотию – закону греха» (Рим.7.22-24).

Святые отцы, подвижники, аскеты разработали целую систему борьбы со страстями, определили главные из них. В православной традиции существует целый корпус трудов по святоотеческой аскетике, который называется «Добротолюбие». Однако необходимо очень осторожно подходить к использованию аскетической литературы в оглашении.

Человеку готовящемуся ко Крещению будет очень сложно, а часто и искусительно изучать аскетику, т.к. он еще не живет благодатной, таинственной жизнью, но учение о страстях ему знать необходимо. В этом смысле необходимо просто перечислить семь страстей и кратко их прокомментировать.

Как самый простой и адаптированный вариант для новоначальных (но только для тех, кто уже живет церковной жизнью и регулярно приступает к таинствам), можно рекомендовать «Поучения Аввы Дорофея», но только при условии духовного пастырского сопровождения новоначального христианина.

3. Мистический смертный грех (хула на Духа Святого). Пренебрежение и противостояние Истине, неверие во Христа как своего Спасителя. Неверие в то, что Бог может меня простить (или простил), проистекает из-за отсутствия любви к Богу. Пример: Иуда Искариотский и отрекшийся апостол Петр – последний любил Иисуса, а кто много возлюбит, тому многое простится, а первый не любил Иисуса Христа, поэтому даже после раскаяния – пошёл и удавился.

4. Добродетель как противоположность греха. У каждого греха и каждой страсти есть противоположный им добрый навык. Например, блудной страсти противостоит целомудрие, раздражению – кротость. Но важно показать первые добродетели, в которых необходимо утверждать и соблюдать себя. Рассудительность, трезвенность, воздержание, целомудрие – добродетели, которые помогают устроению последующих. «Если кто любит праведность, – плоды ее суть добродетели: она научает целомудрию и рассудительности, справедливости и мужеству, полезнее которых ничего нет для людей в жизни» (Прем.8.7).

#### 7-Я БЕСЕДА

Название: О милости Божией.

В следующих трех беседах открывается отношение Бога к человеку, который поражен грехом, побежден им и находится в отчаянной ситуации. Книги пророков Осии и Ионы ясно открывают отношение Бога к падшему человеку.

В «Книге пророка Осии» важно сделать акцент на то, что Господь повелевает пророку взять себе в жены блудницу и показать его мучения и сердечные сокрушения, когда пророк всеми средствами пытается ее спасти и привести к любви и счастью (выкупает ее, когда она себя продает (Ос. Гл. 3). Так и Господь заботится о своем падшем, прелюбодейном народе: «Посему Я поражал через пророков и бил их словами уст Моих, и суд Мой, как восходящий свет. Ибо Я милости хочу, а не жертвы, и Боговедения более, нежели всесожжений. Они же, подобно Адаму, нарушили завет и там изменили Мне» (Ос.6.5-7).

В «Книге пророка Ионы» важно подчеркнуть два момента:

- $\sim$  во-первых, нельзя убежать от Лица Божия, ибо там смерть и разрушение;
- во-вторых, Господь может отменить свое решение и изменить его, если человек покаялся и сотворил плод достойный покаяния.

Здесь важно показать отличие пророков библейских от предсказателей, гадателей, провидцев, колдунов и т.д. языческих. Пророки библейские возвещают волю Божию человеку или народу для того, чтобы он принял ее и изменился, покаялся и исправился. Поэтому даже угроза наказания отдельного человека или народа – условная, т.е. зависящая от ответа человека Богу. В то время как языческие предсказания – это констатация неизбежного факта, например известная легенда «Песнь о вещем Олеге», где волхвы предсказывают Олегу смерть от коня своего. Олег верит им, и эта вера оказывается для него роковой. Также можно привести множество других примеров, особенно на греческой трагедии, она вся построена на неизбежности, роке,

фатуме – человек не способен изменить обстоятельства своей жизни и в результате гибнет.

Структура беседы:

1. Понятие о милости и жертве.

Бог являет Свою Милость, руководствуясь сострадательной любовью: Исх. 33:19; Пс. 102:8-13; Ис. 55:3.

Человек ничем не заслужил этой Милости, он не имеет на нее никакого права: Рим. 3:24; 11:6; Еф. 2:8,9; ср. Втор. 7:7,8.

Однако Бог многомилостив: Исх. 34:6; Пс. 85:15; Иоил 2:13.

Божья Милость подобна росе и дождю: Притч 16:15; 19:12; она необходима каждому человеку для счастья и благополучия. Божья Милость велика и могущественна: Пс. 116:2, она поддерживает нас: Пс. 93:18. Еврейские слова «хен» и «хесед» переводятся как «милость». При этом «хен» означает «благосклонность», «расположение» по отношению к определенному человеку: Быт. 19:19; 39:21;47:29, а «хесед» – поступок, вознаграждающий кого-либо за преданность и верность, за оказание помощи: Быт. 24:12; 40:14; 1Цар. 20:8,14,15. Слово «хесед» также означает свидетельство любви. Поэтому Милость Божия – это область, где человек может жить.

Жертва также концептуальное понятие всей Библии. С древнейших времен Жертвы играли важную роль в богослужениях различных народов. Однако в разных религиях в обряд жертвоприношения вкладывался различный смысл – от примитивного желания ублажить божество, предлагая ему пищу, до выражения благодарности, преданности ему или демонстрации собственной ничтожности. Пророк Осия говорит, что милость к другим и есть главная жертва, а знание Бога (знание Его воли, следование ей во всей жизни своей) выше всесожжения – основной и главной жертвы Ветхого Завета.

2. Образ пребывания Ионы «во чреве китове» три дня и три ночи.

Когда человек убегает от Бога, он попадает в ад, чрево кита – это образ ада, а нахождение там пророка Ионы символично предвосхищает схождение во ад Господа нашего Иисуса Христа. Господь ищет и хочет спасти каждого человека: «ибо это хорошо и угодно Спасителю нашему Богу, Который хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины. Ибо един Бог, един и посредник между Богом и человеками, человек Христос Иисус, предавший Себя для искупления всех» (1 Тим. 2.3-6)

3. Возможность покаяния и спасения всех людей.

Однако спасение человека – это дело не только Господа, но и человека, который может упорствовать во зле, и, если он поражен страстями, прелестью и гордыней, он будет противодействовать спасающей благодати Божией. Поэтому очень важно на этой встрече подвести сознание оглашаемого к личной

ответственности за свое спасение, и за спасение тех, кого Господь вверил в его попечение. С этой встречи надо начинать больше говорить о личной ответственности человека перед Богом. Надо показывать, что есть возможность спасения всех людей, но от нашего выбора также зависит, какое количество людей прибегнет к спасительной благодати Божией.

#### 8-Я БЕСЕДА

Название: Понятие о призвании человека Богом.

Эту тему можно раскрыть на примерах жизни трех людей, описанных в Священном Писании (Быт.12гл.; Ис. 6 гл.; Деян. 9 гл.):

- призвания праотца Авраама;
- призвание пророка Исайи;
- призвание апостола Павла.

На примерах этих святых можно показать их личный ответ Богу и то, что они сотворили в нашем мире, ответив на призыв Господа. На этой встрече важно показать, что не только в церковной ограде может быть наше призвание, но, прежде всего, в мире мы должны стать сеятелями Слова Божия. Культура, которая нас окружает, – есть поле особой нашей заботы. Вот как раскрывает эту тему протоиерей Сергий Булгаков:

«Раскол жизни на «светскую» и церковную, – внецерковность и внерелигиозность (отчасти же и антицерковность и антирелигиозность) современной культуры и некультурность (отчасти же и антикультурность) современной церкви вносят разлад и двойную бухгалтерию даже в души тех, кто сознает всю историческую относительность и внутреннюю ненормальность этого раздвоения. Создать подлинно христианскую, церковную культуру и возбудить жизнь в церковной ограде, победить противоположность церковного и светского – такова историческая задача для духовного творчества современной церкви и современного человечества. Церковная культура – старший брат, при верности и строгости своего служения она вместе с тем усвоила высокомерно-недоброжелательное и фарисейски-мертвенное отношение к младшему брату (светская культура), который хотя и «согрешил пред небом и пред отцом» во время своих странствий, но сохранил открытую живую душу» (Сборник «Христианский социализм». Работа «Церковь и культура» (1906-1907).

Структура беседы:

1. Призыв Бога к человеку стать «богом по благодати».

«Я сказал: вы – боги, и сыны Всевышнего – все вы; но вы умрете, как человеки, и падете, как всякий из князей. Восстань, Боже, суди землю, ибо Ты наследуешь все народы» (Пс. 81). Возвышенное назначение человека, которое открыто при сотворении человека, омрачено падением человека и последу-

ющим отрывом всего творения от Бога: «Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, потому что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих. Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне; и не только [она], но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего» (Рим. 8. 19-23). Поэтому от исполнения этого призыва зависит Жизнь мира. Еще раз важно напомнить об образе и подобии Божием, но уже в конкретных примерах.

2. Слышание и следование голосу и зову Бога.

Совесть – голос Божий в человеке, который в таинстве Крещении становится средством спасения: «Так и нас ныне подобное сему образу крещение, не плотской нечистоты омытие, но обещание Богу доброй совести, спасает воскресением Иисуса Христа» (1 Пет. 3.21).

Важно объяснить оглашаемому, что после Крещения он входит в особые отношения с Богом, которые не могут быть такими же, как прежде.

3. Личный ответ в совести и поступках.

Завершить беседу важно понятием целостности, которую нам необходимо достичь в своей жизни при благодатной помощи Божией, регулярно участвуя в таинствах. Прежде всего, цельность – это соответствие внешнего и внутреннего, нашей веры и наших дел, интуиции и рассудительности, молитвы и служения. Поэтому так важна личная решимость следовать Заповедям Госполним во всей жизни своей.

#### 9-Я БЕСЕДА

Название: Заповеди блаженства – идеал жизни христианина.

Современному человеку проще осознать евангельское понятие блаженство через современный аналог – счастье.

В этой беседе важно вспомнить самое начало бесед, когда говорили о понятиях первого псалма, и там счастье человека («Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых») определялось, прежде всего, через отвержение от пути греха и помещение своей воли в Закон Бога.

В Евангелии Господь открывает новый путь достижения счастья. Христианское учение о счастье есть одновременно учение о Царстве Небесном, о вечной жизни, о рае.

Первая ступень по лестнице на Небо, первый шаг к счастью – покаяние, раскаяние в своих грехах. Покаяние (с греч. «метанойя» – изменение сознания) – начало совершенствования, самовоспитания. Покаяние ведет к сокрушению нашего прежнего сердца и созданию нового; покаяние ведет к духовному очищению. Покаяние – это переплавка старого сердца в новое.

Отонь и свет, касающиеся сердца, – Иисус Христос. Покаяние обязательно предполагает мысленное, а затем и практическое отвержение соделанного греха. Мы не в состоянии преодолеть грех до тех пор, пока не осознаем его пагубность; пока наше сердце не отвернется от него, в нашей жизни не произойдет настоящей перемены. Очищенная душа и просветленный Христом разум постепенно вытаскивают человека из омута мирской, телесной жизни и продвигают к духовной жизни во Христе Иисусе. Так происходит второе рождение человека, рождение свыше, рождение христианина. Получивший от Бога в результате этого силу человек способен преодолевать радости, привязывающие его к этому миру, «победить мир» своей верой. Так человек обретает вечную жизнь – счастье. Апостол Иоанн говорит об этом так: «Ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша» (1Ин. 5.4.).

Структура беседы:

1. Блаженства – лестница духовного восхождения.

Каждая последующая заповедь логически вытекает из предыдущей и служит основой для последующей, то есть является более высокой ступенью постижения Христа. Иными словами, заповеди блаженства – это лестница христианина, ведущая его к духовному счастью. Итак, перед нами христианское учение о блаженстве, иными словами – о счастье.

1.1. Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное.

Прочитав все Евангелие, мы сможем понять, что под «нищетой духа» здесь подразумеваются основополагающие христианские добродетели: смирение, кротость, отсутствие гордости, покаяние. Действительно, чтобы начать движение в сторону Царства Небесного, необходимо начать исправлять себя, ибо от природы все люди рождаются грешными. Для этого необходимо увидеть пропасть между своим характером и характером Христа. Необходимо задать себе вопросы: как я живу? Что я говорю? Как я думаю? Осознание своего греха первое условие перерождения.

Чтобы легче понять смысл этой заповеди, сравним слова «нищий» и «бедный». В русском переводе Евангелия первое из них употреблено далеко не случайно.

Дело в том, что различие между ними – не количественное (нищий беднее бедного), а качественное: нищий отличается от бедного тем, что стоит «на паперти» – и это его «профессия», состояние души. Нищий – это тот, кто, в отличие от просто бедного, не стесняется своей нищеты, смирился с ней и идет с протянутой рукой к людям. Следовательно, «нищий духом» – это тот, кто признает свою духовную нищету (читай – слабость) и не стесняется просить духовной силы и ободрения у Господа.

1.2. Блаженны плачущие, ибо они утешатся.

Что общего может быть у слез и счастья? Задумываясь об эмоциональной окраске счастья, мы представляем все что угодно, но только не слезы. Или, может быть, это «слезы радости». Нет. Здесь идет речь о горьких слезах печали и скорби. Скорбь - это боль души по утрате кого-то из близких. Но и этого недостаточно. Здесь говорится не просто о смерти, но о такой смерти, которая последовала в результате нашей вины... Что это такое? Чья это смерть? Смерть Христа, которая является следствием грехов каждого из нас. Таким образом, плач, который здесь имеется в виду – это оплакивание своих собственных грехов, плач покаяния. Плач этот свидетельствует о том, что человек не хочет дальше жить так, как жил прежде. Но в то же время это и плач радости, поскольку нам обещано утешение, причем не временное, а вечное. Настанет час, когда все плачущие ныне будут утешены Господом и приняты в Его семью. Час этот - Второе Пришествие Иисуса Христа на Землю. Иоанн Богослов в последней книге Нового Завета, «Откровении», прекрасно говорит об этом: «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет; ибо прежнее прошло» (Откр. 21.4).

1.3. Блаженны кроткие, ибо они наследуют землю.

Эта заповедь противоречит обычному мирскому пониманию счастья. Гораздо более понятно: «Наглость – второе счастье». Наглому, напористому, самоуверенному прожить легче. Возможно, мирское счастье и добыть легче. Но в христианстве – совершенно иная система ценностей. Учение Христа потому и противоречит всей мудрости нашего мира, что Он воистину перевернул систему ценностей господствующей культуры с головы на ноги.

Кротость – производное качество от «нищеты духа». Осознав свою беспомощность, человек преодолевает свою гордость и становится нежным, внимательным, учтивым, кротким. Кротость отнюдь не означает слабости. Напротив, исследуя Библию, мы находим, что кротким людям, каковыми были Авраам, Моисей, Давид, Павел и больше всех – Господь Иисус Христос, была свойственна необыкновенная сила духа.

1.4. Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся.

Первые три заповеди Христа можно уподобить стартовой площадке, с которой человек начинает восхождение в Царство Небесное. Четвертая же заповедь являет собой дерзновенный порыв начать это движение. Первые три заповеди – это самоанализ своего характера, образа жизни и выявление отсутствия праведности.

Следующая ступень – жажда приобрести эту праведность из рук Бога. На первых трех ступенях наши глаза обращены в самих себя, на четвертой – к Небу. Впуская в свое сердце Христа, мы одновременно обретаем праведность, ибо Христос есть воплощенная в человеке совершенная праведность Творца. Стоит лишь очень сильно взалкать этой праведности, и Сын Божий дарует ее нам.

Вторая группа заповедей блаженства означает претворение этой праведности в отношении с людьми.

1.5. Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут.

Когда мы слышим слово «милый», мы сравниваем его со словами «дорогой», «любимый»; иногда же этим термином обозначают просто внешность человека: «милое личико» и т.д.

Пятая заповедь блаженства учит тому, что слово «милый» имеет, прежде всего, нравственное содержание. Отдав Своего Единородного Сына в жертву человеческим грехам, Бог осуществил великую милость: он протянул руку примирения человеку. Он помиловал человечество, то есть не осуществил заслуженное наказание. Этот высочайший образец милости учит нас поступать также по отношению ко всем людям.

Милость – это забота о людях, окружающих нас; милость – это проистекающая из сердца любовь. Любовь эта имеет однонаправленный вектор: из нашего сердца – в сердца окружающих. Если же эта любовь направлена только в обратную сторону: на самих себя, то никакой милости не получится. Итак, милость – это преодоление эгоизма. Поэтому эгоиста, как бы он ни выглядел, нельзя назвать милым.

1.6. Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят.

Можно сказать, что весь путь христианина, который мы рассматриваем – это процесс очищения сердца от греха: безверия, гордости, гнева, нетерпимости, себялюбия и т.д.

Чистота сердца, пожалуй, важнейший критерий оценки нравственности человека. Ведь сердце – начало мыслей, слов и дел. Чуть позже Христос скажет об этом предельно ясно: «...исходящее из уст – из сердца исходит; сие оскверняет человека; ибо из сердца исходят злые помыслы, убийства, прелюбодеяния, любодеяния, кражи, лжесвидетельства, хуления» (Мф.15.19).

1.7. Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены Сынами Божьими. Эта заповедь представляет собой практическое воплощение третьей (о кротости). Только кроткий способен быть миротворцем: в семье, с друзьями, товарищами, на работе, на улице, в политике и т. д.

Весь наш мир постоянно полыхает огнем больших и малых войн, порою братоубийственных. В чем причина? Почему не имеют успеха миротворцы от политики? Потому что мир живет по иной системе ценностей, нежели предлагает Христос. Здесь блаженны не миротворцы, а «войнотворцы», особенно победители. Причины войн – в нежелании жить по заповедям Христовым. Верующий никогда первым не поднимет оружие на человека. Библейские заповеди тем и ценны для нас, что даже спустя две тысячи лет они актуальны и могут служить руководством к действию. Умение творить мир – важное условие счастливой жизни. Человек, находящийся в мире с Богом и

со своими ближними, не может быть несчастным.

- 1.8. Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное.
- 1.9. Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить на Меня. Радуйтесь и веселитесь, ибо велика ваша награда на небесах: так гнали и пророков, бывших прежде вас.

В последней заповеди блаженства Иисус Христос дает то же обетование, что и в первой, говоря о Царстве Божьем в настоящем времени. Этим, вероятно, Он подчеркивает то, что в своих заповедях Он дал принципы жизни в Царстве Божьем, новые принципы, отличные от принципов нашего мира.

Если предшествующие заповеди сложны для понимания, то две последние – для исполнения. Действительно, как можно «радоваться и веселиться», когда нас никто не понимает, не принимает, отовсюду прогоняют и злословят? Можно! Если поставить Христову Правду выше мнения этого мира! История дает нам много примеров верных Правде Господа людей, пострадавших из-за этого: Авель был убит Каином, потому что принес «лучшую жертву». Над Ноем насмехались как над фанатиком и паникером. Давид был преследуем Саулом, пророка Даниила бросили в ров со львами, а Павла постоянно преследовали вне и даже внутри Церкви. Но никто из них, терпя страдания, не отказался от Божественной Правды, осознавая, что выше нее нет ничего.

2. Отличие Заповедей блаженства от Десяти Заповедей.

Девять заповедей блаженства – это не просто перечень христианских добродетелей или правил. Христовы заповеди отличаются от Моисеева Десятисловия тем, что они представляют собой конкретный путь, который проходит каждый человек, становясь христианином.

Девять заповедей блаженства имеют структурное сходство с Ветхозаветным «Нравственным Законом Божьим» (Декалогом). Подобно ему они разделены на две группы: первые четыре, как и в Ветхом Завете, касаются отношений человека с Богом, а последние пять – отношений между людьми. Такое деление не случайно и указывает на два объекта любви: Бога и человека.

Каждая из двух групп заповедей чуть позже будет предельно кратко и точно сформулирована Христом в двух известных заповедях о любви. Проповедь искренней, чистосердечной любви к Богу и людям есть, по большому счету, основное содержание христианского учения. Отвечая на вопрос: «Учитель! какая наибольшая заповедь в законе?» Иисус говорит: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим: Сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: ...возлюби ближнего своего, как самого себя» (Мф. 22.36-38).

3. Золотое правило этики в контексте Нового Завета.

Не делай другому того, чего не хочешь, чтобы делали тебе. Это правило

характерно почти для всех культур в нашем мире. О нем говорили Сократ, Конфуций, известный раввин Гиллель и др.

Существует отрицательная и положительная форма золотого правила. Господь в Нагорной проповеди ставит главный акцент на целостности и активности в отношении к ближним: «Итак, во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки» (Мф. 7.12), добавляя, что в этом «закон и пророки», Господь указывает «это все», что мы должны хотеть. Особенно сильное отличие этого правила от того, как его понимает мир сей. «Ты мне – я тебе» – формулировка золотого правила этики, где выражен только корыстный интерес и заинтересованность в другом человеке. В этом плане Господь учит противоположному: ближним является тот, кто нуждается в тебе и кого ты можешь спасти имеющимися у тебя средствами. Это хорошо показано на притче о милосердном самарянине.

#### 10-Я БЕСЕДА

Название: Смысл крестной жертвы.

В этой теме продолжаем говорить о личном отношении человека с Богом. Для того чтобы человек мог принять Иисуса Христа как Спасителя, необходимо, чтобы человек осознал, что Христос пострадал и за его грехи тоже. В «Послании к Галатам» апостол Павел говорит о том, что иудеям по природе свойственно почитать закон, но, познав учение Христа, они открыли для себя, что человек спасается не столько делами, сколько верою: «Мы по природе Иудеи, а не из язычников грешники. Однако же, узнавши, что человек оправдывается не делами закона, а только верою во Христа Иисуса, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдывается никакая плоть... Не отвергаю благодати Божией... а если законом оправдание, то Христос напрасно умер» (Гал. 15-21).

Действительно, если бы для спасения достаточно было бы лишь только соблюдения закона, то тогда теряется весь смысл распятия Христа: ведь он умер с определенной целью – именно для того, чтобы «...всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную».

Спасение через соблюдение закона подразумевает в качестве основания собственные силы человека. Спасение через веру означает не что иное, как онтологическое соединение человека с Богом в акте веры и, вследствие этого, получение благодатной Божественной энергии вечной жизни. Поэтому, определяя здесь веру не как гносеологическую категорию, то есть феномен человеческого разума, а как онтологическую категорию, то есть реальную связь и соединение Творца и творения, мы приближаемся к осознанию

возможности спасения через веру.

Структура беседы:

1. Жертва Христова как возможность спасения каждого человека.

Еще раз важно показать оглашаемому, что Христос хочет его личного спасения, для этого и установил Господь таинства церковные, чтобы через них соединен был человек со Христом. Необходимо рассказать и прочитать об установлении Таинства Евхаристии на Тайной вечери.

2. Соотнесения личного креста с Крестом Господним.

Рассказать о борении Господа в Гефсиманском саду, где Он «начал ужасаться и тосковать»: «Авва Отче! все возможно Тебе; пронеси чашу сию мимо Меня; но не чего Я хочу, а чего Ты» (Марк. 14.36). Каждый человек на своем пути рано или поздно делает выбор не просто между добром и злом, но и между хорошим и лучшим.

Крест христианина – это выбор служения вместо спокойствия, радости и терпения вместо веселия, единства вместо индивидуализма. Вот как эта дилемма проявлялась в апостольский век: «Желающие хвалиться по плоти принуждают вас обрезываться только для того, чтобы не быть гонимыми за крест Христов» (Гал.6.12), т.е. во времена апостола Павла выбор проходил между исполнением Закона Моисеева с верой во Христа, но без спасения язычников во Христе и без закона, но с благодатью Божией и с проповедью во все концы земли. Церковь могла остаться внутри иудаизма, но осознание Креста Господня побудило апостола Павла на проповедь язычникам. Вся жизнь христианина должна быть знамением креста, по словам ап. Павла: «А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира». (Галл. 6:14).

3. Юродство (безумие) Креста для мира сего.

Церковь многие периоды своей истории переносит совершенно открытые скорби: преследования и мученическую смерть лучших ее служителей, что один современный священнослужитель и церковный писатель назвал «жатвами Божиими», а в другие периоды, даже в периоды видимого благоденствия, переносит скорби от внутренних врагов, от недостойного образа жизни членов ее, в частности, людей, назначенных к служению ей. Так определяется догмат о Кресте, Крест есть путь христианина и Церкви. Но при этом он есть и сила Церкви. Мысленными очами взирая «на Начальника веры и Совершителя Иисуса», христианин черпает духовные силы в сознании, что за крестной смертью Господа последовало воскресение, что Крестом «побежден мир», что если с Господом умираем, то с Ним и царствовать будем и в явлении Его славы возрадуемся и восторжествуем (1 Пет. 4:13).

Крест есть, наконец, знамя Церкви. От того дня, когда Спаситель нес на Своих раменах крест на Голгофу и был распят на вещественном кресте,

Крест стал видимым знаком и знамением христианства, Церкви, каждого верующего во Христа. Не все, принадлежащие к «широкому христианству», имеют такое понимание Евангелия. Некоторые большие христианские общества отвергают Крест, как видимое знамя, считая, что он, как был, так и остался орудием поругания.

#### 11-Я БЕСЕДА

Название: Рождение Церкви.

Говоря о рождении Церкви, наша задача показать ее общинное устроение.

Господь собрал учеников, и они были вместе с Ним, а потом вместе ожидали схождение Духа Святого, но главное то, что произошло после Пятидесятницы: «У множества же уверовавших было одно сердце и одна душа; и никто ничего из имения своего не называл своим, но все у них было общее. Апостолы же с великою силою свидетельствовали о воскресении Господа Иисуса Христа; и великая благодать была на всех их. Не было между ними никого нуждающегося; ибо все, которые владели землями или домами, продавая их, приносили цену проданного и полагали к ногам Апостолов; и каждому давалось, в чем кто имел нужду» (Деян. 4.32-35). Весь Новый Завет пронизан таким общинным духом. Научая оглашаемого, мы должны свидетельствовать, что он входит в Церковь Божию, как в общину.

Сегодня, очевидно, сложился кризис общинной жизни, поэтому так важно говорить оглашаемым, как правильно должна быть устроена Церковь. Для примера приведем слова Святейшего Патриарха Кирилла: «Вообще, христианская община формировалась как община единомышленников. Именно так она существовала на протяжении всей истории Церкви. Но различного рода факторы - социальные, демографические, связанные с урбанизацией общества, - таким образом влияют на приходскую жизнь, что приход стал в наше время просто местом, куда люди приходят, чтобы помолиться. В момент, когда мы все вместе поем Символ Веры, людей, наверное, посещает чувство принадлежности к этой единой реальности, которая именуется Православной верой, люди сознают себя единомышленниками. Но вот спели Символ Веры, помолились, разошлись. Где же община? Может ли община существовать в какой-то небольшой промежуток времени в ограниченном пространстве и исчезать, в том числе и как социальный феномен, после прекращения этого общения? Конечно, нет. Христианская община – это опять-таки система солидарности, система взаимодействия и общения, которая формируется в Церкви через молитву. Вот почему сегодня так важно развивать социальные программы наших приходов, образовательные и молодежные программы» (Выступление Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла 11 сентября во время своей встречи с молодежью Нижегородской области во Дворце спорта профсоюзов в Нижнем Новгороде. Ответ на вопрос, почему в России большинству приходов не удается стать полноценной общиной верующих).

Структура беседы:

1. Пятидесятница общая и личная.

Пятидесятница – схождение Святого Духа на апостолов. Этот день называется днем рождения Церкви. По-другому можно назвать этот день всеобщей пятидесятницей. Личная пятидесятница – участие каждого человека в таинстве Миропомазания, через которое человек становится, таинственным образом, причастником общей пятидесятницы.

2. Отличие Новозаветной Пятидесятницы от Ветхозаветной.

Ветхозаветная пятидесятница – дарование народу Израильскому Декалога на горе Синае через Моисея. А Новозаветная пятидесятница – дарование народу христианскому Закона Свободы в Духе Святом (Иак. 2. 8-12).

3. Три вида служения в Церкви: молитва, диакония, миссия.

Человек, воцерковляясь, постепенно актуализирует в своем опыте три вида служения Богу и ближнему.

Сначала он учится на богослужении (Литургия – общее дело) со всеми вместе молиться и благодарить Бога за то, что Господь назидает и спасает его: «Когда вы сходитесь, и у каждого из вас есть псалом, есть поучение, есть язык, есть откровение, есть истолкование, – все сие да будет к назиданию» (1Кор. 14.26).

Далее, постепенно знакомясь в храме с прихожанами – братьями и сестрами, он начинает осознавать, что может помочь другим и сам получить помощь: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов. ... Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем. Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере» (Гал. 6.2).

И, наконец, когда окрепнет христианин, начинает понимать, что если не будет свидетельствовать о Христе во всей жизни своей, то не сможет спастись: «Ибо если я благовествую, то нечем мне хвалиться, потому что это необходимая [обязанность] моя, и горе мне, если не благовествую! Ибо если делаю это добровольно, то [буду] иметь награду; а если недобровольно, то [исполняю только] вверенное мне служение» (1Кор.9.16-17). И не просто во всей жизни своей, но вся жизнь его становится посвященной свидетельству о Христе Спасителе.

Все виды служения народа Божьего в Церкви проистекает из примера земного служения Господа нашего Иисуса Христа:

1. Пророческое – знание, исполнение и возвещение Воли Божией.

- 2. Царское отношение к творению как любящего Отца, а не как узурпатора.
  - 3. Первосвященническое служение принесения себя в жертву Богу.

#### 12-Я БЕСЕДА

Название: Рождение в новую жизнь через крещение.

Эта беседа, в которой надо уделить внимание практическим сторонам жизни в Церкви. Рассказать о том, как на приходе устроена подготовка к Таинствам как часто необходимо причащаться и исповедоваться, как решать конфликтные или спорные ситуации, как найти духовника. А также можно поделиться проблемами на приходе, и в первый раз предложить им проявить инициативу и ответственность в каком-либо небольшом деле по примеру ранней Церкви, где существовал такой этап подготовки ко крещению как «диакония». Этот этап выражался в участии оглашаемых в делах милосердия на приходе.

В это время члены общины видели, как человек относится к труду, к сирым и убогим и тем самым проверяли его понимание христианства на деле.

Структура беседы:

- 1. Крещение: это вхождение в новый дом Церковь. Если о первом доме, в котором живет наша семья, мы заботимся, то насколько мы должны заботиться о Доме, в котором собирается Церковь. В отношении к Церкви, к конкретному приходу, общине выстраивается новая иерархия ценностей. Если раньше мы говорили об иерархии ценностей только в общем нравственном смысле, т.е. что должно являться главным и центральным в нашей жизни, чтобы подойти ко крещению, то в этой беседе необходимо показать в чем должен быть источник нашей жизни после крещения. Какие мы должны совершить поступки (последовательность поступков), чтобы этот источник согревал и горел, но не угасал и не тлел.
- 2. Обязанности верных христиан. Когда Церковь допускает человека к Таинствам Церкви, то по слову Спасителя она сеет в него семя жизни вечной, соответственно главная обязанность приносить плоды и не однократные, а многократные (Лк.8.5). Поэтому можно привести следующий образ: как семя посаженное, а затем и выросшее из него растение необходимо поливать удобрять пропалывать. Тем более семя Жизни вечной еще в большей степени надлежит внимательному возделыванию:
  - толивание регулярное причастие: «В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей» (Ин. 7.37);
  - пропалывание − регулярная исповедь и борьба со страстями;

- «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2Тим. 3.16).
- 3. Практические аспекты жизни в Церкви. В практических аспектах важно показать суть церковного послушания как главного примиряющего и регулирующего фактора жизни человека в Церкви. Необходимо рассказать о церковной иерархии, о епархиальной жизни в целом, о программах духовно-нравственных, культурно-просветительских, образовательных, в целом о задачах Церкви на разных уровнях: патриархийном, епархиальном и приходском. Важно рассказать о структуре прихода, о календаре Богослужений, об основных праздниках в течение года, о подвижном и неподвижном круге Богослужений.

#### ОГЛАСИТЕЛЬНАЯ БЕСЕДА № 1

Содержание:

І. ТЕМА ПО СВЯЩЕННОМУ ПИСАНИЮ:

Путь праведных и путь нечестивых.

Раскрытие понятий первого псалма (динамика греха).

- 1. Путь христианина это благочестие, противопоставленное нечестию, греху, разврату три состояния греха по Пс. 1.
  - 2. Соотнесение воли человека и времени его жизни с Законом Бога.
  - 3. Раскрытие понятия успеха как плода праведной жизни.
  - II. ТЕМА ПО СИМВОЛУ ВЕРЫ:
- «Верую во единого Бога Отца Вседержителя, Творца небу и земли, всего видимым же всем и невидимым».
- 1. Что такое Вера? «Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» (Евр. 11.1)
  - 2. Понятие о Едином Боге Творце.
  - 3. Понятие о творении.

#### Часть I.

Путь праведных и путь нечестивых – или значение выбора в жизни человека.

Можно много рассуждать о смысле жизни и об истине, но от этого жизнь наша не измениться, если в человеке, внутри его сердца не произойдет выбор. Выбор между правдой и неправдой, честью и нечестием, праведностью и развратом.

В Библии эта тема явно и четко раскрывается в первом псалме Давида, о котором сегодня мы поговорим подробно.

В истории Церкви есть множество примеров, как человек совершает такой выбор, расскажу лишь один. Существует такая благочестивая история из жизни Святого Антония Великого, основателя монашества, когда к нему пришел один молодой юноша, которого звали Павел, и спрашивает его: «Что мне делать, Авва?» (чтобы спастись).

И святой Антоний говорит ему: «Читай три строчки первого псалма, иди и исполняй их. Вот они три строчки первого псалма: «Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых, не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей». Исполни и приходи ко мне будешь дальше следовать по этому пути». Пошел юноша исполнять эти строчки и пропал. И приходит уже через 20 лет к св. Антонию умудренный, почти пожилой человек. Антоний не узнал его и говорит: «Ты кто и где ты был?». И тот ему открыл, что он эти 20 лет исполнял указанные строчки и не где-нибудь, а в пустыне.

За ту простоту, с которой этот Павел воспринял Слово Божие, за то, как близко к сердцу он его воспринял, Церковь наделила его именованием Препростый, Павел Препростый. И, действительно, история говорит что, потом Павлу Препростому Господь дал обильную благодать, что с самыми сложными случаями, когда приходили к св. Антонию люди и спрашивали какого-либо совета, а св. Антоний вдруг затруднялся, он отправлял к Павлу, и Павел в своей простоте вразумлял этих людей, и они уходили с благодатью Божией, они уходили просвещенными.

Из этого примера мы видим, что человек, который совершил правильный выбор, уже спасается в надежде своей, и, конечно, через него начинает действовать Господь, чтобы помочь другим людям.

Теперь давайте посмотрим, что говорит об этом Священное Писание – Библия, а именно первый псалом Давида из Псалтири:

- 1. Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей.
- 2. Но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь.
- 3. И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет.
- 4. Не так нечестивые; но они как прах, возметаемый ветром с лица земли.
- 5. Потому не устоят нечестивые на суде, и грешники в собрании праведных.
  - 6. Ибо знает Господь путь праведных, а путь нечестивых погибнет.

Сравнивая этот Псалом с историей Павла Препростого, возникает вопрос: как Павел, живя в пустыне, узнал о том, что значит ходить на совет не-

честивых и стоять на пути грешных, как же он мог найти в пустыне это всё, ведь там нет людей?

Но я бы хотел начать с конца, с 6-го стиха этого псалма и сказать, о чем этот псалом в принципе. «Ибо знает господь путь праведных, а путь нечестивых погибнет». Этот псалом о пути человеческой жизни. Потому что часто думает человек: «Вот как на нас смотрит Господь?». Мы друг на друга часто как смотрим? Тот ленивый, этот такой, тот сякой. Часто мы смотрим на человека, исходя из его каких-то качеств, которые бросаются в глаза. Мы смотрим на человека из желания, сможем ли мы общаться с ним или нет, приятно нам с ним или нет, легко ли нам с ним, тяжело ли нам с ним. Смотрим с утилитарной точки зрения, часто мы хотим использовать человека. Господь совершенно по-другому смотрит на человека. Господь знает путь праведных. А путь нечестивых погибнет. Господь смотрит на путь человека. Не на самого человека, что он представляет в данный момент сам из себя. Мы можем в данный момент быть необычайно грешными.

ОГЛАШАЕМЫЕ: Господь сразу знает человека и видит, на что он способен?

ВЕДУШИЙ: Для многих это очень сложный вопрос. Библия нам говорит о том, что возможность праведности дана человеку с самого рождения. Возможность того, чтобы с детства человек начинал жить с Богом. И эта возможность ему дана, заложена в его сердце. В этом и есть образ человека. Образ Божий в человеке – это возможность его праведной жизни здесь на земле. Господь знает наш путь, нам только нужно узнать этот путь, который Господь нам предлагает пройти.

Но мы задаем себе вопрос, можем ли мы это почувствовать или еще как-то понять? Ответ заключается в том, что если человек ищет праведности, то он всегда осознанно сталкивается с выбором. Можно сказать, что это интеллектуальная или экзистенциальная проблема. Нет, не всё дело в интеллекте здесь, не всё дело в умственных способностях, в разумных способностях. Это именно тайна человеческого сердца в глубине его бытия, в глубине его природы.

Почему мы говорим экзистенциальная проблема? На языке философии экзистенция – означает само существование человека, обращение к его сущности, к глубинной основе всего его существа.

В глубине сердца происходит выбор пути человеческой жизни. Как он происходит – это тайна, всегда останется тайной. Конечно, здесь множество факторов сказывается – и воспитание, в какую среду он попадает, какие на него люди влияют; какие у него способности, какие у него таланты; какие страсти он получил в наследство от своих родителей, какие в нем страсти воспитало окружение. Масса таких факторов влияет на человеческую сущ-

ность. Но в итоге, тайна человека заключается в том, что мы не знаем, как и когда происходит выбор. Но мы знаем, что это в человеческой воле совершить правильный выбор. Первый псалом говорит именно об этом, что это в человеческой воле. И вот давайте к нему и обратимся.

Начнем по порядку: первая фраза с чего начинается этот псалом: «Блажен муж». Я сразу хочу спросить ВАС: если здесь стоит слово МУЖ, то могут ли быть блаженны женщины?

ОГЛАШАЕМЫЕ ВЫСКАЗЫВАЮТСЯ.

ВЕДУЩИЙ: Но почему стоит муж?

ОГЛАШАЕМЫЕ: например, – «Наверное, потому что мужчина всётаки глава» и т.д.

ВЕДУЩИЙ: Нет, здесь слово «Муж» говорит нам о некотором качестве того, кто делает выбор. Слово – термин «Муж» говорит, прежде всего, об ответственности человека. Кто такой мужчина, совершенно, верно, глава, тот, который за всё всегда ответит, в любом случае ответит, хочет он того или нет, он будет отвечать. Но человек, который осознает, что он будет отвечать, и осознает, как он будет отвечать, за что он будет отвечать, и в соответствие с этим делает правильные поступки в своей жизни, такой муж блажен.

Поэтому мы можем сделать вывод, что человек, который осознал, что он должен отвечать за свою жизнь, за тот выбор, который он делает в своей жизни, тот и блажен. Здесь как бы первая маленькая ступенька.

Есть такая книга даже одного современного православного священника о. Евмения «Духовность как ответственность». Пока человек не осознает, что он должен дать ответ себе и Богу о том, что он выбирает, то он не станет, по большому счету человеком. И апостол Петр нам говорит в своем послании: «Каждому, кто вас спрашивает, дайте отчет в своем уповании». То, на что мы уповаем, христиане, мы должны дать правильный отчет, правильно, разумно ответить вопрошающим: «А почему мы уповаем на Христа распятого, в чем сила нашего упования?» Вот ответственность – это первая ступенька на «пути к жизни».

ОГЛАШАЕМЫЕ: это очень повышенные требования к человеку. Требования, понятные в логике Священного Писания, но в настоящей жизни мы мало что различаем в себе. Потому ответственности мало; она есть, конечно, но её очень мало у людей. Современный человек бежит от ответственности, человек боится ответственности.

ВЕДУЩИЙ: Это, конечно, высшая планка, то о чем здесь говорится в псалме, тем не менее, с ответственности начинается духовная жизнь. Просто другое дело, что человек должен отвечать сначала за свою жизнь, потом, если человек делает выбор, идет за Господом, Господь ему ещё кого-то может вверить. Но, тем не менее, если человек создает семью, то он этот выбор должен

сделать. Как таких людей называют, которые не делают выбор, которые безответственные? Инфантильные. Инфантильный человек: в чем его особенность, с ним никогда не договоришься и ничего с ним не сделаешь никогда, он всегда тебя будет подставлять. Вы знаете, наверное, это по своей работе. Если ты видишь, что человек инфантилен, бесполезно с ним что-то делать, потому что он не отвечает за себя. А если он не отвечает, от него можно ждать всего, чего угодно.

ОГЛАШАЕМЫЕ: Но человек способен измениться, даже если он инфантилен.

ВЕДУЩИЙ: Да конечно мы верим в человека, но в чем наша вера заключается? В том, что человек способен сделать выбор и выбор правильный.

ОГЛАШАЕМЫЕ: Но что должно повлиять на человека, прежде чем он сделать этот правильный выбор?

ВЕДУЩИЙ: Человек сам может начать искать подлинный смысл того, что с ним происходит в жизни, и это всегда первый шаг, который зависит только от него.

Но всё-таки обратимся к псалму. И вот этот муж, который осознал свою ответственность, в каком случае он будет блажен? И вот здесь мы видим, как понимание блаженства раскрывается библейским языком, библейским приемом. Такой язык называется в богословии «язык отрицания». Т.е., когда какое-то явление или понятие показывается через то, что «не» является им. Такое отрицание, на греческом языке называется апофатическое богословие или апофатическое высказывание. «Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых, не стоит на пути грешных, не сидит в собрании развратителей». Вот такая триада: нечестивые, грешные, развратители.

Итак, вопрос к ВАМ: что такое нечестие, с чем это слово связано, что в корне ero?

ОГЛАШАЕМЫЕ: Люди, которые нарушают Закон Божий.

В.: Это не совсем точно, я бы сказал. Какое слово лежит в основе «нечестия»?

О.: Честь. Есть женская и мужская честь. Человеческое достоинство.

В.: Совершенно верно, хорошо, что мы знаем это. Человеческое достоинство. Достоинство того, кого Господь сотворил. Честь – это достоинство, в котором Бог сотворил человека. Давайте мы разберем слово «нечестивые» – кто это такие?

О.: По аналогии, те люди, которые не имеют человеческого достоинства.

В.: Не только. А если они не имеют, значит, что они делают?

О.: Значит, они грешат.

В.: Не совсем верно. Они не могут воздать её тому, кто имеет это досто-

инство. Здесь, видите, какая связь, человек, который не умеет воздавать чести ближнему своему, он сам не имеет этой чести.

О.: Это так сложно.

В.: Почему сложно-то? А если человек не знает Божьего достоинства, сможет ли такой человек воздать честь Богу?

О.: Конечно, нет.

В.: Нечестивые – это, прежде всего, те люди, которые не то что бы не знают Бога, они не задумываются о том, Кто такой Бог, и конечно не задумываются, чтобы воздать честь Богу, не думают о достоинстве Того, кого они, может быть, отвергают, кого они хулят. Из этого проистекает все остальные проблемы человеческого существования: они не умеют воздавать честь человеку, честь миру, в котором живут, и поэтому всё вокруг них разрушается. Но это уже следующие ступени. Всё начинается с простого.

А где происходит это нечестие?

О.: В душе.

В.:В сердце человеческом происходит. Если человек в сердце своем знает, как воздать честь, то он может это сделать по-разному – сердце подскажет.

О.: Приведите простой пример: человек воздает честь.

В.: Простой пример – это слон в посудной лавке: он никогда не воздаст посудной лавке должную честь, он придет и там всё разгромит.

О.: Но это животное, а человек?

В.: Ну, точно также, это же образное поведение. Вспоминается фильм «Собачье сердце». Евстигнеев в главной роли говорит, что разруха-то в головах происходит. Если каждый приходит и не снимает галош и ходит по мрамору в грязных сапогах и везде всё топчет, вот он самый простой пример из жизни, человек становится разрушителем. И такие люди они всем неприятны. Их называют хамами, их называют ... много разных названий, не будем перечислять, но самое главное – хамство. Мы помним, с чего был проклят Ханаан, если мы обратимся к библейской теме. Ной проклял Ханаана, сына Хама, за хамство своего отца. И хамство стало нарицательным именно в плане не воздания чести. Хам не воздал чести своему отцу. Пускай отец согрешил, или ещё что-то было.

В связи с этим перед нами встает очень острый вопрос: кому мы должны воздавать честь? Если перед нами явный грешник, должны мы воздавать ему честь или нет, мы как христиане?

О.: Наверное, нет.

В.: Хорошо, вспомним Христа. Господь воздавал всем честь каждому свою! Христианин должен всегда помнить, глядя на человека, что перед ним образ Божий.

О.: Мы это знаем, сердцем, но мы так не поступаем.

В.: Вот видите, с чего начинается совет нечестивых. Если мы обратимся к Павлу Препростому, то, живя в пустыне, живя в мире, можно учиться воздавать честь хотя бы тому миру, в котором ты живешь, Богу, к которому ты идешь, и хотя бы самому себе, потому что тебя сотворил Господь. Нужно научиться воздавать честь и самому себе. Если человек становится чего-то недостоин, то он становится нечестивым. Я потому привел пример Павла Препростого, что он был абсолютно прост и знал всего три строчки из псалма. Есть вещи, которые недостойны человека, и их человеку недостойно совершать. А есть вещи, которые достойны человека, и к ним человек должен стремиться, тогда он свое достоинство человеческое, в котором его Господь сотворил, и выявляет.

О.: Но Павел Препростый он ведь тоже имел жизненный опыт до того, как он попал к этому старцу.

В.: Все мы имеем какой-то жизненный опыт. Но неслучайно его назвали Препростым, что он был простой, наверное. Мы не знаем его, какой он был, образованным или необразованный. Человек, если он осознает в своем опыте какие-то истины, выраженные в словах, способен поставить перед собой вопрос: что достойно, а что не достойно? Это то же самое, как Маяковский говорил: «Что такое хорошо и что такое плохо?» И если мы вспомним Маяковского, гениальное, на мой взгляд, стихотворение детское, все, думаю, его наизусть знают. Хотя это стихотворение и было написано в советскую эпоху, там эта мысль осталась. Я считаю, это хорошее произведение, его можно читать и детей на нем можно учить, маленьких детей.

О.: Т.е. оно не противоречит христианству.

В.: Нисколько не противоречит. Более того, таким образом, оно выявляет христианство. Несмотря ни на что, в нашей стране даже в советский период были христианские ценности. И такой человек, как Маяковский, я его глубоко уважаю, несмотря на то, что он был и безбожником, что он смог написать такое стихотворение для детей. Человек на детском уровне должен воспринять и воспитать в себе достоинство. Отсюда идет благородство.

О.: Но ведь воспитывают родители?

В.: Конечно. Но если мы говорим о человеке сформировавшемся, то он сам может начать себя воспитывать. Он может посмотреть на свою жизнь. Как бы родители не воспитывали, нет человека, который жил бы и не согрешил, говорит нам царь Соломон. Нет такого человека, поэтому какие бы родители прекрасные не были, аристократы, святые может даже быть, всё равно какие-то личные грехи, так или иначе, будут сказываться на воспитании ребенка. Всегда. Так или иначе. Конечно, весь вопрос в мере. Поэтому всегда человеку, даже если он воспитан был прекрасным христианским воспитанием, всё равно ему есть в чем над собой работать.

Вот пример, великий святой Василий Великий. Он воспитан был в прекрасной православной семье. В его семье сонм святых. Ему дали хорошее воспитание, благородное, и он был прекрасно образован в то время. Но, тем не менее, мы знаем, что Василий Великий нес покаянный труд по работе над своей душой, над своими чертами, которые он хотел в себе исправить.

Вот мы разобрали первую ступеньку «пути к смерти» – нечестие, которое зарождается в сердце, когда человек не задумывается, что достойно его, а что не достойно его, что честно, а что не честно. Когда человек перестает об этом задумываться, даже в мелочах, он становится нечестивым.

И вот нечестие – это внутреннее состояние. Человек как бы ещё не согрешил, не совершил греховного поступка. Какого-то конкретного, может быть, страшного греховного поступка. Но он близок ко второй ступени – это совершение греха. Если человек не задумывается об этом, он может совершить ошибку, большую ошибку в своей жизни. Как и происходит часто у нас, мы в самом начале жизни совершаем множество таких ошибок, которые искажают нас и нашу жизнь. В каком-то смысле они навсегда оставляют неизгладимый след в душе. Только путем глубочайшего покаяния, опытной жизни в Боге и в Церкви, усиленной молитвы, человек может исправить эти ошибки. К слову говоря, с греческого языка слово «грех» так и переводится на русский как «ошибка, не попадание в цель».

О.: И, тем не менее, разобраться по настоящему в этом псалме сложно. Два пути Давида, то как вы сейчас это подали, и пытаетесь раскрыть, для людей с интеллектуальным мышлением понятно, а для простых – сложно.

Если простыми человеческими словами сказать об этом, что у нас может получиться?

В.: Простыми словами в псалме и сказано, проще некуда. Не ходи на совет нечестивых, не сиди на пути греха, не ходи на собрание развратителей.

О.: Воспринимается легко...

В.: Воспринимается легко, но когда мы в жизнь начинаем претворять, тогда начинаются сложности. Почему кажется это сложным? Мы стали говорить об этических проблемах человека. Но когда в каждый конкретный случай перед человеком стоит выбор, конкретный выбор – сделать это или не сделать, то внутри, в сердце происходит определенная борьба. Потому что хочется ведь сделать, а совесть говорит: «Нельзя». И пока человек в чувствах своих, в воле своей, в эмоциях своих не разберется буквальным образом, его будет качать, выбор не будет сделан. Поэтому человек должен нечестие раз и навсегда определить запретной зоной. Поэтому в этом надо разбираться. Как? Например, есть благочестие, и к нему можно и надо стремиться. Нужно искать те силы, которые противостоят нечестию, противостоят греху и противостоят разврату.

Хочу еще немного пояснить, почему это проблема выбора. Обратимся к традициям различных культур. Во всех культурных традициях есть понятие чести, которое хотя бы всегда сравнимо с общечеловеческим понятием совести. Мы можем говорить здесь и о рыцарстве, и о понятии «джентльмен» в светской европейской культуре. В японской культуре мы встречаем кодекс самурая, кодекс воина есть в разных культурах. И во всех этих традициях четко разграничено, что является честью, а что не является. В рамках каждой культуры мы можем отметить разные особенности, которые с христианской точки зрения являются неправильными. Например, отношение в японской культуре к смерти – это неправильно. Но это уже вопрос больше практический. Но, рассуждая, мы подходим к тому, что, если человек задумывается о чести, то ему гораздо легче прийти к Богу.

Напоследок я приведу пример, как святитель Николай Японский, святой просветитель Японии, обратил в веру очень многих японцев. Он, как это ни странно, долгое время ничего не мог сделать – лет 10, большой период времени, потому что японская культура в некоторой своей самодостаточности пребывает. И вдруг нашелся такой человек, который заинтересовался им, но заинтересовался как враг. Он был жрецом, но при этом был потомственным самураем. Он считал, что Николай Японский наносит вред, представляет собой опасность для японской культуры. И он захотел его убить. У них всё просто: если он враг, значит надо его уничтожить. Но в начале у них возник диалог, т.к. Николай Японский спросил самурая: «Ты хочешь меня убить за мою веру, не зная ее?» И из-за того, что этот самурай был предельно честен и знал, что такое честь, Николаю Японскому было на чем обосновать свою веру. Он смог воцерковить жреца, а потом появились и другие в японском обществе. Вот основа: если человек изначально думает о чести, думает о её сути, то такого человека можно спасти, можно привести ко Христу. Вот как может изменить человека понятие чести, даже если оно раскрывается в языческой культуре.

Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей.

Нечестие – это больше внутреннее состояние человека, а путь греха – это внешняя жизнь. В Библии грех – это нарушение закона, данного Богом. Нарушение закона проявляется в поступках. То, как человек поступает в жизни. И, вообще, грех – слово, необычное в нашем сознании. Люди обычно думают, что грех – это только нарушение заповедей, но если мы глубже задумаемся над этим словом, то мы увидим такие оттенки этого слова, как согрешение, прегрешение, грехопадение, погрешности различные. И уже в связи с этим можно увидеть, что само состояние греха, грешности оно связано с некоторой ошибкой в человеческой жизни. Человек совершает некоторую

ошибку, отклонение от нормы, от тех заповедей, которые Господь вкладывает в человеческое сердце и душу. Если человек не попадает в цель, к которой он стремится, то этот путь становится бесцельным, напрасным. И поэтому путь греха приводит к бессмысленному существованию, что и есть разврат. Это состояние возникает, когда человек совершенно отходит от воли Божией, поворачивается в противоположную сторону. Отсюда разврат понимается как поворот, разворот в другую сторону. Но ещё у слова «разврат» есть два других оттенка: «разврат» от слова «вращение» – человек выворачивается за рамки положенного. Кто знает, как работает центрифуга: всё в разные стороны летит. У человека-развратника всё в разных сторонах, у него нет целостности. Все чувства его блуждают, эмоции, страсти. Такой человек никогда не имеет своей воли, но он имеет ту волю, которую ему диктуют его греховные наклонности.

И ещё одно значение «разврата»: интересный образ приводил священник Павел Флоренский. Разврат – как развороченность человеческого существа, когда человек открыто грешит и не стыдится этого. Конечно, мы внутри имеем много всяких греховных вещей и боремся с этим. А разврат – это когда человек все эти внутренние вещи, которые он должен гасить, он их выставляет наружу. А внутри содержатся другие вещи: искренность, добродетельность, честность – различные добрые вещи, он их прячет, они становятся ему не нужны, мешают. Если мы видим сборище развратителей, то там действуют такие законы: искренний человек там не усидит, его сразу съедят. Нечестный человек, наоборот, чувствует себя хорошо в таких условиях.

Вот такая динамика у «пути к смерти»: нечестие, грех, разврат. Такое медленное падение. Нечестие – больше внутреннее состояние, которое выражается в грехе, когда человек начинает как-то поступать, когда начинает себя вести вначале неправильно, но потом это становиться путем греха, укорененностью. И, наконец, разврат, когда человек совершенно не может поступать правильно, не имеет в себе цельности, распадается на страсти, и не может услышать уже волю Божию.

Первые три строчки, которые мы так долго разбирали – нечестие, грех, разврат – утверждаются через отрицание. А со второго стиха идет утверждение: кто есть праведник, как он должен поступать. И псалмопевец образно рисует нам этого праведника: «Но в законе Господа воля его и о законе его он размышляет день и ночь». Вот что должен человек делать. Очень просто. И это как раз ответ на вопрос: как быть спасенным и как спастись? Есть закон Господа, который нам дал Моисей, в самой явной форме – это десять заповедей, и есть у нас воля, наша человеческая. Нашу волю нужно поместить в этот закон. Больше ничего не нужно.

Но чтобы это сделать, нужно размышлять о законе день и ночь. Т.е.

вся наша жизнь должна быть измерена законом Божиим. И в прошлом, и в настоящем, и тогда и в будущем тоже всё будет идти по воле Божией. Люди часто ищут волю Божию о себе, ищут так, ищут этак, у всех спрашивают, у батюшек, к старцам ездят. А всё просто. Нужно поместить свою волю в закон Божий. А закон Божий нужно узнать, и, конечно, в первую очередь он открывается в Церкви через Библию. И тогда, когда человек делает первый шаг, то Господь сразу дает плоды человеку для дальнейшего пути, это всегда происходит явно.

Далее человек обращается к Богу и внутри себя решительно говорит, всё, «нет» старой жизни, грешной, развратной, «нет» ей. И полностью своё сердце, свою волю берёт в руки, как может, и направляет в закон Божий. И происходит, как сказано: «И будет он как дерево, посаженное при потоках вод». Что это значит? Есть дерево в пустыне, которое не знает, где источник воды живой. А этот человек посажен при потоках вод. Другое дело, что это дерево испорченное, и реанимация долгая у этого дерева может быть. Но оно уже при потоках вод, и всё равно реабилитация близка. «Которое приносит плод свой во время своё». Здесь образы такие красивые. Плод – своевременный плод. Есть преждевременные плоды, недозрелые, кислые. Есть несвоевременные плоды, когда морозом может побить. Плод нужен в свое время, тогда, когда его ожидают. «И лист которого не вянет» – образ того, что всё, даже самое мелкое, обретается в вечности. Для дерева лист – самая малая часть.

О.: «И во всём, что он ни делает, успеет». Что это значит?

В.: Почему он успеет и что он успеет? Вообще, для современного человека понятно, что такое успех. Люди иногда ради успеха пытаются положить всё: совесть, и душу, и непорочность свою, и честь, ради какого-то призрачного успеха пытаются положить на алтарь этого успеха. А здесь «успеет» понимается в смысле – «свершится».

О.: Господь уже говорит, ты это получишь обязательно.

В.: Совершится. Не то, что получишь. Это то будет свершениями в жизни. Помните, где в Евангелии написано: «Свершилось»? Один раз такое есть место, где Господь говорит «свершилось» и при этом испускает свой дух. Цель Его жизни свершилась. Он отдал жизнь за наши грехи. Всё успел Господь в жизни, всё совершил, если мы возьмем жизнь Христа Спасителя, когда он был человеком, в земной жизни. Он успел как профессиональный плотник в детстве, и, говорят, делал такие изделия, которые на всю округу прославились. Он собрал общину учеников, воспитал их. Эти ученики оказались способными воспринять Дух Святой в чуде Пятидесятницы. И, наконец, он многих людей спас от смерти, болезней.

Каждый из нас в этой жизни имеет своё призвание от Бога, кроме призвания жить в законе, чтобы наша воля была в законе, человек имеет призва-

ние что-то сделать, свершить в этой жизни. И часто человек, когда [ищет воли Божией о себе], ищет куда податься, человек думает о свершениях. Права интуиция у человека, когда он ищет, что бы совершить такого в этой жизни, чтобы имя осталось на века. Отчасти, здесь и честолюбивые мотивы бывают у людей, но, тем не менее, это и неплохо.

«Не так нечестивые, не так!» – очень выразительно и очень сильно сказано. Вот как бывает у праведников, что они всё успеют, и они будут как дерево, посаженное при потоках вод, и лист у них не будет вянуть. Здесь сказано о жизни некоторой, которая преизобилует во внутренних жизненных силах. А у нечестивых всё не так.

#### Часть II.

СИМВОЛ ВЕРЫ:

«Верую во единого Бога Отца Вседержителя, Творца небу и земли, всего видимым же всем и невидимым».

Остановимся на том слове, с которого начинается Символ Веры. Слово это – верую. Оно определяет собою всю тональность Символа Веры, его духовную исключительность и единственность. Поэтому, хотя слово это кажется знакомым и понятным, в него нужно вдуматься, его нужно заново открыть и постоянно открывать для себя каждому из нас.

Итак, что говорю я, или, лучше сказать, — о чём говорю, когда произношу слово «верую»? Мне кажется, достаточно задать этот вопрос, чтобы ощутить, прежде всего, глубочайшее отличие самого слова «верую» от всех других, которыми я выражаю содержание моего внутреннего «я».

Когда я говорю «я думаю», и мне и другим понятно, о чём идет речь: о направленности моего сознания на тот или иной объект. Сказать: «Я думаю, что есть Бог» — это значит высказать некую догадку, построенную на тех или иных предпосылках. Когда я говорю: «Я знаю, убежден, ощущаю», я остаюсь в пределах вполне объяснимых, разумных, ничего загадочного в себе не содержащих состояний моего сознания. Ни к одному из этих состояний слово «верую» не применимо, так как оно для них не нужно. Сказать «я верую, что идет дождь» просто глупо, так как тут я имею дело с объективным фактом.

Таким образом, очевидно, что слово «верую» относится только к тому, что во мне, и вне меня лишено очевидности. К тому, иначе говоря, что лишено и чувственной очевидности, и очевидности рациональной, и, наконец, очевидности фактической.

А вместе с тем (и тут мы подходим к самому главному) слово «верую» не только существует, и, следовательно, соответствует, хотя бы во мне, чемуто реальному и наполнено внутренней силой, так как не нуждается в подпор-

ках извне. Я говорю «верую» только про то, что глазами не вижу, ушами не слышу, руками не трогаю, к чему не имеет отношения никакое «дважды два четыре», но во что я верю и что этой верой я знаю.

«Бога никто никогда не видел...». Для верующих вера отлична от всего, так как в том суть ее, что направлена она на то, что «просто» знать и «просто» доказать невозможно. В этом смысле веру можно назвать и чудом, и тайной. Чудом ощущает ее, прежде всего, сам верующий. Действительно, откуда в душе, откуда в сознании эта одновременно радостная и страшная несомненность присутствия, встречи, дух захватывающей любви? Словно не я, а какаято сила во мне говорит: «Верую!» в ответ на эту встречу. Я не могу объяснить ее словами, так как слова – всё о земном, о фактах, о видимом и осязаемом. А опыт веры – так очевидно — опыт свыше, и как выразить, передать его? Словно не я куда-то пришел, а кто-то пришел ко мне, прикоснулся к моему сердцу: «Се стою у двери и стучу!» – этот стук, это пришествие ощутила душа и радуется, и знает...

Чудо и, следовательно, тайна. Вера – это прикосновение к тайне, узрение другого измерения, присущего всему в мире. В вере оживает тайный смысл жизни. За гладкой, объяснимой, однозначной поверхностью вещей начинает светить их подлинное содержание. Сама природа начинает говорить и свидетельствовать о том, что над нею, внутри нее, но отлично от нее. Говоря самыми простыми словами, вера видит, знает, ощущает в мире присутствие Бога. Она, по утверждению апостола Павла, есть «обличение вещей невидимых», и действительно, для верующего всё в жизни и сама жизнь начинают ощущаться как явление. «Небеса <проповедуют> славу Божию, творение рук Его возвещает <небесный свод>». Это не поэзия, это голос, это свидетельство веры. Чудо, тайна, знание, радость, любовь. Всё это звучит в слове «верую!» – одновременно и ответ и утверждение. Ответ Тому, Кто возлюбил меня, утверждение моего принятия этого происшествия, реальности этой встречи. «Верую!» – и дальше весь Символ Веры: рассказ, свидетельство о том, что узнала в этой встрече душа.

Слово «Бог» означает абсолютную высоту Божества, Его абсолютное превосходство над миром, опыт Бога как Высшего, Недостижимого, Другого, то именование Бога Отцом утверждает не только связь Бога с миром, но и такую связь, сущность которой в любви, близости и заботе. Если христианство отвергает многобожие и провозглашает Бога как абсолютное бытие, то с такой же силой отвергает и то восприятие Бога, которое называется деизмом. Это понимание Бога как «причины», или, по знаменитой аналогии Вольтера, как Часовщика, создавшего сложный механизм, приведшего его в движение, но в самом движении уже не участвующего. Именно такое – отвлеченное, чисто философское – понимание Бога и отвергается в именовании Его Отцом.

Отец дарует жизнь, но продолжает любить Свое создание, заботиться о нём, участвовать. Про Бога сказано в Евангелии, что «Он есть любовь». И потому в этом именовании Бога Отцом уже заложена, уже выражена и наша ответная к Нему любовь, наше доверие, наше любовное, сыновнее Ему послушание.

Мир сотворен, источник его в Боге. Он не сам из себя, не случайное сцепление клеточек, не абсурд. Он осмыслен, у него есть начало и есть цель, и всё в нём отнесено к высшей Божественной мудрости: небо и земля, видимое и невидимое. «И увидел, что это хорошо...». Этим исповеданием отвергаются всякое упрощенное понимание мира, всякое сведение его к чистой «объективности». Созданный Богом мир отражает Божественную мудрость, Божественную красоту, Божественную истину. Всё от Бога, всё пронизано высшим смыслом, и в этом, как мы увидим дальше, и радость, но и трагизм мира жизни в нём.

ВОЗМОЖНАЯ ПРОГРАММА КАТЕХИЗАЦИИ И ПОДГОТОВКИ КО КРЕЩЕНИЮ В ХРАМАХ МАЛЫХ ГОРОДОВ И СЕЛ

Не вдаваясь в рассуждения о смысле и о важности катехизации на приходах городского и сельского типа, предлагаю краткую программу катехизации в храме Первоверховных Апостолов Петра и Павла г. Полевской как возможный вариант подготовки ко Крещению в небольших приходах в малых городах и селах.

Притча о талантах, рассказанная Господом нашим Иисусом Христом (Мф. 25, 14-30), хорошо иллюстрирует тот факт, что все люди разные, и каждый человек имеют определенную степень восприятия знаний, в т.ч. и духовных. В этой связи необходимо проводить оглашение и катехизацию в разных формах. Предлагаем вашему вниманию две основных формы практикующих в нашем приходе.

1-я – Краткая катехизация для тех, кто готовится ко Святому Крещению: не только для оглашенных взрослых, но и для воспреемников-крестных и родителей крещаемых детей.

2-я – Основная катехизация для всех воцерковляющихся новопросвещенных христиан и для тех, кто изъявил согласие более основательной подготовки к Таинству Крещения.

Краткая катехизация состоит из 4-х и более бесед и заканчивается обязательной подготовкой к исповеди воспреемников и родителей детей, а для взрослых оглашенных к индивидуальной покаянной беседе.

# ТЕМАТИЧЕСКИЙ ПЛАН БЕСЕД «КРАТКОЙ КАТЕХИЗАЦИИ»

Каждая беседа может проходить в три-четыре встречи, чтобы услышанный материал был усвоен и прожит.

Первая беседа – это вводная беседа, на которой, в первую очередь, не-

обходимо донести до слушателей истинный смысл и цель Крещения. Очень важно разобраться с понятием термина веры-доверия, затем беседа переходит о христианском знании Бога, о творении мира и человека, о грехопадении и, как следствие, наследование испорченной человеческой природы – тленной, страстной, смертной, которую может исцелить только Христос Спаситель.

После этого предлагается в обязательном порядке (т.к. это «краткая катехизация») прочитать Евангелие от Марка к следующей встрече, через неделю, а еще через неделю Евангелие от Луки и Евангелие от Матфея. Здесь не должно быть жесткого требования чтения Евангелия за короткий срок, пусть читают и 2, и 3 недели, но обязательно все должно быть прочитано до конца и, в принципе, этим определяется и желание, и готовность человека к восприемничеству или крещению.

Обычно «Новый Завет» или «Библия» приобретается в церковной лавке или берется в приходской библиотеке. Важным пояснением является для слушателей, что в каждой христианской семье Священное Писание должно быть и его чтение не только благочестивая традиция, но основание христианской веры.

В подготовке к первой беседе можно воспользоваться следующей литературой:

- 1. Архимандрит Борис (Хопко) «Огласительные беседы с крещаемыми».
- 2. Епископ Иларион (Алфеев) «Во что верят православные христиане».

Вторая беседа проводится с теми, кто прочитал Евангелия или уже начал его читать. Обычно эта встреча предваряется рассказом, что такое Священное Писание и Священное Предание, о Божественном откровении: естественном и сверхъестественном. Важным моментом этой встречи должны стать вопросы слушателей о непонятных контекстах, словах и понятиях, с которыми они столкнулись при чтении Евангелия. Отвечая на эти вопросы, необходимо приближать ответы к главным понятиям о Христе Спасителе, о том, что Он истинный Бог и Человек, Его искупительный подвиг «нас ради и нашего ради спасения», какими плодами Искупления пользуется человек (примирение с Богом, очищение от грехов, полнота благ).

Если слушатели не задают вопросов, это показатель того, что они не читали Евангелие или оно совершенно им не интересно. Тогда можно применить такой прием: прочитать любой отрывок из Евангелия и объяснить его, связывая с современной жизнью человека.

Продолжать такого рода встречи нужно до тех пор, пока Евангелия будут прочитаны всеми или определенным количеством людей, готовыми идти дальше.

# Литература:

1. Иерей Олег Давыденков «Догматическое богословие. Курс лекций».

- 2. Епископ Василий (Кинешемский) «Беседы на Евангелие от Марка».
- 3. Епископ Иларион (Алфеев) «Во что верят православные христиане».

Третья беседа посвящается разбору православного Символа Веры. В этой беседе особое внимание уделяется пониманию троической терминалогии как основного догмата (непреложной истине) и учению Церкви о Боге Троице, и опять необходимо пояснить понимание соединения двух природ во Христе. Также объясняется цель и назначение основанной Христом Церкви, роль Святого Духа в жизни Церкви. Повествование о таинствах, совершаемых в Церкви, о союзе между Церковью Земной и Церковью Небесной должны быть поняты слушателями в аспекте необходимости принадлежать к Церкви для спасения.

Слушателям предлагается список литературы, которым они могут воспользоваться для более основательного понимания этой темы, но лучше рекомендовать в первую очередь «Закон Божий» и раздел «О вере христианской».

Каждый восприемник и взрослые оглашаемые должны научиться без ошибок читать Символ Веры или даже выучить его ко дню Крещения. Для этого посвящается следующая неделя или две.

Литература к подготовке:

- 1. Иерей Олег Давыденков «Догматическое богословие. Курс лекций».
- 2. Протоиерей С. Слободской «Закон Божий».
- 3. Епископ Иларион (Алфеев) «Вы свет мира».

Четвертая беседа в самом начале посвящается Заповедям Божиим и необходимости каждому христианину стремиться к духовно-нравственной жизни, как следованию за Христом. Особое внимание уделяется обличению современных пороков, пропагандируемых как нормы жизни. В этой связи мы стараемся объяснить недопустимость становиться восприемниками тем, кто находится в блудном сожительстве («гражданский брак»). Эти вопросы решаются на ближайшей исповеди, к которой готовятся будущие крестные и родители.

Далее беседа продолжается рассказом о таинствах и духовной жизни, и здесь очень важно доходчиво показать покаяние и исповедь как важнейшее духовное состояние нравственного возрождения личности человека, обретение духовного и душевного мира, а необходимость спасительного причащения Святых Таин – залог теснейшего соединения с Господом (Ин. 6, 55-56), возрастания в духовной жизни в залог будущего воскресения (Ин. 6, 57-58).

# Литература для подготовки:

- 1. Протоиерей С. Слободской «Закон Божий».
- 2. Епископ Иларион (Алфеев) «Вы свет мира».

3. Протоиер. Владислав Свешников «Очерки христианской этики».

К таинству Крещения мы приглашаем только тех, у кого исповедовались восприемники-крестные, а по возможности и родители детей.

Обычно крещение назначается в субботу, чтобы и новопросвещенные, и их восприемники смогли в воскресенье за Божественной литургией причаститься Св. Таин.

Но этим мы стараемся не ограничиваться и приглашаем всех на основную катехизацию и воцерковление, которое проводится в течении года с посещением одного раза в неделю бесед со священником в вечернее время.

#### Основная катехизация:

- 1. Основное задание составляет чтение весь год Священного Писания Ветхого и Нового Завета и соответствующие вопросы из прочитанного не только для понимания, но и правильного применения в своей духовной жизни по советам Святых Отцов.
- 2. По возможности регулярное посещение храмовых богослужений и соответствующие вопросы о смысле и чинопоследовании богослужений. Знакомство с годовым, недельным и суточным кругом богослужений, постижение смысла праздников, их иерархия.
- 3. Вопросы и беседы, связанные с освоением основных навыков духовно-нравственной жизни в Церкви. Регулярная исповедь и Св. Причастие.

Главным показателем успешного воцерковления будет являться не только укрепление веры, но искреннее желание христианина служения Богу, Церкви и ближним.



# ОПЫТ ПОСТРОЕНИЯ ЧЕТЫРЕХ ОГРАСИТЕЛЬНЫХ БЕСЕД

#### БЕСЕДА № 1

Зачем нужна катехизация.

Путь Богопознания.

Bepa.

Откровение.

Зачем нужна катехизация?

«Катехизация» — это древняя традиция Церкви Христовой. «Катехизация» — это греческое слово. Его славянский эквивалент — «оглашение». Ну а порусски это звучит как «призывание». Что это за призывание? Это, во-первых, призыв Бога к человеку, призвание каждого к служению и как результат обращение человека к Богу.

«Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? Как слышать без проповедующего?» (Рим. 10:14). Этот риторический вопрос апостола Павла показывает связь проповеди и призывания, т. е. говорит о необходимости слушания божественного учения как обязательного условия обращения к Богу. Поскольку в основе катехизации лежит обращение к Богу, то, конечно же, она может осуществляться в течение всей жизни человека. Однако с древних времен призывание Бога рассматривалось, прежде всего, как неотъемлемая часть процесса подготовки к Крещению.

Вопрос: Зачем усложнять жизнь тем, кто хочет принять крещение?

Потому что при крещении человек вступает с Богом в завет, то есть заключает договор. Вы, наверно, слышали что-то о Ветхом и Новом Заветах. Так вот, Ветхий Завет заключался с Израильским народом. Это по сути «земельный договор». Если евреи будут выполнять требования Бога, то Он даст им землю,

«в которой течет молоко и мед» и подарит им различные материальные блага. (Хотя это формальная сторона Ветхого Завета, а фактически он был дан для подготовки человечества к пришествию Христа). Новый Завет Бог заключает с каждым человеком отдельно. Потому что это «договор усыновления и духовного наследства». Этот договор может заключаться ТОЛЬКО С ЧЕЛОВЕКОМ, СОВЕРШАЮЩИМ ОСОЗНАННЫЙ ВЫБОР ВЕРЫ.

А как, скажите, можно ждать осознанного выбора от того, кто ничего не знает? Свобода выбора всегда связана с наличием знания и опыта.

**Пример:** Представьте себе такую нелепость: выборы директора детского сада. Детям предлагают двух кандидатов. Один готов собрать деньги с родителей, половину он хочет забрать себе, а половину потратить на игрушки и конфеты. Второй предлагает все собранные средства потратить на капитальный ремонт детского сада, заплатить за свет, за газ, закупить новое оборудование для столовой. Кого они выберут? Конечно первого. На самом деле у них нет выбора, потому что у деток нет понимания того, что такое коммунальные услуги и капитальный ремонт и в чем их преимущество перед конфетами.

Отсутствие знания арифметики лишает нас свободы участия в рыночных отношениях. Отсутствие религиозного знания означает отсутствие духовной свободы, отсутствие свободы совести. Поэтому Бог заключает Новый Завет только со свободным человеком, а значит, с тем, кто знает что он выбирает. Без знания духовных законов нет никакой духовной жизни, никакого благословения: «Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения: так как ты отверг знание, то и Я отвергну тебя от священнодействия предо Мною; и как ты забыл закон Бога твоего то и Я забуду детей твоих». (Ос.4:6).

Вопрос: Почему мы проводим катехизацию с теми, кто уже крещен?

Ну, во-первых, едва ли вы проходили катехизацию перед крещением. Вовторых, существует древняя традиция послекрещальной катехизации. Она называлась воцерковление. Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие. Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух. Эти слова мы читаем в евангелии от Иоанна (Иоан. 3:5,6).

Речь идет о Святом Крещении. Именно в крещении от Духа Святого возрождается дух человеческий. Его можно уподобить младенцу. До своего рождения младенец, пребывающий в утробе матери, конечно, же нуждается в специальном уходе. Так же и человек, проходящий предкрещальную катехизацию. По рождении дитя сугубо нуждается в пище, в средствах гигиены, в труде и в отдыхе. Так же и возрожденный дух человеческий. Естественно все эти потребности должны быть для него духовными.

Пища для души – Слово Божие, благодать Духа Святого, подаваемая в таинствах. Очищение – это омытие от «инфекции» грехов. Труд – молитва. От-

дыхает душа от греховных впечатлений, от примеров порока и разврата. Если ребенка долго не мыть или плохо кормить, он заболевает и вскоре умирает. Так же и дух. Орган, которым человек не пользуется, атрофируется и умирает. Дух подобен пламени, за которым мы постоянно должны следить. Дух связывает нас с Богом, источником счастья. Катехизация помогает человеку не только вернуться к Богу, но и жить в Церкви Христовой, а затем вести других людей по пути вечного спасения.

В чем функция крестных родителей? Если мы хотим с кем-то породниться, можно ли этих людей сделать крестными родителями наших детей? Крестные – это те, которые несут крест за своих крестников, пока они еще маленькие. Когда бесы нападают на ваших детей, то их своей молитвой и постом защищают крестные родители.

Путь Богопознания.

Существуют всего лишь два варианта познания чего-то:

Узнать самому.

Поверить авторитету.

Первый вариант тоже предполагает два направления:

Увидеть собственными глазами

Придти к познанию истины посредством логики.

Вопрос: мы можем увидеть Бога своими глазами? Почему?

Бог нематериален, и, по словам апостола Павла Он пребывает «в неприступном свете». Логически мы можем познать Бога? Какие-то о-ПРЕДЕЛения к Нему подходят? Нет, Богу невозможно положить предел. Анализ и синтез в логике – это «расщепление» и «воссоединение». Мы можем эти операции осуществить над Духом Святым? Верно, не можем. И как же нам верить в Hero?

Все мировые религии – это гадательные попытки построить суждение о Высшем Боге. Бог, видя нашу беспомощность, посылает нам Свое Откровение. Мы же имеем свободу принимать или не принимать Откровение Божье. И если мы принимаем его, то руководствуемся при этом, конечно же, верой. Вера. Вера – это первичная познавательная способность любого человека. Поэтому хвалиться ей так же нелепо, как хвастаться собственным носом. Когда младенец начинает познавать мир, он делает это верой. Ему говорят: это папа, а это мама, это горячий кипяток, а это оса – она кусается. Если ребенок не послушается маму и засунет руку в кипяток, то обожжется. После чего уровень доверия маме возрастет. Вера позволяет ребенку адаптироваться к жизни. Когда ребенок идет в школу, то ему дают там знания, но усваивает себе их он опять-таки верой!

**Пример:** Я не был на поле Куликовом в 1380 году. Откуда мне знать, что там дружина князя Дмитрия разбила войско хана Мамая? От того, что я верю учителю, а он верит учебникам. Вера нужна человеку и в постижении точных дисциплин. Мы принимаем на веру то, что мир познаваем, что существует пря-

мая связь между познавательными способностями человека и внешними энергиями, проявлениями «вещей в себе». Мы верим и поэтому мы знаем. Как тут не вспомнить знаменитое высказывание апостола. Павла: «Верой мы познаем, как века устроены словом Божиим». Лишь самую малость информации, которую мы получаем от авторитетов извне, мы можем на самом деле проверить.

И после окончания школы мы верим в любовь и потому любим, верим в честность и потому дружим. Мы верим в силу добра и творим его несмотря ни на что. И вся наша жизнь это испытание нашей веры на прочность. То, что недостойно доверия: низость, подлость, примитивный материализм – все это разоблачается жизнью, историей народов и цивилизаций. Когда ты садишься в автобус, ты веришь, что он исправен и водитель трезв. Когда ты берешь в руки газету «Аргументы и факты» ты веришь, что это целесообразно, что здесь для тебя есть что-то полезное. Вера имеет настолько важное значение в нашей жизни, что ее называют «шестым чувством». В сфере личных отношений это чувство играет намного большую роль, чем все остальные органы чувств. Своему мировоззрению, сформированному верой, мы порой больше верим, чем собственным глазам.

В отличие от пяти известных нам органов чувств вера способна в нас бесконечно развиваться. С годами наши глаза слабеют, слух нас покидает, но вера от этого не зависит. Развиваясь и раскрываясь, вера осваивает новые пространства, включая в спектр своего созерцания такие понятия, как добро и зло, жизнь и смерть, грех и праведность. Наступает момент, когда бытовая вера, адаптирующая нас к условиям земного бытия, превращается в веру религиозную. Это происходит тогда, когда мы открываем для себя существование духовных законов. Самым известным духовным законом является закон воздаяния: «Что посеешь, то и пожнешь».

А дальше многообразие религиозных интерпретаций. Получается, что религиозная вера есть результат творческого развития веры бытовой. Христианская вера отличается от всех остальных тем, что она представляет собой стремление к абсолютному послушанию Богу, которое выражается в исполнении евангельских заповедей. Когда Христос пришел на землю, он мог всех накормить и напоить, но не сделал этого. Почему? Потому что многие не имели веры, то есть они не были послушны Богу. Он часто говорил людям: «По вере твоей да будет тебе»! И я думаю, что эти же слова можно отнести и к нашим современникам.

Откровение.

Существует два вида Откровения: естественное и сверхъестественное. Естественное откровение – это идея тварного мира, красота природы. Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы. (Рим. 1:20)

Человек может познавать Бога из рассматривания сотворенного Богом мира, но это познание бывает несовершенным и недостаточным и может служить только приготовлением к вере или некоторым пособием к познанию Бога из Его Откровения. Для более ясного представления о Боге и мироздании Бог нам дает сверхъестественное откровение. Бог дал такое Откровение для всех людей, как всем нужное и спасительное, но поскольку не все люди способны непосредственно принять Откровение от Бога, то Он избрал особых провозвестников Откровения Своего, которые передали бы его всем людям, желающим его принять. Провозвестниками Откровения Божия были Адам, Ной, Авраам, Моисей и праведники. Они приняли и проповедовали начала Откровения Божия. В полноте же и совершенстве принес на землю Откровение Божие и распространил его по Вселенной через Своих учеников и апостолов Воплощенный Сын Божий, Господь наш Иисус Христос.

#### БЕСЕДА № 2

- 1. Священное Писание и Священное Предание.
- 2. Критерии истинности Слова Божия.
- 3. Имя Бога.

Священное Писание и Священное Предание.

Божественное Откровение распространяется между людьми и сохраняется в истинной Церкви двумя способами: посредством Священного Предания и Священного Писания. Под наименованием «Священное Предание» понимается то, что истинно верующие и чтущие Бога словом и примером передают один другому и предки – потомкам: учение веры, Закон Божий, Таинства и священные обряды. Все истинно верующие, соединенные Священным Преданием веры, в совокупности и преемственно, по устроению Божию, составляют Церковь, которая и есть верное хранилище Священного Предания, или, по изречению святого апостола Павла, Церковь Бога живого, столп и утверждение истины (1 Тим. 3,15).

Святой Ириней Лионский пишет: «Не должно у других искать истины, которую легко заимствовать от Церкви. Ибо в нее, как бы в богатую сокровищницу, апостолы в полноте положили все, что принадлежит истине, так что каждый желающий может принимать от нее питие жизни. Она есть дверь жизни» (Против ересей. Кн. 3. Гл. 4).

Священным Писанием называются книги, написанные Духом Божиим через освященных от Бога людей, называемых пророками и апостолами. Обычно эти книги называются Библией. Слово «библия» – греческое. Оно значит «книги». Этим названием выражается то, что Священные книги преимущественно перед всеми прочими достойны внимания. Древнейший и первоначальный способ распространения Откровения Божия есть Священное Предание.

От Адама до Моисея не было Священных книг. Сам Господь наш Иисус Христос Божественное учение Свое и установления передал ученикам Своим словом и примером, а не книгой. Тем же способом сначала и апостолы распространяли веру и утверждали Церковь Христову. Необходимость Предания видна и из того, что книгами пользоваться могут не все, а Преданием – все. Священное Писание дано для того, чтобы Откровение Божие сохранилось более точно и неизменно.

В Священном Писании мы читаем слова пророков и апостолов точно так, как если бы мы с ними жили и их слышали, несмотря на то, что Священные книги написаны за несколько веков или тысячелетий до нашего времени. Мы должны хранить Священное Предание в согласии со Священным Писанием. Апостол Павел пишет: «Братья, стойте и держите предания, которым вы научены: или словом, или посланием нашим» (2 Фесс. 2:15). Из этих слов мы видим, что устное наставление (слово) и Священное Писание (послание) вместе составляют то предание, которого мы должны держаться.

Предание нужно и теперь для руководства к правильному пониманию Священного Писания, для правильного совершения Таинств и для соблюдения священных обрядов в чистоте первоначального их установления. Святой Василий Великий говорит об этом следующее: «Из соблюденных в Церкви догматов и проповеданий некоторые мы имеем от письменного наставления, а некоторые прияли от апостольского предания, по преемству в тайне. Те и другие имеют одну и ту же силу для благочестия... Например, упомянем всего прежде о первом и самом общем: чтобы уповающие на имя Господа нашего Иисуса Христа знаменовались образом креста, кто учил писанием? К востоку обращаться в молитве какое послание нас научило? Слова призывания в преложении Хлеба Евхаристии и Чаши Благословения кто из святых оставил нам письменно? Ибо мы не довольствуемся теми словами, которые Апостол или Евангелие упоминает, но и прежде их, и после произносим и другие, как имеющие великую силу для Таинства, приняв оныя от неписанного учения. По какому также писанию благословляем и воду Крещения, и елей Помазания, еще же и самого крещаемого? Не по умолчанному ли и тайному преданию? Что еще? Самому помазыванию елеем какое написанное слово научило нас? Откуда и троекратное погружение человека, и прочее относящееся к Крещению; отрицаться сатаны и ангелов его из какого взято писания? Не из сего ли необнародываемого и неизрекаемого учения, которое отцы наши сохранили в недоступном любопытству и выведыванию молчании, быв основательно научены молчанием охранять святыню Таинств? » (Правило 97. О Святом Духе. Гл. 27).

Священные книги написаны в разные времена. Одни – до Рождества Христова, другие – после. Эти два раздела Священных книг имеют особые названия. Те Священные книги, которые написаны до Рождества Христова, на-

зываются книгами Ветхого Завета; те, которые написаны после Рождества Христова, называются книгами Нового Завета.

Вопрос: как читать Священное Писание?

При чтении Священного Писания нужно соблюдать следующее. Вопервых, необходимо читать его с благоговением как слово Божие и с молитвой о его понимании; во-вторых, с чистым намерением, для нашего наставления в вере и побуждения к добрым делам; в-третьих, понимать его следует в согласии с изъяснением Православной Церкви и святых отцов. Критерии истинности Слова Божия. Когда Церковь предлагает учение Откровения Божия и Священного Писания людям, не знающим его, то она показывает им следующие признаки того, что это есть истинное слово Божие.

- 1. Высоту этого учения, свидетельствующую о том, что оно не могло быть изобретено разумом человеческим.
- 2. Чистоту этого учения, показывающую, что оно произошло от чистейшего ума Божия.
  - 3. Пророчества.
  - 4. Чудеса.
- 5. Благодатное воздействие этого учения на сердца человеческие, свойственное только Божией силе.

Первый признак истинности Божьего слова - высота учения. Откройте любой учебник религиоведения и посмотрите, сколько места там занимает христианство по сравнению с другими религиями. Христианство обогатило человеческую цивилизацию огромным множеством абсолютно новых идей. Эти идеи поставили на недосягаемую высоту художественную литературу, искусство и науку. Многие шедевры мировой культуры являются таковыми только благодаря высоким идеалам Слова Божьего. А кто такие апостолы? Неграмотные рыбаки, в основном. Откуда у неграмотных людей такое богатство идей? Сами они разве могут это выдумать? Когда выступают спириты, злые духи, пишут послания, они пишут обычно всякую ерунду. Вызывают какого-нибудь духа, он пишет такую ерунду, что там читать невозможно. А слово Божие в этом смысле отличается очень сильно, оно отличается тем, что там все крайне трезво и удивительно нетривиально. Второй признак – чистота учения. Если Библию дал Бог Святой, то и слово должно быть святым. Нравственная планка Библии - разве есть ли что-нибудь выше ее? Хотя, согласитесь, что некоторые заповеди христианства встречаются в других религиях. Например: не убий, не прелюбодействуй, не укради.

Но если в других религиях это заповеди окончательные, уже ведущие к совершенству, то в христианстве это переходные заповеди закона, являющегося только «детоводителем ко Христу». Христос же дает нам новые заповеди, строже которых вы не найдете ни в одной религии.

В христианстве человек должен не только не украсть, но и не желать чужого. Справедливо не только не изменять жене, но и не засматриваться на других женщин. В этом смысле Библия удивительно отличается от других книг.

**Пример:** в Коране есть такой эпизод. Там Мухаммед влюбился в жену своего приемного сына. И тут к нему приходит откровение: Мухаммед, у тебя не должно быть приемных сыновей. Все не так, все неверно, ты ошибаешься. Мухаммед передает откровение – значит, приемный сын сразу перестает быть приемным сыном. Потом приходит откровение: жена приемного сына должна развестись с ним. Приходит откровение – значит, приемный сын, верный пророку, разводится с женой. Потом приходит третье откровение: Мухаммед должен жениться на ней. Это удобно, конечно. Есть у мусульман и заповеди. Например, такая: нельзя убивать никого из верующих, правда, неверных убивать можно. Или, например, откровение приходит: вы должны отдавать пророку одну четвертую часть добычи, если не можете, ну, ладно, – пятую часть.

Или, например, там откровение было такое замечательное: всем разрешается иметь четыре жены и сколько хочешь наложниц. Но Мухаммеду разрешается иметь сколько хочешь жен. А вот жен Мухаммеда брать никто никогда не имеет права. Я все это сравниваю, чтобы стало понятно, что нравственный уровень слова Божия несопоставим ни с чем. В греческой мифологии вообще нравственность как таковая отсутствует полностью. Действительно, языческие боги живут по своим, часто совсем не нравственным законам. А слово Божие абсолютно нравственно. А теперь посмотрите: если бы все это писал обычный человек, который по написанному должен был бы жить сам, стал бы он писать это для себя? Нет. Потому что любой, кто читает Евангелие рано или поздно задает резонный вопрос: Если требования ко спасению настолько строги, кто же тогда может вообще спастись? Христос отвечает на этот вопрос апостолов: «Человеку это невозможно, Богу все возможно». То есть это самому сделать невозможно, только с Божьей помощью. По сути исполнение заповедей Евангелия - это явное Божье чудо. И на протяжении всей истории христианства оно совершается на глазах тысяч людей. Вот что такое слово Божие, чистейшее слово Божие.

Следующее, третье свидетельство того, что Библия – слово Божие, чудотворение ее авторов. Об этом мы знаем не только из Ветхого Завета, но и из Нового. Апостолы тоже творили чудеса, об этом евреи говорили. В Талмуде содержится упоминание, что, например, ни в коем случае не ходите к христианам, к апостолам, которые исцеляют в субботу, это запрещено. То есть даже враги говорили, что апостолы творили чудеса. Причем такие, каких никто не мог воспроизвести. Никто не может, например, воскресить мертвых. Знаете почему? Потому что только Творец может воскресить мертвых.

Пример: Преподаватель Московской Духовной академии Юрий Макси-

мов писал работу по мусульманским чудесам. В исламе происходили чудеса, настоящие, но ни одного воскресения мертвых зафиксирован не был. Исцелять могут, а воскресить мертвого не могут. Причем даже были попытки, но при неудаче они говорили: ну, это не для нас. Один мусульманин честно сказал, что воскрешать способны только христиане. Следующее, четвертое, свидетельство богодухновенности Библии, одно из самых ярчайших, – это пророчества. За много веков до происшедших событий в Библии точнейшим образом описано то, что произошло. Самые известные пророчества – о Христе. Существует триста тридцать три сбывшихся пророчества. И эти рукописи написаны за несколько веков до Пришествия Христа совсем не христианами. Там сказано, что Его продадут за тридцать сребреников, что Его пронзят. Что Он родится в Вифлееме, что Его будут судить и языческие власти, и иудейские власти. И множество других пророчеств, которые были сделаны и сбылись спустя много веков. Есть пророчества, не только касающиеся Христа, касающиеся вообще судеб мира.

**Пример:** Есть предсказание, что Вавилон, царство царств, гордость халдеев, стонет болотом, местом обитания ежей и никогда не будет построен вновь. В очередной раз пророчество сбылось не так давно. Дело в том, что Саддам Хусейн хотел построить Вавилон. У него была гигантская идея построения и восстановления Вавилона. И все кончилось знаете чем? Он остался с большим болотом, где живут ежики, в больших количествах змейки. Как и предсказано пророками, там совы ухают в увеселительных домах, и по ночам там опасно оставаться, потому что куча привидений. Причем написано было в то время, когда Вавилон был мировой столицей, как Нью-Йорк, как Москва, как Лондон.

Посмотрите книги Нострадамуса: у него пророчества становятся таковыми после того, как они исполнились. Дело в том, что они так своеобразно написаны, что его можно перевести, как угодно, сколько хочешь способов трактовки и по любой ситуации. Как только что-то произошло, сразу у Нострадамуса находится. Почему? Потому что появляется другой перевод, оттуда находится значение для слов и так далее. Я тут как-то читал исследование пророчеств Нострадамуса издание девяносто первого года про будущее, и там было сказано у Нострадамуса, что в девяносто шестом году будет ядерная война в Европе. Не будет больше Лиона, а Париж уйдет под море. Видите, какова статистика случаев лжепророчества, когда человек пытается с помощью демонов что-то делать.

Пророк Мухаммед рассказывал, как у него происходило видение. Он говорит, что впадал в эпилептические припадки. Знаете, кто такие эпилептики: человек падает на землю, пуская пену изо рта? То есть Мухаммед так же получал откровение. И после этого у него в голове появляются огненные знаки. Он их читал, а потом сравнивал со звездами – он же астролог был, – и они совпадали, и он писал свои книги. Может ли что либо подобное происходить с библейским

пророком?

И, наконец, последнее, пятое, одно из важнейших свидетельств того, что Библия – это слово Божие, это действие слова Божия на человека. Антоний Великий, основоположник монашества, знаете, как ушел в пустыню? Он шел на огород, решил по дороге в храм зайти. Там на литургии читали, как обычно всегда читают, слово Божие. И он услышал такие слова: «...если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мф. 16,24). Антоний тотчас вышел, продал свой огород, раздал все бедным и ушел в пустыню. Видите, какая сила! Да он все потерял, но знаете, что он получил? Он получил свободу. Свободу следования к Богу.

Или, например, такой случай, когда один мученик – это уже было не так давно, – бывший мусульманин, стал христианином. А вы знаете: по мусульманским законам принятие христианства карается смертной казнью, то есть любой мусульманин, принявший христианство, должен быть убит. В мусульманских странах это до сих пор происходит. Слава Богу, у нас в России такого нет. И вот у него была такая ситуация: его арестовали, обвинили в принятии христианства, и он не знал, что отвечать. Он думал-думал (ему дали время на раздумье), как сказать, кто он такой? Дело происходило в Турции, где христиан пытали, поэтому тот человек очень боялся. И пошел для утешения в храм Божий, как обычно все христиане делают. И там услышал: «Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным; а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцем Моим Небесным» (Мф. 10,32-33).

И когда пришли турки, он им сказал: я христианин. Его пытали чуть ли не сорок дней непрерывно. Потом после пытки вытаскивают его из пыточной, тащат его опять на суд, спрашивают его: как ты? Теперь, сейчас-то хоть ислам примешь? Он говорит: хотите увидеть, кто я такой, развяжите мне руку. Ему развязывают руку, он ею крестится, крестное знамение на себя накладывает. Ему отрубили голову, и он отошел на Небеса. Вот видите, как слово Божие преобразило человека! А есть еще примеры. Но на самом деле это касается не только слова Божия, вообще Предания Церкви. Вся церковная жизнь преображает человека.

Вопрос: Как часто, мы, христиане, должны читать Библию?

Христианин православный, который не почитал хотя бы день слово Божие, совершает грех и должен в нем каяться. Почему? Св. Иоанн Златоуст говорил, что невозможно нам спастись без Священного Писания, а с ним легко спастись.

Имя Бога. Выше мы говорили, что Бог является для нас источником счастья. И если вы можете назвать сейчас самое главное условие счастья, то это и будет одно из самых прекрасных имен Бога! Правильно: Бог есть любовь. Кто

не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь. Любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир Единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь через Него. (1Иоан. 4:8,9) Мы верим, что Бог любовь, но любовь не слепая, а мудрая, святая. Верим, что Бог – не просто Личность, а Сверхличность, потому что это три Личности, Которые являются Единым Богом, – Отец, Сын, Дух Святой. Это тайна тайн, самая главная из всех в христианстве.

Во имя Троицы мы принимаем крещение, во имя Троицы мы получаем усыновление, во имя Троицы мы получаем прощение грехов. Почему мы верим в Троицу? Потому что так открыл Бог. Мы знаем, что неверие в Троицу подразумевает неверие в любовь. Например, мусульмане не верят, что Бог – Троица. И они не верят, что Бог – любовь. А мы верим, что Бог есть любовь и поэтому – Троица. Кого Бог любил до сотворения мира? Бог любил Сына Своего и Духа Святого. А если Он один, одинокий? То он – Великий эгоист? Но это не так, мы знаем, что Бог всегда верный и любящий, Он – Любовь, именно потому, что Он Троица. Есть разные попытки логического обоснования троичности.

**Пример:** Можно сравнить Троицу с солнечным диском, от него идущим лучом и теплом. Солнечный диск – символ Отца, луч – символ Сына, а тепло – символ Святого Духа. Хоть они и различаются между собой, но составляют единое нечто. Но это только образ. Или, например, река – это источник, русло и устье – три составляющие одного целого, хотя они и различаются между собой, сущность одна. Но это все образы, которые должны проиллюстрировать тайну. Тайна останется тайной. Мы не можем сказать, почему Бог – Троица. Троичность существует без всяких «почему». Нельзя думать, что если докажешь, то Бог – Троица, а если не докажешь, то Он – не Троица.

Бог Троичен Сам по Себе, хотим мы этого или нет. Догмат Троицы внутренне непротиворечив, то есть мы не говорим, что Бог Троичен по сущности и Един по сущности, – это было бы логическое противоречие. Мы не говорим, что Он Троичен по Личности и Един по Личности, – это тоже было бы логическое противоречие. Но мы знаем, что Он Троичен: три Личности, три «Я», три Самосознания, и одна Сущность. И все три – Един Бог, Одно Царство, Одна Слава, Одно Могущество, Одна Держава, Одна Власть.

Итак, мы верим в три Личности. Первая Личность – это Отец. Имя Его – Отец. Причем слово, как говорит святой Кирилл Александрийский, имя Отец больше, чем имя Бог. Почему? Потому что Бог является Отцом вне зависимости от творения. Он – вечный Отец.

Вопрос: Можно быть отцом без детей? Бездетным отцом можно быть?

Нет, конечно. Поэтому Бог Отец всегда имеет Сына. Очень важно помнить, что Сын рожден Отцом без матери. Многие думают, ошибочно думают, у мусульман некоторых есть идея, что христиане будто бы считают, что Он плотский Сын Отца. Это глупость. Бесплотный Отец рождает бесплотного Сына.

Иисус Христос, Сын Божий, Его другое имя – Логос, Сын, Слово. Он – Слово Отца. Как наш ум выражает себя в слове, можно сказать, что наш разум порождает слово, так и Отец порождает Сына, Который является вечным Самооткровением Отца. Отец – безначален, Он не имеет никакого начала. Не только в смысле времени, в смысле времени не имеет начала ни одна из Личностей Божественных – Предвечный Отец, Предвечный Сын, Предвечный Дух Святой. Они все вечные. Они все святы. Они все совершенны. Они не имеют начала в смысле времени появления, ведь время это категория материального изменения.

Отец – источник бытия Сам по Себе. Он обладает всей полнотой Божественной природы и всю ее дает в рождении Сыну. Бог Сын, Слово Отца – вечное Откровение Отца, печать образа Отца, икона Отца вечная, сияние Его Славы, Свет, от Света Воссиявший. Он вечно рожден от Отца. И вечно рождается. Почему мы говорим, что Сын и рожден, и рождается? Рожден, поскольку всегда совершенен, в Нем нет никакого течения, никакого процесса. А рождается, потому, что Он вечно от Отца. То есть, Он не оторвался от Отца в рождении, как это делаем мы при рождении от матери. Перерезанная пуповина – это для нас образ пресечения живительной связи с Богом, которая возникла в грехопадении. При Рождении Сына эта связь не пресекается. Отец весь в Сыне, и Сын весь в Отце. И рожден прежде всех веков, то есть прежде всякого времени.

Вот вы Символ Веры учите, там сказано: «...иже от Отца рожденнаго прежде всех век». И рождение Его неподвластно никаким страстным характеристикам, оно подобно тому, как свечку возжигают от свечки. Отец родил Сына, но не изнемог, не уменьшился. А Иисуса Христа называется Силой Отца. Он – вечная Сила Отца. Отец родил Силу, но Сам не обессилел. Христос называется Премудростью Отца. Отец родил Премудрость, но не стал глупым. Подобно тому, как свечка от свечки зажигается и не уменьшается. Так же Равный рождает Равного. Поэтому мы говорим, что Он «единосущен Отцу», то есть имеет ту же самую сущность, что и Бог Отец. Иначе бы, как говорит Григорий Богослов, не было славы для Отца в рождении Меньшего Сына. Представьте себе: вот у вас дочка. Я думаю, что вы были бы недовольны, если бы вместо девочки вам досталась очень красивая механическая кукла. Точно так же и для Отца Небесного честь в том, что в Сыне вся полнота Отца. Даже у думающих людей есть понятие о том, что слово-мысли человека должны быть зеркальным отражением ума. Разве можно представить себе совершенного Бога, который не может своей мыслью объять Свое знание, Самого Себя. Конечно же, нет. И Бог Сын отличается от Бога Отца только одним – рождением, тем, что Он рожден от Него.

Три Личности Троицы отличаются между собой только личными свойствами. Свойство Отца – быть Безначальным, Нерожденным, свойство Сына – быть Рожденным от Отца, и свойство Святого Духа – быть Исходящим от Бога

Отца. Без этих свойств Личности бы смешались. Была ересь, которая смешивала Личности, говорила, что на самом деле Бог – это одна Личность с тремя масками.

Есть другая ересь – «свидетели Иеговы», которые говорят, что Сын Божий – это творение, но это хула на Бога. Мы знаем, что Он Слово Отца и поэтому, конечно же, единосущен Отцу. Поэтому всякий, кто не чтит Сына, не почитает Отца. Так же мы верим в третье Лицо Святой Троицы. Дух Святой – это Бог, и Он, в отличие от Сына, исходит от Бога Отца. Источником Его тоже является Бог Отец, но иным образом: Дух Святой исходит от Отца. Он не Сын и не Брат Богу Сыну. Он иная Личность. Мы знаем, образ Троицы можно сравнить с теплом, которое тоже исходит от Солнца, но не является солнечным лучом, а совместно с лучом приходит на землю. Поэтому и Сын открывается Святым Духом.

Дух Святой открывает нам Иисуса из Назарета, Сына Божия. Дух Святой является истинным автором Священного Писания, это Он вкладывал в уста пророков предсказания и наставления. Дух Святой участвовал в воплощении на земле Сына Божия, о чем мы говорим в Символе Веры: «...и воплотившегося от Духа Свята и Девы Марии и вочеловечившегося». Дух Святой сошел на апостолов и собрание последователей Христа превратил в Тело Христово, то есть в Церковь Христа. И сейчас Дух Святой руководит Церковью и хранит ее как непорочную невесту Христову. Дух Святой раздает христианам различные дары, необходимые всем нам для совместного служения Богу. И в частности Он дает некоторым христианам силу рассуждения, то есть способность истинного понимания Слова Божия.

Вопрос: Разве имя Бога не Иегова? Есть ли у Него еще имена?

В библии есть такое имя Бога, но оно не единственное Его имя. Смотрите сами: Ис. 57:15 («...святой имя Его») и Ис. 63:16 («...имя Твое Искупитель наш»). Надо сказать, что в оригинальной еврейской библии нет гласных букв. И потому имя Бога евреи писали четырьмя согласными: ЙХВХ. Это называется тетраграмматон. Какие гласные сюда можно поставить? Вопрос сложный, потому что евреи давным-давно потеряли огласовку этого имени. Один католический монах попытался найти гласные для этого слова и вот что он придумал: он взял еврейское слово Адонай (Господь) и гласные из этого слова (а, о, а) подставил в тетраграмматон. Получилось Й-а-Х-о-В-а-Х, а по-русски Иегова. То есть это произношение надуманное. Полагают, что оно переводится как ТОТ, КТО ДАЁТ СТАНОВИТЬСЯ.

Хотя и перевод нетверд.

Мы с вами не будем в буквализме уподобляться свидетелям Иеговы. Потому что в Новом Завете черным по белому написано: «Ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись».

(Деян. 4:12) Речь идет об имени Иисуса Христа. «Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних» (Фил. 2:9-10)

**Пример:** Ко мне подходили Свидетели Иеговы. Говорят мне: «Мы свидетели Иеговы!» А я спрашиваю: «А вы видели Иегову?» – «Нет!» – «Какие же вы тогда свидетели?» – «А про нас в Библии написано: «Вы свидетели Мои». – «Как вас зовут?» – «Света и Лариса». – «И что? В Библии написано: Вы, Света и Лариса, мои свидетели? Слово» «свидетель» – это юридический термин, он всегда относился только к тем, КТО ВИДЕЛ СВОИМИ ГЛАЗАМИ. А если вы говорите, что вы видели то, чего на самом деле не видели, то кто же вы тогда? Свидетелем Иеговы на самом деле может быть только тот человек, который во-первых: видел Христа, во-вторых верит, что Христос это и есть Иегова».

Вопрос: Почему вы говорите, что не спасутся нехристиане?

Потому что они хулят Сына. Сын – Самооткровение Отца. Спасение – соединение с Отцом. Можно ли соединиться с Отцом помимо Его Самооткровения? Вы можете узнать, что у меня на уме без моего слова? Вы можете узнать об Отце без Его Слова? Конечно, нет. Настоящее знание заключается в том, что ты соединяешься с тем, кого ты знаешь. По-настоящему узнаешь человека, когда с ним поживешь одной жизнью. И наша задача – не просто узнать Бога теоретически, какие у Него свойства. Мы сейчас узнали, но это недостаточно для спасения. Нужно жить с Ним общей жизнью. А эту жизнь Кто дарит? Сын. Как Христос сказал: «Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня» (Ин. 14,6).

#### БЕСЕДА № 3

- 1. Смысл и назначение творения.
- 2. Грехопадение.
- 3. Спасение только во Христе.

Смысл и назначение творения.

Итак, мы верим, что три Личности Бога, т. е. Отец, Сын и Святой Дух соединяются в любви в одну сущность. Это и есть христианская Троица. Бог сотворил весь мир, который условно можно разделить на видимый и невидимый. Невидимый мир – это мир ангелов, которые сотворены как служебные духи. Видимый мир это мир человеческий. Бог сотворил мир от избытка своей любви. Бог был свободен. Он был счастлив в любви и без материального мира, но Он сотворил мир, стремясь приобщить его своей гармонии и любви.

Но как можно научить любви и гармонии камни и деревья? Средством, связывающим мир бездушной материи и мир духовный, стал человек, имеющий две природы – духовную и материальную. Духовной природой человек был способен усваивать свет и благоухание Божественной красоты. Посред-

ством своего земного тела он должен был водворять в материальном мире ту гармонию, которую он познал в Боге. Человек по учению Священного Писания сотворен по образу и подобию Божьему. Образ Божий в человеке заключается в непорочности его духовных сил: в уме, в чувстве (в сердце) и в воле. Они даны человеку для того, чтобы он познавал высшее благо и воплощал его в своей жизни. Высшим благом мироздания является Всесвятая воля Творца. Подобие Божие состояло в возможности возведения сердца, ума и воли, в единство сходное с единством лиц Пресвятой Троицы. Если бы это произошло бы, то сердце научилось бы любить, ум приобщился бы к Божественной мудрости, а воля соединилась с волей Божественной, что привело бы человека к святости. Первых людей звали Адам и Ева.

Грехопадение.

Денница был сотворен Богом как ангел утренней зари. Он возгордился, пожелав иметь Божественную силу и почести, которых он не был достоин. Он увлек за собой часть ангелов и повел против Бога войну, превратившись в сатану. Так в мире появилось эло. Человек, как венец творения и любимое создание Божие, стал объектом особого внимания сатаны. Лестью и обманом ему удалось поселить в сердце Адама и Евы зерно недоверия своему Творцу. Затем они отпали от Бога через нарушение заповеди, которая запрещала вкушать плоды от древа познания добра и эла. На языке Священного Писания это означает, что они захотели стать самобытными как Бог. То есть они захотели иметь всю полноту жизни, но без Бога. В результате грехопадения:

- 1. Человек потерял безгрешность.
- 2. Человек стал страдать.
- 3. Человек потерял бессмертие и стал смертным.

Представьте себе полноводную реку, которую перекрыли плотиной. Сначала вода приходит в состояние покоя и превращается в озеро. Затем это озеро начинает гнить и превращается в болото. Приблизительно то же самое стало с человечеством, которое потеряло связь с Богом. В результате грехопадения само естество человека изменилось, потеряв свою цельность. Сердце сделалось бесчувственным, а ум притупился. Он оказался неспособным к проникновению в суть вещей. Воля стала слабой настолько, что человек даже видя страшные последствия своих деяний, не мог остановиться и шел на грех, как на убой.

Так был искажен образ Божий в человеке. Все душевные силы человека стали действовать хаотически и превратились в страсти. Кстати в русском языке слово «страдание» имеет этимологический смысл «дань страстям». Отметим, что со времен грехопадения страдание человека коренится в самой его природе. Это состояние внутреннего хаоса и разлада в человеке называется еще духовной смертью. Человек без Бога мертв духовно. Он может есть, пить,

ходить в кино, строить планы на будущее и не знать, что он мертв. И даже если по меркам среднего обывателя жизнь такого человека интересна, тем не менее он не испытывает даже 0,001-ой доли той полноты, которую он имел бы в Боге. Логическим последствием смерти духовной стала смерть физическая. Вначале стихия саморазрушения затрагивает только душу, затем она переходит и на тело.

Человек начинает болеть и, в конце концов, умирает. Спасение только во Христе. На протяжении веков огромное количество людей пыталось спасти человечество своим учением. В лучшем случае эти пророки и философы могли немного облегчить страдания людей. Но исцелить саму природу человека, избавив его от греха и смерти, не могло ни одно учение.

Будду и Конфуция, Мухаммеда и Эпикура, Лао Цзы и Платона объединила одна всеобщая могила человечества. И хотя у всех у них было свое особое учение, но смерть все равно настигла и соединила их с остальным человечеством. Есть только один Человек, над которым смерть не имела власти – Иисус Христос. Кто же этот Человек и как ему удалось победить смерть? Помните, вначале мы рассказали вам о том, что Бог есть любовь? И эта Божия любовь не оставила падшее человечество в его горе. Бог решил Сам придти в мир, стать человеком, разделить с людьми их горе и исцелить человеческую природу. Одно из Лиц Святой Троицы – Сын Божий становится самым настоящим человеком, но не перестает быть Богом.

Это событие в христианском учении называется таинством БОГОВО-ПЛОЩЕНИЯ. Случилось это в нулевом году нашей эры в городе Вифлеем. У одной благочестивой еврейской девушки по имени Мария родился младенец от Святого Духа, и назвала она свое Дитя Иисусом. В тридцать лет Иисус вышел на проповедь. Он проповедовал пришествие Небесного Царствия и покаяние в грехах. Надо сказать, что вся Его жизнь от начала до конца была исполнением древних пророчеств, которые были даны людям для того, чтобы они смогли отличить истинного Помазанника Божия (Христа) от огромного множества лжепророков и лжехристов.

И вот по этим пророчествам люди поняли, что перед ними не просто очередной проповедник «общечеловеческих ценностей». Перед ними Сам воплощенный Бог. Пророчества указывали, что Христос должен умереть мучительной казнью и воскреснуть из мертвых. Почему же он должен умереть? Вы никогда не задумывались, почему в христианских странах нет таких казней за грехи, как, например, в государствах, живущих по нормам шариата? В мусульманских странах за воровство отрубают руку, а за блуд побивают камнями.

Почему же у нас этого нет? Неужели у нас нет этих грехов?

Нет, грехи-то у нас есть, но все наши грехи прошлые и будущие берет на себя Христос, который Сам был абсолютно безгрешен. А раз Он берет грехи,

то и возмездие за них, самым страшным из которых является смерть. Характер жертвы Христа, его всецелой самоотдачи показывает нам основное качество безупречной любви Христовой – смирение. Вот отличительное качество истинной любви от множества обольстительных картин земной похоти. Бог подверг Себя страшному позору, позволил казнить себя самой отвратительной казнью, чтоб разделить горе погибающих, чтобы отпустить измучившихся на свободу. Есть еще одна причина, по которой он должен был умереть. Он пришел для того, чтоб победить смерть, а это возможно только для того, кто сам смертен. Здесь уместно остановиться и немного помолчать. Нам предстоит рассмотрение самой сложной для понимания идеи христианства. Суть ее очень метко выразили святые ранней Церкви:

Бог стал Человеком, чтобы человек стал богом (по благодати). Что это значит? Выше мы говорили, что проблема греха состоит в разрушении самой природы человека. И как трудно уговорами лечить пулевые ранения, так же трудно каким-либо учением вылечить душу человека. Исцеление человечества осуществляет Бог не в библиотеке, а в Самом Себе. Для этого Он и становится Человеком. В качестве примера можно вспомнить подвиг врача, который заражает себя какой- либо страшной болезнью, чтобы найти средство ее обезвредить. Конечно, это опасный эксперимент. Но если врач побеждал болезнь, то его кровь становилась для человечества настоящим сокровищем. В крови такого человека образовывались антитела, противостоящие болезни, и он становился донором для тысяч больных людей.

Что-то подобное сделал с человечеством Господь наш Иисус Христос. Только лечил он не просто болезнь, а греховную порчу и саму смерть. Бог Сын берет человеческую природу, исцеляет ее в Себе Самом, а затем возвращает ее людям обновленной, очищенной и единой. Но это происходит не в переливании крови, а в таинствах Церкви. У святого Кирилла Иерусалимского есть удивительный образ этого чуда исцеления человечества от смерти. Святой Кирилл рисует перед нами образ гнилого, бесплодного дерева. Его бесполезно поливать и удобрять, поскольку сам корень этого дерева гнилой. А рядом премудрый садовник выращивает новое дерево. Это растение чисто и совершенно, потому что корень чист. Далее веточки падшего дерева срезаются, очищаются и прививаются к новому прекрасному дереву. И вот эти веточки приживаются, покрываются листочками и начинают обильно плодоносить.

Как это можно понять? Гнилое дерево – это род человеческий. Его корни – наши прародители – Адам и Ева. Премудрый садовник – Бог Отец. Корнем нового дерева является Иисус Христос. Он является нашим духовным прародителем, и называется вторым Адамом. Новое чистое древо – новое человечество, происшедшее от Христа. Это новое человечество еще называют Церковью. Святое Крещение есть в этом образе именно чудо привития ветхих ветвей

к древу Церкви. Питание же от него целительными соками – есть сама жизнь в таинствах Церкви и прежде всего участие в Св. Евхаристии.

Конечно, это всего лишь образ. Он только приближает нас к пониманию тайны спасения. Мы должны понимать, что возвращение человечеству исцеленной природы происходит так же таинственно, как само Боговоплощение. Для этого явления в литературе древних христиан есть специальный термин: «ОБОЖЕНИЕ». Как Бог воплощается среди людей, рождаясь от Пресвятой Девы, так же люди обоживаются в Боге, рождаясь от Всесвятого Бога. Понять это умом трудно. Бог воплощается, а люди обоживаются. И то, и другое – чудо, постигаемое верой. Но где нам взять такую веру? Такая вера рождается и укрепляется в человеке, когда он начинает на практике исполнять учение Христа, изложенное в священном Писании. Чем интенсивнее наша духовная жизнь в Церкви Христовой, тем основательнее наше знание Бога и пути нашего личного спасения. И наоборот: чем меньше человек следует заповедям Евангелия, тем больше хамства, формализма и невежества в его «богословии».

Практическая сторона христианской веры.

#### БЕСЕДА № 4

- 1. Крещение, покаяние и Церковь.
- 2. Невидимая брань.

Исполнение заповедей Евангелия приводит человека к истинному знанию самого себя, своих немощей и страстей. Это познание рождает в его душе чувство крайней нужды в Искупителе. Святитель Игнатий Брянчанинов говорит, что это чувство является самым началом подлинного обращения человека ко Христу. И, наоборот, без видения своей погибели, своего собственного богоотступничества нет спасения во Христе. «Не осознающий своей греховности, своего падения, своей погибели, не может принять Христа, не может уверовать во Христа, не может быть христианином, — пишет святитель Игнатий. — К чему Христос для того человека, кто и сам разумен, добродетелен, удовлетворен собой, кто признает себя достойным всех наград земных и небесных». Из поучения св. Игнатия Брянчанинова можно сделать два замечательных вывола:

- 1. Без понимания своей внутренней испорченности человек не может стать настоящим христианином.
  - 2. Видение своей греховности предшествует вере во Христа.

Принимающему Святое Крещение взрослому человеку нужна вера во Христа. Из слов святителя мы поняли, что нельзя уверовать во Христа тому, кто не имеет внутренней нужды в Искупителе, кто не имеет в своей душе глубокого и искреннего покаяния. Вот почему Сам Господь начал свою проповедь с призыва к покаянию: «Покайтесь и уверуйте в Евангелие».

<u>Вопрос:</u> Что такое покаяние? Какой смысл каяться, а потом опять грешить?

В переводе с греческого «покаяние» есть «изменение ума, исправление основ жизни». В православной традиции это слово имеет два значения:

- 1. Покаяние обращение. Это некое внутреннее усилие, которое предпринимает человек для того, чтобы примириться с Богом. Когда человек понастоящему открывает любовь Бога, то готов оставить все что угодно и идти куда угодно ради Него. Он готов просить у Бога и людей прощения, он готов изменить всю свою жизнь и наполнить ее духовным содержанием. Это и есть обращение к Богу.
- 2. Покаяние исцеление. Это процесс исправления души, который может совершаться в течение всей нашей жизни. Такое покаяние является как бы продолжением крещения. Оно завершает усыновление человека Богу, начатое в крещении, изменяет его ум, сердце и волю, восстанавливая в человеке искаженный образ Божий. Схематически это можно изобразить так: ...Суд совести покаяние-обращение; крещение покаяние-исцеление. Отметим, что истинное покаяние жаждет как можно скорее оставить грех, исправиться. Если человек снова возвращается к прежнему греху, то это говорит о том, что он не покаялся.

Как уже было сказано выше – крещение это вхождение человека в Церковь, как в новое, обновленное человечество. Как веточка прививается к виноградной лозе, так и человек прививается к Церкви посредством крещения. И как через это привитие ветвь питается от корня, так же через вступление в Церковь христианин духовно питается от Христа. Человек, живущий вне Церкви, не участвующий в Церковных таинствах отпадает от Церкви, словно он бесплодная ветвь. Такая ветвь засыхает и бросается в огонь.

Пребывая вне Церкви, человек пребывает вне спасения. Св. Павел называет Церковь Телом Христовым. Главой же этого тела является сам Христос. В нем каждый христианин – какой-то важный орган. Кто-то «духовный глаз», кто-то «рука», кто-то «ухо». Скажите, что будет, если у вас палец отрезать и выкинуть? Правильно, он загноится и погибнет. Так же и христианин вне Церкви.

Что же связывает человека с Церковью? Прежде всего, это тщательное исполнение заповедей Евангелия. А как можно исполнять эти заповеди, если мы ни разу не прочитали даже главы из Евангелия? К сожалению, в настоящее время единственной связью с Церковью у нас остаются рождественские колядки и пасхальные куличи. Но разве Христос ради этого умирал на Голгофе? Нет, он умирал для того, чтоб мы имели жизнь и имели ее с избытком. Человек, участвующий в церковных таинствах и исполняющий заповеди Евангелия не только наследует жизнь вечную, но и даже в этой жизни будет иметь милость и благословение Небесного Отпа.

Невидимая брань.

«Не видел того глаз и не слышало того ухо, и не приходило то на сердце человека, что приготовил Бог для любящих Его». Говорит св. апостол Павел. (1Кор. 2:9) Однако на этом пути верующего человека к Богу существуют препятствия, прохождение которых превращает усилие христианина в подвиг. Что это за препятствия?

- 1. Греховная природа. Несмотря на то, что в крещении греховная природа умерщвляется, это вовсе не значит, что она полностью исчезает. Как оставленный в корне зуба умерщвленный нерв начинает гнить, так и греховная природа, предоставленная самой себе, начинает «разлагаться», отравляя своим «трупным ядом» все, с чем она соприкасается. Внешне это выражается в том, что прежние грехи (зависть, злоба, похоть и т. д.) могут просыпаться в нас и действовать с новой силой. Исповедь, покаяние и внимание к себе успешно с этим справляются.
- 2. Дьявол. Сатана враг Бога и всех Его служителей. Он завидует людям, потому что, чем ближе они к Богу, тем счастливее. Для него же счастье недоступно, потому что это свойство нельзя иметь вне Бога и Его любви. Сатана имеет власть над теми, кто не кается в своих грехах. Господь учил, что сей дух изгоняется постом и молитвой.
- 3. Мир. Сатана борется против истинных христиан посредством мира. По определению святого Иоанна Богослова мир это похоть плоти, похоть очей и гордость житейская. То есть мир это злая система ценностей, которая позволяет неверующим людям существовать без Бога. Тот же апостол Иоанн Богослов сказал, что кто любит мир, в том нет любви Отчей. Это значит, что принципы падшего мира противоречат заповедям Божьим, поэтому каждому из нас приходится выбирать что-то одно. Служить Богу и миру одновременно невозможно.

<u>Вопрос:</u> «Почему Бог нас искушает, посылая нам страдания?» Бог никого не искушает и Сам ничем не искушается. Есть причины, по которым Он позволят искушениям встречаться на нашем пути:

- А) Преодолевая искушения, мы утверждаемся в добре и сознательно отвращаемся от зла. Видя последствия грехов мы начинаем их осознанно избегать.
  - Б) В искушениях, мы лучше познаем глубины нашей души.
- В) В страданиях мы соединяемся со Христом узами самых близких отношений. Мы разделяем с Ним Его жизнь, мы считаем Его дело своим. Без трудов мы воспринимали бы путь к Богу только как развлекательное мероприятие, как туристическую поездку. И все святыни Небесного Царства, купленные кровью Христа были бы для нас не более чем реликтами прошлых эпох, дешевыми сувенирами, которые дарят на память скучающим обывателям. Испыта-

#### Методические вопросы оглашения перед Таинством Крещения

ния и скорби превращают нашу духовную жизнь в невидимую брань. Вот как писал об этом св. апостол Павел:

«Брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесной. Для сего приимите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злый и, все преодолев, устоять. Итак станьте, препоясав чресла ваши истиною и облекшись в броню праведности, и обув ноги в готовность благовествовать мир; а паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого; и шлем спасения возьмите, и меч духовный, который есть Слово Божие. Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых». Еф. 6: 16-18.

Мы здесь видим? Что это за духовное оружие?

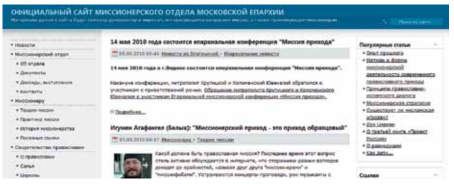
Знание своей веры. (Пояс истины). Тот, кто не знает истины, похож на вояку, который поддерживает свои штаны руками. Благочестивая жизнь. (Броня праведности). Это не только добрые дела, но и праведные намерения. Доброе свидетельство ближним. (Обувь благовествования). Св. Иоанн Златоуст говорит, чтоб мы убеждали ближних быть христианами не словами только, но своим личным примером. Это производит самое сильное впечатление на людей. Доверие Богу. (Щит веры). Бог всегда поможет тому, кто Ему доверился. Только такой человек сможет устоять перед многочисленными соблазнами, которые подобны огненным стрелам. Покаяние. (Шлем спасения). Шлем закрывает голову так же, как покаяние защищает ум. Из всех доспехов шлем считается наиболее ценным. Воин, который идет в бой без шлема, погибает в первую очередь. Тот, кто не имеет покаяния, уже мертв, убит, так и не вступив в бой. Без покаяния все остальное не имеет значения. Чтение священного Писания. (Меч духовный). «Невозможно спастись без чтения слова Божия, с ним же спастись очень легко». (Св. Иоанн Златоуст). Мы поражаем своих врагов мечем Слова Божьего. Но в руках неумелого бойца меч – это всегда бедствие. Слово Божие есть обращение Бога к нам, а молитва есть обращение нас к Богу. Молитва. В духовной брани она является средством обретения внутренней силы христианина. Без молитвы христианин не может поднять на врага духовного меча, как, впрочем, и сам не может подняться, даже если на нем дорогие и прочные доспехи.

 $\sim$ 

144

#### Полезные ссылки

# ОФИЦИАЛЬНЫЙ САЙТ МИССИОНЕРСКОГО ОТДЕЛА МОСКОВСКОЙ ЕПАРХИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ www.infomissia.ru



#### Сайт миссионерского отдела является интернет-площадкой для:

- предоставления официальной информации о деятельности отдела;
- распространения полезной информации для миссионеров, настоятелей храмов, а также всех заинтересованных людей;
- обмена информацией между миссионерами, сотрудниками отдела и всеми заинтересованными лицами.

#### Рубрики сайта:

- Новости события, происходящие в епархии, а также объявления о предстоящих мероприятиях;
- Миссионерский отдел официальная информация о деятельности отдела, документы, контактная информация;
- Миссионеру статьи и материалы, которые могут быть полезны миссионерам как практикам, так и теоретикам;
- Свидетельство Православия статьи и материалы об обретении веры, приходе в Церковь и о христианской жизни;
- Диалоги статьи и материалы на межрелигиозную и межконфессиональную темы и о сектах;
- $\sim$  О важном статьи, посвященные социальным вопросам, а также вопросам науки, культуры и т.д.

Мы приглашаем всех заинтересованных в работе Миссионерского отдела и развитии сайта к сотрудничеству.

Контактная информация:

Председатель Миссионерского отдела Московской епархии:

Протоиерей Михаил Егоров (e-mail: hramvidnoe@mail.ru; телефон: +7 (498) 547-2958)

Ответственный за сайт:

Священник Дмитрий Березин (e-mail: dm@molokovo.org; телефон: +7 (925) 506-9282)