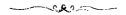
# митрополить данилъ

И

## ЕГО СОЧИНЕНІЯ.

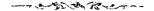
изслъдованіе

Василія Жиакина.



### изданте

Императорскаго Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетъ.



москва.

Въ Университетской типографіи (М. Катковт), на Страстномъ будьваръ. 1881.

### чтенія

въ Императорскомъ Обществъ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетъ 1881 г. кн. 1-я и 2-я.

### Обзоръ литературы пред мета.

При историческомъ изученій личности митрополита Данійла самое существенное значеніе несомнівню иміноть его сочиненія. На эту сторону дівятельности Данійла обратиль вниманіе еще преосвященный митрополить Евгеній Болховитиновь и въ своемъ историческомъ Словарів сділаль указаніе на существованіе тринадцати посланій митрополита Данійла. 4

Профессоръ Казанскій, излагая результаты своего знакомства съ библіотекою Волоколамскаго монастыря, указываетъ между прочимъ на четыре посланія и одно поученіе митрополита Даніила, которыя онъ встрѣтилъ въ нѣкоторыхъ рукописныхъ сборникахъ, хранившихся въ богатой Волоколамской библіотекѣ. 2

Преосвященный Филаретъ Черниговскій, въ своемъ «Обзоръ русской духовной литературы», дълаетъ болье обстоятельный перечень сочиненій митр. Даніила, указывая на его соборникъ, состоящій изъ шестнадцати словъ, осмнадцать его посланій и одно поученіе. Въ послъдующемъ, новомъ, изданіи своего Обзора прео-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Словарь историческій о бывшихъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чина грекоросійскія церкви. Ч. І. СПБ. 1818 г. 114—115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтенія въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1847 г. № 7. Опись книгъ Іосифо-Волоколамскаго монастыря, 7—9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ученыя записки втораго отд. Импер. Академін наукъ. Книга III. СПБ. 1856 г. Обзоръ русской духовной литературы, стр. 131—132.

священный Филаретъ преимущественно останавливается на соборник Даніила и кратко передаетъ содержаніе встуть его словъ, восполняя тымъ первое свое изданіе, гдт находилось одно только голословное указаніе на существованіе Даніиловскаго соборника.

Указаніе и и которыя выдержки изъ послацій митр. Даніпла мы находимъ у историка Соловьева.<sup>2</sup> Почтенный историкъ, сославшись на существованіе многихъ посланій м. Даніпла, для ознакомленія съ духомъ и языкомъ ихъ, поміщаетъ у себя два отрывка: одинъ изъ посланія Даніила къ Пафнутію игумену Пикольскаго монастыря на Волосовь, другой изъ посланія его къ старцу Діонисію Звенигородскому. Замічательно при этомъ то, что историкъ приписываетъ Даніилу и составленіе «Отвітовъ агаряпамъ». Въ последующихъ изданіяхъ своей исторіи Соловьевъ внесъ капитальныя измёненія въ тёхъ мёстахъ, въ которыхъ онъ разсуждаеть о литературных в произведеніях Даніила. Онъ вовсе опускаетъ здъсь разсужденія о его посланіяхъ, а представляетъ взамътъ того нъсколько выдержекъ изъ соборника м. Даніила, касающихся его взгляда на отношеніе къ еретикамъ и пікоторыхъ правственныхъ недостатковъ современнаго ему общества 3. Объ административной діятельности Даніила въ саніз митрополита Соловьевъ кратко замичаетъ, что онъ былъ виренъ преданію своего монастыря, которое состояло въ безпредвльной приверженности къ великому князю Василію. 4

Болье сдылаль для характеристики Даніила, какъ писателя и проповыдника, Быляевъ 5. Въ своей необщирной статый, или, какъ опъ называетъ ее, «запискъ» подъ названіемъ: «Даніилъ митрополитъ Московскій», Быляевъ прежде всего разсматриваетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чернигов. Епарх. В'вдом. 1864 г. Часть неофф. стр. 79-81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Исторія Россін, т. V, по первому изданію, 486—488.

 $<sup>^3</sup>$  Исторія Россін, т. V, изд. третье, 507 — 509; изд. четвертое, 445 — 446. Примъчаніе 446.

<sup>•</sup> Исторія Россіи, т. V, изд. четвертое, 361.

<sup>•</sup> История. чтенія о языкі и словесности въ засіданіяхъ ІІ отд. Импер. Акад. наукъ 1856—1857 г. 96—118. Извістія Импер. Акад. наукъ по отділенію русскаго языка и словесности. т. V, 1856 г. 194—209. Оригиналь статьи Біляева о Митрополиті Данінлів въ связи съ пікоторыми матеріалами, находится въ Московскомъ Публичномъ Музеї.

жизнь и административную деятельность Даніила, какъ митрополита. Здёсь опъ старается оправдать его отъ взводимыхъ на него обвиненій въ несправедливости по отношенію къ Максиму Греку и Вассіану Косому, равнымъ образомъ онъ старается оправдать Даніила и по ділу о разводів, допущенномъ митрополитомъ въ отношенін къ великому князю въ противность церковнымъ канонамъ, мотивируя поступокъ Даніила государственными интересами. При обозраніи проповадпической даятельности м. Даніила Баляевь, ограничившись голословнымъ указаніемъ на существованіе многихъ посланій митрополита, обращается къ обозрівнію содержанія Даніиловскаго соборника. Учительская діятельность митрополита разсматривается имъ съ двухъ сторонъ. Съ одной стороны Даніилъ является у него самымъ горячимъ борцомъ, настойчиво и со всею строгостью пресавдовавшимъ вольнодумство и непокорность церковнымъ правиламъ, которыми сильно заражено было современное ему общество. Другая сторона проповеднической деятельности Дапінла, по Біляеву, состоить въ томь, что онь не оставляль безъ вниманія и другихъ вопросовъ, на которые вызывало его современное общество своею жизнію, и особенно сильно вооружался противъ современныхъ ему общественныхъ пороковъ. Для характеристики Даніпла какъ въ томъ, такъ и въ другомъ отношеніи, авторъ даетъ нісколько буквальныхъ выдержекъ изъ его сочипеній. Въ заключеніе своей исторической записки о Даніиль Бь. ляевъ представляетъ алфавитный списокъ замичательныхъ съ точки зрвиіл особенностей языка, словъ и выраженій, встрвчающихся въ поученіяхъ митрополита.

Ученые составители описанія рукописей Московской Сиподальной библіотеки при описаніи Даніиловскаго соборника характеризують слова Даніила отличающимися общирнымь знакомствомь съ отеческими писаніями, при чемъ перечисляють имена большей части отцевь, изъ твореній которыхь находятся выписки у Даніила. Кромѣ того они помѣстили на страницахъ своего описанія немало буквальныхъ выдержекь изъ словъ Даніила, особенно важныхъ для характеристики правственнаго состоянія современнаго ему русскаго общества. Въ частности Невоструевъ старается снять

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Горскій и Невоструевъ. Описапіе рукописей Моск. Синод. библіотеки, отд. ІІ, кн. ІІІ. Москва. 1862 г. № 237, 147—164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсмотр'вніе книги Хрущова: «Изсл'єдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, игумена Волоцкаго», 67—71.

обвиненія, возводимыя на Даніила по поводу нѣкоторыхъ дѣйствій его какъ митрополита, оправдываетъ допущенный имъ разводъ и въ заключеніе называетъ его краснорѣчивымъ проповѣдникомъ.

Въ 1868 году въ одномъ изъ ученыхъ періодическихъ изданій священникомъ П. О. Николаевскимъ была напечатана капитальная статья подъ названіемъ: «Русская пропов'єдь въ XV и XVI въкахъ». Въ ней между прочимъ отведено мъсто разсужденіямъ и о пропов'єднической д'єятельности м. Даніила. Авторъ главнымъ образомъ останавливается на посланіяхъ Даніила, которыми онъ пользовался въ рукописныхъ сборникахъ Новгородской Софійской библіотеки. Статья о. Николаевскаго важна въ томъ отношеніи, что она познакомила ученый міръ съ содержаніемъ и характеромъ многихъ такихъ посланій Даніила, которыя до того времени были извъстны только по названію. Авторъ статьи въ самыхъ общихъ чертахъ передаетъ содержаніе посланій Даніила, трактующихъ о цѣломудріи и чистотѣ, о монашеской жизни, а также посланій адресованныхъ къ неизвъстному епископу и друг., при чемъ онъ отмъчаетъ и общую черту посланій Даніила, который въ своихъ пастырскихъ совътахъ отличается, по его словамъ, практическимъ взглядомъ на жизнь, такъ что, по мненію автора указанной статьи, многіе изъ его совътовъ вошли потомъ въ содержаніе Домостроя.

Самое обстоятельное обозрѣніе жизни и литературной дѣятельности митрополита Даніила сдѣлано преосв. Макаріемъ. При обслѣдованіи жизни Даніила преосв. Макарій старается, подобно

<sup>&#</sup>x27; Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1868 г., части: СХХХVІІ— СХХХVІІ. 299—389. 12—177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Исторія Русской церкви, т. VІ. СПБ. 1870 г. и т. VІІ. 1874. Преосв. Макарій еще раньше выпуска въ свѣгъ седьмаго тома своей Исторіи Русской церкви напечаталь спеціальную статью о сочиненіяхъ митр. Даніила, помѣщенную имъ въ Христіан. Чтеніи за 1872 годъ, ч. ІІІ, 181—275, подъ заглавіемъ: «Сочиненія Московскаго митрополита Даніила». Разборъ сочиненія Макарія см. Вѣстникъ Европы 1870 г. т. ІІ, апрѣль, 892 — 903, въ статьѣ подъ заглавіемъ: «Русская церковь въ XV и XVI вѣкахъ,» написанной по поводу выхода въ свѣтъ VІ т. Исторіи преосв. Макарія. Статьею преосв. Макарія о митрополитѣ Даніилѣ, напечатанною въ Христ. Чтеніи, воспользовался всецѣло Н. Катаевъ для своего «Очерка исторіи русской церквной проповѣди». Одесса, 1874 г. 90—101. Трудами Преосвящ. Макарія воспользовался также и о. Поторжицкій. Истор. Христоматія для прученія русской церковной проповѣди. Кієвъ, 1879. 138—151.

Бѣляеву, уничтожить всѣ обвиненія, возводившіяся и возводимыя на нравственныя качества его характера и въ этомъ отношеній почтенный историкъ идеть далѣе Бѣляева. Онъ напр. по дѣлу о разводѣ великаго князя старается оправдать митрополита Даніила съ точки зрѣнія не одной только государственной пользы, какъ это дѣлаетъ Бѣляевъ, а и вообще съ нравственной точки зрѣнія.

Преосв. Макарій собраль всі извістныя ему сочиненія Даніила, содержаніе которыхъ и представлено имъ въ своей исторіи. Содержаніе словъ и посланій Даніила, находящееся у преосв. Макарія, очень подробно, а въ пѣкоторыхъ мѣстахъ оно составляетъ простое воспроизведение текста словъ Данила, почему трудъ преосвященнаго вышель очень объемистымъ. Сначала преосв. Макарій передаетъ содержание шестнадцати словъ Даниловскаго соборника, а затымь тринадцати посланій, составляющих водинь сборникь, и наконецъ разсматриваетъ содержаніе такихъ поученій и посланій числомъ шести, которыя разсъянны по разнымъ рукописнымъ сборникамъ. Въ заключение своего исторического обозръния литературной дъятельности митрополита Даніида преосв. Макарій дълаетъ объ немъ общій отзывъ и характеризуетъ особенности его литературнаго и проповеднического таланта. Въ своемъ отзыве въ некоторыхъ частностяхъ преосв. Макарій очень мѣтко схватываетъ особенности проповёднической двятельности митрополита Даніила. Общій взглядъ митр. Макарія на Даніила, какъ писателя и проповедника, очень высокій. Онъ ставить его самымъ просвіщеннійшимъ архипастыремъ въ ряду митрополитовъ собственно Московской митрополін, начиная съ митр. Іоны и до патріарха Іова, дёлая здёсь исключение для одного только митрополита Макарія.

Въ одномъ епархіальномъ органѣ священникомъ Глѣбовымъ помѣщена была небольшая статья подъ заглавіемъ «Даніилъ, Московскій митрополитъ, какъ проповѣдникъ,» которая по своему характеру скорѣе всего должна бы занимать мѣсто въ какомъ нибудь учебникѣ по исторіи русскаго проповѣдничества. Въ ней авторомъ мѣтко схвачены три особенности въ литературной дѣятельности Даніила. Авторъ видитъ въ ней ученую проповѣдь древней

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рязанскія Епарх. В'ёдомости за 1874 г. № 6, Прибавленія въ Рязанскимъ В'ёдомостямъ. 132—139.

Россіи и въ самомъ Даніилѣ ученаго богослова древне-русской церкви. Два недостатка указываются въ проповѣдяхъ Даніила: это по мѣстамъ безсвязное изложеніе мыслей и наполненіе ихъ цитатами изъ отеческихъ твореній. Общій взглядъ автора на личность Даніила тотъ, что онъ по нему не только самъ отличался церковною начитанностію и ревностію къ просвѣщенію, но и хотѣлъ вдохнуть горячую любовь къ письменнымъ произведеніямъ въ своихъ слушателяхъ.

Порфирьевъ во второмъ изданіи своей Исторіи русской словесности і далъ місто разсужденію и о проповіднической дізтельности митрополита Даніила. Историкомъ сділанъ перечень сочиненій митрополита—словъ соборника по Описанію Горскаго и Невоструева, а посланій по исторіи преосв. Макарія. Затімъ г. Порфирьевъ охарактеризовалъ Даніила, какъ строгаго поклонника идей Іосифа Волоцкаго, а по литературной дізтельности какъ писателя, обнаружившаго обширное знакомство съ отеческими писаніями.

Неизвъстный авторъ историческаго очерка «Русскаго проповъдничества» во многихъ мъстахъ своего общиривищаго труда касается различныхъ сторонъ проповъднической и вообще литературной дівятельности м. Даніила. Онъ передаетъ кратко содержаніе большей части словъ и посланій Даніила, пользуясь при этомъ трудами преосв. Макарія и Бъляева. Передача содержанія состоить чаще всего въ простомъ указапіи общей идеи слова, заключающейся въ его оглавленіи. Въ очеркъ излагается содержаніе посланій Даніпла объ иноческой жизни, посланій къ епископу, посланій, трактующихъ о сохраненіи ціломудрія и чистоты. Изъ словъ Даніиловскаго соборника, въ Очеркъ первыя восемь признаются написанными противъ жидовствующихъ. Въ Очеркъ буквально внесены изъ словъ Даніила міста рельефно характеризующія съ какой либо сторопы современные ему правы: здёсь пом'єщены обличенія Даніила, направленныя противъ роскоши, щегольства, корыстолюбія, расточительности и другихъ недостатковъ современниковъ. Общій характеръ содержанія сочиненій Даніила опредаляется въ очерка отнесепіемъ ихъ къ разряду сочинепій съ паправлепіемъ нравственноаскетическимъ. Форму сочиненій Даніила, выразившуюся въ чисто

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Исторія Русской словесности ч. І, изд. 2-е псправленное и дополненное. Казань, 1876 г. 511—516.

механическомъ дъленіи словъ на части, равно какъ и вообще во всемъ построеніи словъ и посланій, отличающихся тімъ же характеромъ неупорядоченности, изследователь древне-русскаго проповедничества считаеть по тому самому неудовлетворительною. Заслуживаютъ вниманія общіе взгляды и сужденія автора о Даніиль. Какъ по форм'в, такъ и по содержанію сочиненія Даніила признаются за последнее выражение всего древне-русского проповедничества, которыми былъ подведенъ итогъ древней проповъди. Какъ объ ораторъ и проповъдникъ авторъ Очерка отзывается о Даніилъ прекрасно, называя его величайщимъ начетчикомъ древности, лучшимъ витіею и особенно выставляя на видъ общую черту его процоведей — всестороннюю наблюдательность, выразившуюся въ разнообразныхъ обличеніяхъ, въ которыхъ изображаются недостатки современнаго общества. Авторъ хочетъ возстановить даже личныя черты характера проповъдника, когда онъ говоритъ о его внъшней представительности, живости его характера, сообщительности и плодовитости въ словъ. 1

П. Строевъ, извъстный своими трудами по русской библіографіи, не разъ останавливается на литературныхъ трудахъ митрополита Даніила. Въ его хронологическомъ указаніи матеріаловъ отечественной исторіи и литературы находится упоминаніе о соборникъ м. Даніила, его поучительныхъ посланіяхъ, которыхъ Строевъ насчитываетъ до двадцати, хотя въ то же время онъ не дълаетъ никакихъ болъе подробныхъ указаній по этому предмету. Библіологическій словарь Строева з содержитъ въ себъ болъе обстоятельныя библіографическія данныя, относящіяся до литературныхъ трудовъ митрополита Даніила. Кромъ упоминанія о соборникъ и одномъ отдъльномъ поученіи въ словаръ дълается перечень шестнадцати посланіямъ митрополита Даніила. Несмотря на свое обширное знакомство авторъ библіологическаго словаря почему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Историческій очеркъ русскаго пропов'єдничества. Т. 1. СПБ. 1878 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Журн. Минист. Народ. Просвъщ. 1834 г. Т. I, отд. II, 166—167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Благодаря просвёщенному участію ко миё хранителя рукописей Импер. Публ. библіотеки А. Ө. Бычкова я имёль возможность пользоваться словаремъ Строева въ рукописи. Въ настоящее время словарь готовится къ изданію А. Ө. Бычковымъ.

то прошелъ молчаніемъ цёлыхъ три посланія Даніила. Соборникъ м. Даніила Строевъ не безъ основанія называетъ «священной энциклопедіей» и о Даніилѣ какъ писателѣ отзывается, что онъ писалъ въ духѣ своего учителя Іосифа Волоцкаго, но съ умперенностію.

Въ недавно вышедшемъ въ свъть изследовании Д. Н. Дубакина подъ заглавіемъ «Вліяніе Христіанства на семейный бытъ русскаго общества въ періодъ до времени появленія Домостроя» 2 авторъ его касается между прочимъ и взглядовъ м. Даніила относительно семейной жизни. Г. Дубакинъ признаетъ взгляды Даніила на бракъ и безбрачіе тождественными со взглядами на этотъ предметъ Госифа Волоцкаго. Онъ находитъ во взглядахъ Даніила только лишь никоторыя дополненія, которыя состоять въ томъ, что Даніиль, по его мнівнію, считаеть бракъ терпимымь, какъ только средство противъ разврата и какъ средство размноженія человъческаго рода, и что онъ признаетъ необходимость брака съ практической стороны именно только для техъ, которые не могутъ устоять противъ искушеній плотской природы. Дубакинъ в'врно изложиль взгляды Даніила съ точки эрвнія техь источниковь, которыми онъ пользовался въ данномъ случав. Подъ его руками находилась только одна группа сочиненій митрополита Даніилаего посланія. Ему вовсе не быль извъстень Даніиловскій соборникъ, который для характеристики взглядовъ Даніила имбетъ всё права на предпочтение. Соборникъ написанъ и предназначался для всёхъ, въ немъ авторъ высказывался имбя въ виду не частныя исключительныя правствениныя нужды того или другаго лица, а нужды цалой массы, или по крайней мара большинства, тогда какъ въ посланіяхъ, преслідуя правственную пользу одного лица, онъ могъ, примъняясь къ особепностямъ его нравственнаго состоянія, или поступиться или наоборотъ разширить ты или другія нравственныя требованія, которыя онъ признаваль въ изв'єстныхъ случаяхъ и при извъстныхъ обстоятельствахъ самыми цълесообразными. Поэтому върная въ общемъ характеристика взглядовъ митрополита Даніила на семейную жизнь, находящаяся въ изслъ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Къ князю Юрію Ивановичу, о блудныхъ помыслахъ и отвётъ на вопросъ о его здравіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изследованіе Дубакина спачала печаталось въ виде отдельныхъ статей въ Христіанскомъ Чтеніи за настоящій 1880 годъ (мартъ-апрель, май-іюнь, іюльавгустъ), а затемъ вышло въ светь въ виде отдельной квиги.

дованіи Дубакина, тѣмъ не менѣе нуждается въ частныхъ дополненіяхъ и разъясненіяхъ, какія можетъ представить Даніиловскій соборникъ.

До сихъ поръ разсматривались такого рода труды ученыхъ, которые главнымъ образомъ сосредоточиваются на литературной дъятельности митрополита Даніила. Но можно указать на нъкоторыхъ ученыхъ историковъ, которые разсматриваютъ Даніила, какъ административнаго дъятеля на престолъ всероссійской митрополіи. Это дълаютъ В. Иконниковъ и А. Павловъ.

Профессоръ Иконниковъ даетъ нѣкоторыя черты для характеристики нравственной личности Даніила, называя его гордымъ и мстительнымъ, и человѣкомъ преданнымъ удовольствіямъ и роскоши, и за тѣмъ, подъ настоящимъ угломъ зрѣнія, разсматриваетъ его дѣятельность на митрополичьей каеедрѣ. Какъ политическій дѣятель, митрополитъ Даніилъ является у Иконникова вполнѣ вѣрнымъ проводникомъ государственныхъ воззрѣній своего учителя—Іосифа Волоцкаго и всегда покорнымъ слугою свѣтской власти, даже до открытаго нарушенія церковныхъ каноновъ. И какъ церковнаго дѣятеля Иконниковъ изображаетъ Даніила, какъ поклонника идей Іосифа, имѣя въ виду его отрицательное отношеніе къ вопросу о вотчинномъ правѣ монастырей и его борьбу съ Вассіаномъ Косымъ и Максимомъ Грекомъ.

Профессоръ Павловъ <sup>2</sup> разсматриваетъ, сообразно цѣли своего изслѣдованія, только ту сторону дѣятельности митрополита Даніила, которою онъ соприкасается съ вопросомъ о вотчинномъ правѣ монастырей. Подобно Иконникову и Павловъ въ Даніилѣ, какъ защитникѣ земельныхъ правъ церкви, видитъ вѣрнаго проводника идей Іосифа Волоцкаго, а при общемъ сужденіи о немъ онъ возводитъ его даже въ типическую личность іерарха-іосифлянина.

Какъ нравственную личность, митрополита Даніила строго осудилъ еще Карамзинъ. Онъ называетъ Даніила съ одной стороны гордымъ, съ другой—снисходительнымъ, уклончивымъ, вниматель-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Опыть изследованія о культурномъ значеціи Византіп въ Русской исторія. Кієвь 1869 г. 352—359, 439—441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Историческій очеркъ секуляризаціп церковныхъ земель въ Россів, т. 1. Попытки къ обращенію въ государственную собственность поземельныхъ владъній Русской церкви въ XVI в. Одесса 1871 г. 82—97.

нымъ болье къ міру, нежели къ духу и вообще хорактеризуетъ его названіемъ придворнаго раболюбца и честолюбца. Чравственный судъ Карамзина надъ Даніиломъ въ сущности повторяетъ и преосвященный Филаретъ Черниговскій, чогда отзывается о Даніиль въ такомъ видь, что онъ, по его словамъ, любилъ не столько заниматься дълами въры, сколько интригами тщеславія.

<sup>&#</sup>x27; Истор. Государ. Росс. т. VII, изд. 2. Слениныхъ. 179, 136—137; т. VII 50. Этимъ изданіемъ исторіи Карамзина я пользуюсь и въ другихъ мъстахъ своего изследованія.

 $<sup>^2</sup>$  Въ стать в о Максим в Грек в, напечатанной въ Москвитянин в 1842 г, № 11, 45—96.

### BBEAEHIE.

Названными трудами историковъ, касающихся личности митрополита Даніила, не исключается возможность новаго спеціальнаго изследованія о Даніиль въ виду техь именно болье или менье частныхъ сторонъ, съ которыхъ въ нихъ разсматривается этотъ историческій деятель первой половины XVI в. Одни изъ историковъ изучають Даніила, какъ государственнаго деятеля, другіе, -- какъ представителя церкви и продолжателя извъстнаго направленія по одному какому нибудь современному общественному вопросу, третьи дълаютъ перечень его сочиненій и даютъ только краткія замьчанія о нихъ, четвертые останавливаются исключительпо на одномъ какомъ либо отдълъ его твореній, наконецъ хотя нъкоторые и изъслъдуютъ разныя стороны дъятельности митрополита Даніилагосударственной, церковной и литературной, но, преслъдуя въ своихъ трудахъ болве широкія историческія задачи, въ интересахъ чисто научныхъ, не могутъ долго останавливаться на одной личности и спеціально обслідовать ее предпочтительно предъ другими изучаемыми историческими дъятелями.

Предметь настоящаго изследованія обозначается самымь его названіемь, которое отличаеть въ немь две самостоятельныя части, это изученіе жизни и деятельности м. Даніила и изученіе его сочиненій. Задачею первой части изследованія служить изученіе Даніила, какъ церковнаго и государственнаго деятеля. Исторически безпристрастное выясненіе и определеніе личности м. Даніила является затруднительнымь более чёмь выясненіе какой либо другой личности. Митрополить Даніиль принадлежить къ числу личностей не вполнё свётлыхь въ исторіи. Действительно и некоторыя историческія обстоятельства его времени, и некоторыя личныя

черты его характера такъ сложились для него неблагопріятно, что создали для него не совствъ завидную репутацію въ исторіи. Но при оцінкі правственнаго характера Даніила нужно постоянно помнить, что большая часть его жизни протекла въ борьбъ; а въ борьбь, и особенно запальчивой и ожесточенной, какою действительно и была въ н'которыхъ своихъ эпизодахъ борьба, ведениал Даніиломъ, иногда и прекрасные сами по себ'в характеры, и тв не выдерживають, ломаются и блекиуть въ своихъ чертахъ. Незаконный разводъ в. киязя, борьба съ Вассіаномъ Косымъ и особенно не вполив справедливый судъ и осуждение невиннаго Максима Грека легли чернымъ пятномъ на личность Даніила. Изъ ученыхъ историковъ нашлось ивсколько защитниковъ ственнаго характера Даніила, но изъ нихъ насчитывается еще более его противниковъ и строгихъ судей. Историкамъ первой категоріи при проведеніи своего взгляда на личность Даніила приходится не столько основываться на исторических данныхъ, говорящихъ въ его пользу, сколько приходится пролагать себъ путь, выясняя и подъискивая всевозможныя извиненія фактамъ исторической деятельности Данішла, идущимъ въ разрезъ съ защищаемымъ ими взглядомъ. Вообще полная защита Даніила, какъ нравственной личности, задача очень трудная и даже едвали возможная, по крайней мърв при имъющихся въ настоящее время научныхъ историческихъ данныхъ. Съ другой стороны становиться въ положение строгаго судьи правственнаго характера Даніила значить также избирать очень скользкій путь съ постояннымъ рискомъ оказаться несправедливымъ. Важно то, что ніжоторые историческіе факты, говорящіе не въ пользу нравственныхъ достоинствъ митрополита, представляють ходъ дила только съ одной стороны, игнорируя другаго рода факты, которые бы могли дать болье выгодныя понятія о дівтельности Даніила. Настоящее изслідованіе не поставляетъ свосю задачею ни защищать во что бы то ни стало Дапіила, ни обвинять его, задача изследованія состоить въ томъ, чтобы представить правственный характеръ Дапіила какъ онъ есть, т. е. какимъ его изображаютъ историческія данныя, относящіяся къ его дъятельности, выяснить его изъ особенностей склада его личнаго

темперамента, вліянія школы и собственных воззрѣній, сформировавшихся на его почвѣ, и сдѣлать это въ такомъ видѣ, съ точки зрѣнія котораго могла бы быть понята вся его дѣятельность, которая должна выступать предъ читателемъ гармоническимъ цѣлымъ.

Въ определении характера каждаго историческаго лица первую роль играють его воззрѣнія. Разсматриваемый съ точки зрѣнія происхожденія воззрвній, которыхь онъ держался, Даніиль является личностью не самобытною, не самостоятельною, которой не принадлежитъ всецъло все то, что проводилось ею въ ея разнородной дівтельности. По воззрівніямъ, которыя раздівляль Даніилъ, онъ есть человъкъ особаго, отчетливо и ясно обрисовавшагося въ его время направленія, которое въ свою очередь столкнулось съ другимъ современнымъ и противоположнымъ ему по своему характеру направленіемъ. Притомъ Даніилъ, какъ историческій двятель, выступаеть на историческую сцепу тогда уже, когда столкновеніе двухъ современныхъ направленій въ умственной жизни русскаго общества перешло въ борьбу въ настоящемъ ея смыслъ и когда онъ самыми историческими обстоятельствами своего времени поставленъ былъ въ положение продолжателя начатаго предшественниками по направленію діла веденія борьбы. Отсюда становится яснымъ, что для историческаго уясненія возэрвній, проводимых въ своей деятельности Даніиломъ, необходимо дать характеристику того направленія, къ которому онъ принадлежаль. Только общая характеристика даннаго направленія въ состояніи открыть, что въ проводимыхъ воззрвніяхъ Даніила составляетъ плодъ его собственнаго ума, его специфическихъ способностей и дарованій, и что принадлежить самой школь, его воспитавшей. Съ другой стороны, такъ какъ начало исторической дъятельности Даніила совпало съ борьбою двухъ направленій, то для того, чтобы опредблить мъсто, занимаемое имъ здъсь, и указать настоящую и дъйствительную роль, принадлежащую Даніилу въ этой борьбъ, необходимо указать прежде всего условія, способствовавшія возникновенію взаимнаго антагонизма, ближайшія причины и обстоятельства, вызвавшія его, что въ свою очередь необходимо предполагаетъ предварительное знакомство съ общимъ характеромъ направленія противоположнаго. Наконець, такъ какъ Даніилъ является въ своей дѣятельности продолжателемъ еще ранѣе его начавшейся борьбы, это обстоятельство само собою вынуждаетъ, въ цѣляхъ болѣе полнаго и всесторонняго изученія личности Даніила, сдѣлать очеркъ историческаго хода борьбы, обрисовать положеніе враждующихъ сторонъ въ періодъ времени, непосредственно предшествовавшій выступленію Даніила на общественную дѣятельность.

Такимъ образомъ выполненіе задачи первой части изслѣдованія, состоящей въ историческомъ изученіи Даніила, какъ государственнаго и церковнаго дѣятеля, обусловливается выполненіемъ болѣе частныхъ задачъ, на которыя оно распадается. Первая часть изслѣдованія дожна дать предварительно характеристику двухъ противоположныхъ направленій, къ одному изъ которыхъ принадлежалъ Даніилъ, и которыми почти изчерпывался умственный кругозоръ и интеллектуальные интересы того времени, затѣмъ представить исторію борьбы между ними до митр. Даніила и наконецъ уже исторически излагать самую его дѣятельность на поприщѣ государственномъ и церковномъ.

Составляя самостоятельную часть изследованія, изученіе церковной и государственной деятельности м. Даніила получаеть еще особое и весьма важное для настоящаго труда значеніе, какъ заключающее въ себе историческія данныя, выясняющія собою многія стороны сочиненій названнаго митрополита. Вторая и самая существенная задача настоящаго изследованія, —изученіе сочиненій митр. Даніила, также имфетъ свои подразделенія, обусловливающіяся историческими условіями ихъ происхожденія, характеромъ ихъ содержанія и тою средою, для которой они прежде всего предназначались. Боле точное определеніе частныхъ задачъ, какія должны быть выполнены во второй части изследованія, сделано будетъ при самомъ изученіи сочиненій митр. Даніила.

# ЧАСТЬ ПЕРВАЯ. Жизнь и дъятельность митрополита даніила.

### ОТДЪЛЪ ПЕРВЫЙ.

Исторія направленій Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго до эпохи митрополита Даніила

### LIABA I.

Характеристика направленій Іоснфа Волощкаго и Нила Сорскаго.

Вторая половина XV и первая половина XVI вѣковъ въ отношеніи просвѣщенія справедливо называются «темными». Нѣтъ нужды много распространяться о состояніи просвѣщенія въ концѣ XV и въ первой половинѣ XVI в. Оно въ то время находилось въ упадкѣ. Школъ, разсадниковъ просвѣщенія, тогда не существовало. Для характеристики степени состоянія тогдашняго просвѣщенія вполнѣ достаточно указать на классическое въ данномъ случаѣ посланіе архіенископа Новгородскаго Геннадія къ интрополиту Симону (1496—1504 г.), изъ котораго видно, что недостатокъ просвѣщенія составлялъ специфическую принадлежность всей русской страны. Въ XV—XVI в. не было рѣдкостью, если князья и дѣти боярскіе не отличались грамотностію, случалось даже и то, что и высшіе представители церкви, епископы, немного превосходили въ книжности другихъ. О низшемъ духовенствѣ, а тѣмъ болѣе о простомъ народѣ, послѣ этого и говорить нечего. 2

<sup>·</sup> Акты исторические т. I, № 104, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ XVI в. встръчается не нало грамотъ съ замътками на конят, что князья и дъти боярскіе потому не приложили къ кимъ своихъ рукъ, что «грамотъ де

Начало русскаго просвъщенія восходить ко временамъ принятія христіанства въ форм'в православія. Вм'єст'є съ христіанствомъ Россія получила изъ Византіи и выработанную ею христіанскую культуру и просвъщение. По этому самому попятно, въ направлении древнерусского просвищения непремино должно было отразиться въ большей или меньшей степени вліяніе просвъщенія византійскаго. Въ то время, когда Россія подчинилась вліянію Византін, греческая литература вслудствіе политическаго и общественнаго одряхлівнія замкнулась въ тісномъ кругів идей и интересовъ религіозно-церковныхъ, когда умственная д'яятельность Грековъ сосредоточилась въ монастыряхъ, которые и давали соотвътствующее религіознымъ цълямъ шхъ служенія направленіе и византійскому обществу, въ то время просвъщение, будучи само плодомъ христіанства и предпазначенное служить его цалямъ, естественно давало собою религіозную окраску всемъ проявленіямъ, даже и самобытнымъ, умственной ділтельности дівственнаго русскаго народа. Съ самыхъ первыхъ дней своего существованія на Руси просвъщеніе распространялось и поддерживалось здёсь духовенствомъ, которое впервые ввело его, и сообразно своему религіозному пазначенію, старалось поддерживать и развивать въ немъ исключительно религіозное направленіе. При дальнійшемъ развитій древне-русскаго просвіщенія самыми главными центрами и разсадниками его сделались монастыри, за которыми следовало уже белое духовенство. Проводниками просвъщенія во весь древній періодъ русской исторіи было одно и то же сословіе, именно духовенство, которое, конечно, и да-

умьють. «Собраніе государственных грамоть и договоровь», часть І, № 184, 556. Объ Акаків, епискоїв Тверскомь, изв'єстно, что «онъ мало учень б'є грамоть» Горскій и Невоструевь. Описаніе рукописей Москов. Сипод. библіотеки отд. ІІ, кн. 2, 580. Въ поученій, прпийсываемомъ Златоусту, «ко іереомъ» говорится о священникахъ, что «мнози суть не ум'єють книгъ» Рукоп. Новгород. Соф. библ. № 1466, л. 37—39. Въ половине XVI в. на самое чтеніе книгъ сталь проводиться даже отрицательный взглядъ. Пев'єжды говорили ппогда: «гр'єхъ простымъ чести апостоль и евапгеліе». Инокъ Артемій передаеть, что мнози отъ пенаказанныхъ боятся «въ руки взяти» (апостоль и евапгеліе). Тоть же писатель сообщаеть, что его современники говорили: «пе чти много книгъ, да пе въ ересь впадеши.» И если кто въ то время сходиль съ ума, то о немъ говорили тогда: «зашелся есть въ книгахъ.» Русск. Пстор. библютека, взд. Археограф. Коммисіи, т. IV, 1383, 1384.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Соденствіе русских монастырей просв'ященію древвей Россіп. Прав. Соб. 1858 г. 1, 483—535.

вало ему вполи в соотвытствующее цылямь своего служения направленіе религіозное. Совибстно, а въ ніжоторой степени и подъ вліяніемъ самыхъ органовъ, заправлявшихъ ходомъ просвъщенія, вст вообще средства и способы, посредствомъ которыхъ распространялось последнее на Руси, отличались все темъ же религіознымъ характеромъ. 1 Школьный путь распространенія знаній шелъ въ указанномъ общемъ направлении: школами заправляло дуловенство, процессъ обученія производился по церковнымъ и чаще всего богослужебнымъ книгамъ, такъ что учащіеся съ малолітства вырабатывали въ себъ религіозно-церковный взглядъ и на кинжность вообще. Вивств съ христіанствомъ въ Россію перешла изъ Грецін, хотя и не вдругь, а постепенно, и большая часть византійской письменности, отличавшейся, какъ уже извістно, одностороннимъ исключительно религіознымъ содержаніемь. Не успівв выработать своей собственной, національной, литературы, русскій народъ ухватился за доставшійся отвив матеріаль и въ немъ сталь искать, и конечно всегда находилъ, пищу для своего ума и сердца, и главнымъ образомъ на немъ воспитывалось и вырабатывалось все его міросозерцаніе. - Съ теченіемъ времени въ русскомъ народь стали пробуждаться попытки къ и которой умственной самобытности, явились произведенія собственной русской письменности, но и 1 % полъ непосредственнымъ вліяніемъ первоначальныхъ образцовъ и источниковъ, на которыхъ воспитывались умы русскихъ людей съ самых в давних временъ, непремънно запечатлъвались религіознымъ колоритомъ. 2 Такимъ образомъ по своимъ внугренцимъ особенностямь, по своему содержанію образованіе древце-русскаго общества имыло исключительно религозный характерв. Всякое знаніе, всякая мудрость трактовались настолько, насколько они касались религін, истинъ віры и правственности. Світской науки, какъ отдельной области знаній, вовсе не существовало. Светскихъ внаній даже сознательно избігали, опасаясь вреда для чистоты виры. Какой либо самостоятельной отрасли свитской литературы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> О способахъ духовнаго просвъщенія въ древней Россів вит училища. Прав. Собесъдникъ 1862, I, 131—171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Даже въ такихъ, повидимому, съ объективнымъ характеромъ сочиненіяхъ, какъ літописи, и въ тіхъ проходить строго религіозиції взглядъ на всії событід міра и своей собственной страньь (Иряв. Собесталикъ 1859 г. м. И. 45—60, 414—446. Взглядъ древнихъ русскихъ літописцевь на событи міра.)

почти не существовало. Не было въ древней Руси и науки вообще; древне-русская образованность прекрасно характеризуется названіемъ книжности, когда безъ всякаго плана и системы читалось и изучалось то, что заключалось въ книгахъ. Все назначеніе древнерусской книжности состояло въ служеніи религіознымъ цѣлямъ человѣка. Она цѣнилась настолько, насколько она служила духовному призванію человѣка на землѣ—его спасенію, его религіозно-нравственному усовершенствованію. Изучить догматы вѣры, узнать правила христіанской нравственности и выработать въ себѣ характеръ по возможности всегда дѣйствовать сообразно съ ними, вотъ прямая непосредственная цѣль и задачи, какія начертывала себѣ древняя книжность.\*

Религіозно-практическій характеръ древнерусскаго просв'єщенія тімь самымь опредівляль собою особыя условія и предівлы, въ районі которыхъ могла работать и развиваться русская мысль. Истины вітры и правственности, составлявшія главное содержаніе памятниковъ церковной литературы, по самой сущности своей, суть истины неизмінныя. Этимъ самымъ уже русскимъ умамъ открывалось очень ограниченное поле для самобытной дівятельности.

Замкнутая въ религіозную сферу, заключенная въ область истинъ вёры, истинъ съ непреложнымъ и неизмённымъ характеромъ, регулируемая при этомъ узко практическимъ взглядомъ на задачи просвёщенія, когда послёднею цёлію его поставлялось достиженіе религіозно-нравственнаго усовершенствованія и полученіе чрезъ то спасенія, русская мысль естественно послёдовательно пріучилась ограничиваться простымъ усвоеніемъ, заучиваніемъ того,

<sup>\*</sup> По этому самому когда въ памятникахъ древне-русской письменности встръчаются похвалы чтепію квигъ, то здѣсь должно разумѣть изученіе кпигъ только съ содержаніемъ религіознымъ. Польза обученія книгамъ, необходимость его, разсматривались въ древне-русскихъ памятникахъ только настолько, пасколько онѣ соотвѣтствовали и содѣйствовали религіозно-нравственнымъ цѣлямъ человѣка. Въ словѣ «о почитаніи кпижномъ» дается такое наставленіе: «поучаемся выну словесемъ книжнымъ, творяще волю Божію, яко же ны учатъ, да вточныя жизни достойни будемъ». Рук. Новг. Соф. биб. № 1289, л. 324. 325. Съ другой стороны п вредъ книжнаго непочитанія разсматривался съ точки зрѣпія религіозно нравственної. Утверждали даже, «что немощно часто не почитая спасти себе». Прав. Собесѣдникъ 1862, ч. І, 138—140. Самымъ йдеально образованнымъ человѣкомъ призпавался тотъ, кто, «почитая книги, совершаетъ повелѣная въ нихъ». Рукоп. Погодина, въ Импер. Пуб. библіотекѣ, № 1288, л. 136. «Слово Златоуста (русское) ко всѣмъ крестьяномъ».

что ей представлялось узнать изъ тъхъ или другихъ произведеній церковной письменности. Такое отношение къ книжнымъ занятіямъ мало давало собою матеріала собственно для умственнаго развитія. Умы древнихъ книжниковъ оставались пассивными въ то время, когда съ большимъ количествомъ прочитанныхъ книгъ все болве и болъе обогащалась память разными пріобрътаемыми оттуда душеспасительными свъдъніями. Древнерусское общество пріобрътало свъдънія путемъ чтенія и пзученія книгъ, причемъ вовсе не существовало какого нибудь заранве обдуманнаго плана или выработанной и разсчитанной на изв'єстные результаты системы: читалось и изучалось то, что кому попадалось подъ руки и что представлялось только возможнымъ. Понятно отсюда, что добытыя только памятію разпородныя и разновременно появившіяся, не освященныя одной какой либо общей идеей, свёдёнія такъ и оставались въ памяти въ ихъ примитивной, той сачой форм в, въ какой онъ были восприняты, по не дълались матеріаломъ для живой, разумной мысли. Имъ недоставало систематизаціи, переработки, ими пользовались только какъ практическими совътами, а не какъ матеріаломъ для новыхъ приложеній, обобщеній и выводовъ. Преследуя въ книжности только религіозно-практическія цёли, древніе мыслители съуживали рамки, въ которыхъ долженъ былъ, по ихъ мивнію, вращаться умъ. Они прямо заявляли, что дівло ума-усвоять въ чистомъ видъ то, что д ано въ книгахъ и пользоваться добытыми свъдвинями въ томъ самомъ чистомъ видь, въ какомъ опъ находятся въ книгахъ. Свободнаго, самостоятельнаго паслъдованія пріобрътаемыхъ знаній, критическаго отношенія къ нимъ не допускалось. Всякое проявление свободной анализирующей мысли, или, какъ тогда называли, «мибнія» заклеймлялось позорнымъ названіемъ «проклятаго» и даже еретическаго, и «мн вніе» трактовалось тогда даже какъ источникъ всъхъ бъдъ, какъ второе паденіе. Такимъ образомъ книга для древперусскаго книжника являлась мѣриломъ и нормою истипы, а не собственный критическій анализъ его ума. Можно было думать и върить тому и такъ, какъ передано въ кипгахъ, провърять, анализировать мысли, заключающіяся въ шихъ, это представлялось въ нъкоторомъ родъ опаснымъ для чистоты въры. Авторитетъ кпиги становился выше всего. Предъ нимъ должны преклоняться всъ истины, добытыя человъческииъ разумомъ. Односторонняя религіозно-практическая цёль занятія произведеніями книжности, въ которыхъ однихъ признавалась заключенною вся истинная мудрость необходимая для спасенія человъка,

привела ко взгляду на самыя книги, какъ на предметъ высокорелигіозный, священный, имѣющій нѣкоторое догматическое, всерѣшающее значеніе. <sup>1</sup>

Благоговине предъ авторитетомъ книги опредълило на долгое время характеръ древне-русской письменности. Книга признавалась ввчной спутинцей каждаго древняго читателя, и только подъ руководствомъ и исключительнымъ авторитетомъ кинги опъ могъ и позволиль себ'в разсуждать и мудрствовать. 2 Древніе русскіе богословы всв свои умственныя силы и способности направляли къ тому, чтобы выучиться, развить вы себи способность говориль отъ книгъ, отъ писаній или даже ихъ языкомъ, по пикакъ не думали о развитін въ себів критическихъ пріемовъ, которыми бы они могли пользоваться въ отношеній къ прочитанному и изученному. Свою авторскую діятельность они сводили къ компиляціи стараго, что собственно и составляло признакъ тогдашней учености, богословской эрудиціи. Трудъ автора сосредоточивался по преимуществу на томъ, чтобы сдвлать больше выписокъ изъ книгъ въ смыслв аргуменновъ въ пользу того или другаго поставленнаго имъ положенія. Левизомъ каждаго древняго писателя служило учить отъ книгъ, или, что все равно, отъ божественныхъ писаній, и самымъ авторитетнымъ инсателемъ признавался тотъ, кто владълъ большимъ запасомъ знаній, почеринутыхъ изъ области книжныхъ произведеній, которая вся исчернывалась произведеніями церковнаго характера и носила общее названіе «божественныхь писаній». Одностороннее благоговение предъ авторитетомъ божественныхъ писапій, понимавшихся въ самомъ широкомъ смыслів и обнимавшихъ собою почти всю тогдашиюю церковную лигературу, имбло своимь последствиемь крайнюю-ограниченность произведений вполив самостоятельной литературы, полныхъ новыхъ, живыхъ идей и понятій, выросшихъ на чисто народной почві, и явившихся плодомъ самостоятельной испытующей мысли народа. Если отъ времени и появлялись сочиненія, то это были въ большей или меньшей степени сочиненія подражательныя, компилятивныя. Въ боль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Отсюда даже механическій трудъ перениски книгъ признавался высоко религіознымъ дѣломъ. Пр. Соб. 1862, I, 131—171. Списываніе книгъ въ древнія времена Россіп.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Прав. Соб. 1838, ч. П, 173—178. 443 — 461. О чтенін книгъ въ древней Россія.

шинствъ случаевъ авторская способность русскихъ проявлялась въ собираніи, подъ освъщеніемъ извъстной догматической или правственной идеи или и вскольких в идей, въ одно цвлое того, что разсвяно было по разнымъ сочиненіямъ. Здвсь образовался осо-. бый видъ письменности, который характерно опредѣляется самымъ его названіемъ, именно-соборниковъ. Названіе характеризуетъ и самую литературу. До насъ время сохранило безчисленное множество соборниковъ, или, проще, сборниковъ (особенно отъ ХУ-XVI в.), когорые всь скроены по одному плану. Въ каждомъ сборникъ можно встрътить разсужденія или выписки о самыхъ разнообразныхъ предметахъ религіознаго характера, взятыя изъ того или другаго отца или церковнаго писателя, — разсужденія, не связан. ныя между собою и въ общемъ не представляющія пичего цільпаго. Это въ своемъ родъ памятныя записныя книжки, которыя всегда хотели иметь при себе благочестивые мужи древней Руси и въ которыхъ можно было встрътить самыя разнообразныя свъдънія. Сборники иногда для авторитетности украшались названіями «Сборниковъ отъ божественныхъ писаній». Сборникъ вполив можетъ быть названъ какъ по формъ, такъ и по содержанию, типическимъ произведеніемъ древне-русской книжности. То что сказано въ отношении характеристики древне-русского сборника, то до ивкоторой степени имветь значение и въ отношения каждаго отдъльнаго древие-русскаго произведенія. Самыя поученія составлялись часто изъ выписокъ, заимствованныхъ изъ самыхъ разнооб-разныхъ произведеній, и если русскій умъ осмѣливался вносить въ нихъ пъчто свое, то старался скрыть и свое имя и свою, по его мижнію, дерзость, приписавъ свое произведеніе, часто на подовину составленное чрезъ посредство выборки изъ постороннихъ источниковъ, какому либо извъстному всъмъ св. отцу. И потому то мы инфемъ громадное количество произведеній несомивнию русскаго происхожденія, но которыя тімь не меніве надписываются или именемъ того или другаго отца церкви или вообще имъютъ предъ собою общее название произведения «св. отецъ». Встръчается также безчисленное множество такихъ завъщанныхъ русскою древностью литературныхъ произведеній, которыя сопровождаются указаніемъ на то, что опи «избраны или собраны отъ божественныхъ писаній,» или что они представляють изъ себя «словеса душеполезна св. отецъ избрана отъ многа мало, э или такія, о происхожденіи которыхъ заявлялось, что они «выписаны изъ жнигъ», или еще характерние-«выписаны изъ всихъ книгъ.»

Поклоненіе и рабство предъ авторитетами оказало неблагопріятное вліяніе на характеръ древне-русской письменности и въ другомъ отношеніи. Благоговініе предъ книгами простиралось на все въ пихъ заключающееся. Всякое мийніе считалось несомивино истиниымъ, коль скоро оно находило себв мвсто въ книгахъ. Недостатокъ научнаго образованія, сопровождавшійся отсутствіемъ научной критики, предоставляль широкую свободу вносить въ книги сочиненія апокрифическаго содержанія, а часто и сочиненія и совершенно подложныя, а между тімь, при всеобщемь благоговъніи и уваженіи къ книгъ, онъ признавались наравит съ другими вполнъ компетентными сочиненіями. Недостатокъ научнаго критическаго отношенія къ произведеніямъ религіозной церковной письменности былъ причиною, по которой последияя наполнилась множествомъ сочиненій апокрифическихъ. 1 На ряду съ апокрифическими сказаніями въ древне-русской книжности широкое распространеніе имѣли и вообще произведенія подложныя, плодъ благочестиваго, но невъжественнаго ума уже чисто русскихъ книжниковъ. Незатвиливость, конкретность подложныхъ сочиненій двлали ихъ очень популярными въ невѣжественной массѣ народа, которая даже относилась къ нимъ предпочтительне предъ сочиненіями авторитетными. <sup>9</sup> Симпатіи русскаго народа къ сочиненіямъ религіознаго характера, но съ сомпительною подлинностію понятны. Малообразованный, вовсе неподготовленный къ воспріятію, особенно систематическому, религіозныхъ идей съ отвлеченнымъ содержаніемъ, Русскій естественно находилъ для себя болье интереса апокрифахъ, легендахъ и простыхъ общедоступныхъ безъискуственныхъ произведеніяхъ своихъ отечественныхъ книжниковъ. Аналогическое явленіе было и въ исторіи умственнаго развитія Византіи. И тамъ въ малообразованной массь народа особенное

¹ Очень много памятниковъ апокрифическаго характера издано въ Памягникахъ старинной русской литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко вып. П1 и др. а также въ Памятникахъ отреченной русской литературы, изд. Тихоправовымъ, два тома. М. 1863 г. и у Буслаева, Историческіе очерки русской народной словесности и искуства, т. І, 484—504.

<sup>\*</sup> Калайдовича. Іоаннъ Экзархъ Болгарскій, 208—212. Сочиненія Максима Грека ч. І и III. Разсужденія Вассіана Патрикъева о неприличіи монастырям в владъть вотчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. 1839, ки. III. Курбскій. Описаніе Рум. музея, 242—243. Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 43. Сочиненія инока Артемія. Русская Историческая библіотека. Изд. Археограф. Коммиссіей. т. IV, 1397. Прав. Собесьдникь 1858, II, 173—198. 443—471.

развитіе получила литература религіозно-пов'єствовательная (легенды), произведенія которой перешли потомь вь Россію и зд'єсь точно также нашли себ'є поклоницковъ въ народныхъ массахъ.

Конечно существование въ древне русской книжности апокрыфовъ и разнаго рода подложныхъ сочинений не представляло бы особенной важности, еслибы имъ придавался двиствительный, соотвътствующій ихъ значенію, смыслъ. Но сущность дъла вы гомы, что древне-русскіе богословы не умьли и не могли всегда строго отличать истинное отъ подложнаго и апокрифического и придавали произведеніямъ того и другаго характера смыслъ и важность, одннаковые со всеми другими несомивнию подлинными и авторитетными твореніями. Для нихъ еще неизвъстны были прісчы кригическаго обследованія того или другаго сочиненія. Вь то время, время віры по преимуществу, даже простая, часто безъименная статья или поученіе, съ неопределеннымь названіемъ полченія св. отецъ, или чего либо въ этомъ родъ, возводились почти на одинакую степень съ священнымъ писаніемъ и твореніями святыль отецъ и цитировались наравив и вывств съ последними. Древне-русская книжность точно не разграничивала степени важности твореній, которыми наполнялись ея сборники, она все нахолящееся въ нихъ, будеть ли то евангельское изречение, или простая богослужебиля пъснь, все эго отождествляла подъ однимъ названиемъ «божественныхъ писаній», «св. писаній», и даже просто кансь и усковла имъ священный безусловно-неизувниый уарактеръ Такимъ образомъ въ сферу священныхъ авторитетовь, которые служили аргуэуд алинаэд, аларудт аландугарагик ая имынак имирочитием скихъ богослововъ, входила почти вся область существовавшей вы древней Россіи письменности, запечатлівниой религіозно-церковнымь характеромъ. Отсюда въ древне-русской литератур в выдвляются слъдующія особенности: слабое развитіе самостоятельности и преоблада ніе произведеній компилятивных в, распространенность апокривыческихъ и подложныхъ сочиненій и наконецъ третье-расширеніе богословской сферы священных авторитеговъ, доходившее въ изкоторыхъ случаяхъ до благоговенія предъ паждымь огдельным ь памятникомъ имфвинмъ въ себь религіозный отгвнокъ и запечатленнымъ пекоторыми признаками древности.

Нодъ вліяніемъ установившагося просв'ященія въ древнерусскомъ обществ'я выработался и соотв'ятствующій складь міровозэр'янія. Самою выдающеюся чертою религіозной жизни русскаго

народа служитъ развитіе въ немъ религіозно-церковнаго формализма, который имъстъ двъ стороны-теоретическую и правственпо-практическую. Религіозно - церковный формализмъ получилъ на Руси особенно сильное развитие въ связи съ разными условившней и внутренней жизни русскаго парода. Первымъ примъромъ формальнаго пониманія религія была Византія, гдт вмъств съ политическимъ одряхлениемъ и правственнымъ разложеніемъ общества началъ развиваться религіозный индеферентизмъ, последствіями котораго явилось ханжество, фарисейство и вообще развилось предпочтение формы содержанию, обряда истинному духу религіи. Отвлеченная догматическая система христіанства была не по силамъ массъ молодаго русскаго народа, умственно неразвигаго и неподготовленнаго, находившагося въ то время еще въ дѣвственномъ состоянін и, понятно, воспринималась имъ очень туго и медленно. Проводникомъ христіанства на Руси на первыхъ порахъ явилось греческое духовенство въ лиць митрополитовъ и епископовъ, которые сами мало знали народъ, служить которому были призваны, равнымъ образомъ и ихъ паства не имъла въ своемъ распоряжений средствъ для того, чтобы понимать своихъ иноземныхъ пастырей. При такихъ условіяхъ естественно новая религія оставалась непонятою въ своей сущности. Простой народъ усвоиль себ'в болве доступную для него вившнюю оболочку религіи, и для него религія обратилась въ совокупность обрядовъ. При этомъ политическая исторія русскаго народа не заключала въ себі благопріятныхъ условій для спокойнаго развитія и болье глубокаго усвоенія имъ христіанства. Разорительныя, почти систематическія, войны удъльновъчеваго періода не только не содъйствовали, но напротивъ препятствовали бол ве сознательному и разумному усвоенію віры. Страшныя и продолжительныя бідствія монгольскаго ига вызвали въ русскомъ народъ глубокое религіозное настроеніе, по современная русская общественная и государственная жизнь, полная однихъ страданій, невзгодъ и всевозможныхъ лишеній, весьма мало представляла въ себъ впъппихъ условій и матеріальныхъ средствъ для того, чтобъ поддержать это прекрасное настроеніе, дать ему падлежащій кодъ и вести его по пути пормальцаго развитія. Крайняя ограниченность, а затымъ и почти полное отсутствіе школъ внесли значительную долю своего вліянія на односторонность развитія религіозной жизни въ смыслѣ преобладанія въ ней обряд-ности. За отсутствіемъ школъ церковь сдѣлалась единственнымъ мъстомъ, гдж пародъ могъ учиться върж и благочестію, но въ церкви

все состояло изъ испо ченія тъхъ или другихъ священныхъ обрядовъ, съ которыми сживался пародъ и въ исполнении которымъ онь пріучился видіть существенную сторону религіозной жизни. 1 Это отрицательныя условія развитія церковнаго формализма. Положительныя условія, содбіїствовавшія развитію религіозно-церковнаго форчализма, заключаются уже въ самомъ характеръ древне-русскаго просвъщенія. Отсутствіе научнаго образованія, а вслідствіе этого отсутствіе неразрывнаго съ нимъ критическаго отношенія къ прі-обрѣтаемымъ знаніямъ, способствовало, какъ уже было видно, сла-бому различенію истипнаго, несомившио подлиннаго отъ сомпительнаго и подложнаго въ церковной письменности, и вообще содъйствовало расширению сферы священныхъ и безусловно обязательных в для церкви авторитетовъ изъ области твореній съ религіознымъ характеромъ. Съ теченіемъ времени самая церковная письменность стала отличаться религіозно-формальнымъ направленіемъ: намятники ся свидътельствують, что руководители русскаго народа посвящали свои труды больше на разръщение обрядовыхъ вопросовъ, чемъ на уяснение правилъ христіанской правственности въ ся глубокомъ духовномъ значеніи. Влагодаря вевмъ этимъ вмісті взягымь условіямъ русскій народъ, мало знакомый съ догматическимъ ученіемъ православія, а между тъмъ постоянно живя и воспитываясь подъ вліяніємъ строгої церковной обрядности, видя поклоненіе ей въ современной церковной литературѣ и привыкши въ теченіе цѣлыхъ въковъ отдавать предпочтеніе обрядамъ предъ духовною стороною религін, предъ ся догматами и духовноправственными истинами, сталь съ теченіемъ времени смінивать въ своемъ представленін догматы и обряды и переносить свойства и признаки первыхъ на последніс. Такимъ путемъ совершенно последовательно въ русскомъ народъ образовался взглядъ на обрядъ, какъ на ивчто тождественное съ догматомъ. Отсюда естествененъ нереходъ къ тому, чтобы признаки догмата, — ихъ въчная непамънность, стали принисываться въ извъстной мъръ и обряду. И дъйствительно, къ  $\dot{X}V$  в. церковный догматизмъ развился до такой степени, что на разности въ обрядахъ русскіе стали смотр'ять, какъ на въ своемъ родь догматическія отступленія. Для нихъ казалось верхомъ человіческой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О способахъ духовнаго просвъщенія древней Россіп внъ училища. Прав. Собесьдинкъ 1858 г. ч. I, 262—296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Щановъ. Исторія раскола старообрядства, 23—25.

мудрости и въ то же время всличайшею смѣлостію прибавить хотя бы одну букву къ обряду сверхъ установившагося въками его порядка. Такія открытыя прибавки и изміненія были пастолько необыкновенны, что делались на некоторое время предметомъ общественнаго вниманія и, какь событія особенной важности, иногда запосились даже въ лъгописи. <sup>4</sup> Болъе существенныя и замътныя отступленія отъ установивнейся пормы обряда вызывали самые оживленные споры, затрогивавшие собою всё интеллигентные слои русскаго общества. Въ XV и XVI в. возникало не мало споровъ по поводу обнаружившейся разпости въ ивкоторымъ обрядахъ. Въ XV в. во глав $\mathfrak k$  спорящимь объ обрядовымь разностямь лиць являются самые видные представители руской интеллигенціи, понимаемой въ ея оффиціальномъ смыслі. Таковъ былъ споръ о хожденін посолонь, 2 Въ последнемъ случай одинмъ изъ непосредственно заинтересованных въ споръ лицъ былъ самъ великій киязь, который видель вь отступлении, какъ ему казалось, отъ превняго обычая хожденія посолонь такого рода причину, за когорую «гибвъ Божій приходить». Жаркіе споры вызывались также въ то время и другими обрядовыми разностями, какъ-то: сугубой и трегубой аллилуія, способомъ сложенія перстовъ для фрестнаго знаменія и др. 3

Если религіозныя истины теоретическаго характера,—догматы подъ вліяніемъ религіознаго формализма смѣнивались и сливались съ обрядами, то тоже самое нужно сказать и относительно нравственно-практическихъ истинъ. И нравственное ученіе въ древней Руси понималось точно также болѣе съ формальной стороны. И здѣсь на первомъ планѣ становилось всегда виѣниее выполненіе правственныхъ предписаній, по не внутреннее значеніе и живое искреннее религіозное чувство.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «ИЪкоторые философы, говоритъ Новгородскій лѣтописецъ подъ 1476, начаща пѣти: О, Господи номилуй, а друзін— Осподи номилуй.» П. Соб. Р. Лѣт. т. IV. 4. Новг. Лѣт. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Авт. т. VI, 233—234.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Щановъ. Русскій расколь старообрядства, 25—31. Онисавіе рукон. Моск. Спч. библ. отд. И, кн. И, 534—535. Свидітельство Максима Грека объ Акакі в Тверскомь, свч. Максима Грека, изд. Каз. дух. акад. ч. И, 421—423. Памятники старинной русской литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко, вып. IV, Повъсть о Евфросии в Псковскомъ, 67—119,

Нельзя отвергать того, что существовали въ древне-русскомъ обществ и личности, которыя поничали христіанство въ его истинномъ духовномъ смысл побнаруживали въ себ задатки научнаго образованія; по подобнаго рода личности были чрезвычайно р дакими и оставались незамътными за общею массою, въ которой древнерусская книжиость воспигала очень много начетчиковъ, а не людей системы, обобщеній и научныхъ выводовъ. Въ сред тогдатняго общества выступали иногда замъчательно даровитые книжники, поражавшіе бога ствомъ религіозныхъ знацій, своимъ талантомъ и дарованіями, но и опи въ большей или меньшей степени раздъляли въ себ педостатки, которые свойственны были вообще древне-русскимъ книжникамъ.

Самымъ замѣчательнымъ представителемъ древне-русскаго просвѣщенія во второй половинѣ XV и началѣ XVI в. и болье или менѣе полиымъ выразителемъ идей и понятій, выродившихся на на ея почвѣ, былъ препод. Іосифъ Волоцкій Вамѣчательная личность Іосифа сгрупппровала вокругъ себя многія изъ тѣхъ возърѣній и понятій, которыми жила древне-русская мысль, и тѣчъ самымъ создала собою цѣлое отдѣльное паправленіе въ сферѣ русской церковной и общественной жизни.

Іоспоть Волоцкій родплся въ 1439 году и щ въ 1440 году. Одинъ изъ предковъ его —дѣдъ, вышелъ изъ Литвы, чго, можеть быть, не осталось безъ вліянія на иѣкоторыя воззрѣнія его знаменитато потомка. Первоначальное образованіе Іоспоть получиль въ монастырь, куда онъ отданъ быль на осьмомъ году своей жизни, и которое онъ продолжалъ постоянно развивать самостоятельнымъ изученіемъ церковной письменности. Іоспота съ рапней молодости влекло въ монастырь Мѣстомъ своихъ монашескихъ подвиговъ онъ избралъ

<sup>\*</sup> Кромѣ трудовъ разныхъ историковъ церковныхъ существуютъ съЪдующія спеціальныя изсъѣдованія по этому предмету: 1) Дв в статьи проф. Казанскаго, напечатанныя въ Прибавлен, къ твореніямъ св. отцевъ 1847 г. подъ заглавіемъ: «Іоспфъ и писанія Іоспфа Волоколамскаго», вышедшія за тѣмъ въ вядь отдыльной книги подъ заглавіемъ: Преп. 1оспфъ Волоколамскій.» Москва, 1847 г. 2) Преподобный Госпфъ Волоколамскій. Церковно-историческое изсъѣдованіе придворнаго священника П. А. Булгакова, С. Петербургъ. 1865 г. 3) Изсъѣдованіе о сочиненіяхъ Іоспфа Санина, преп. игумена Волоцкаго. П. Хрущева. С.-Петербургъ. 1868 г. 4) «Просвѣтитель преподобнаго Іоспфа Волоцкаго», статья напечатанная въ Православномъ Собесѣдникѣ 1859 года, часть ПІ, 153 — 179. 5) Статья Панова подъ заглавіемъ: «Ересь жидовствующихъ.» Журналь министерства народи. просвѣщенія, 1877 г. № 2, 252—295.

обитель преп. Пафнутія Боровскаго, очень извістную въ то время. Въ двадцать лътъ Іосифъ приняль монашеское пострижение и около осынадцати лётъ провель вы монастырё и подъ руководствомы прен. Пафиутія. Продолжительное пребываціе въ монастыр в Пафпутія имкло для Іосифа широкое восинтательное значеніе. Пафнутій Боровскій, по своему происхожденію восходивній къ потомкамъ одного изъ татарскихъ баскаковъ, отличался сильною привязанностію къ князямъ московскимъ, которые въ свою очередь платили ему своимъ уваженіемъ и религіознымъ благогов'вніемъ къ его личности, такъ что посяв своей смерти опъ сдвлался семейными святымъ у московскихъ князей. Монастырь Пафнутія отличался обинириостью, благоустройствомъ и такимъ ръдкимъ богатствомъ, которое вызывало удивление не только простыхъ людей, но даже бояръ и киязей. 1 Это объясиялось характеромъ самого игумена монастыря, у котораго слишкомъ сильно развиты были хозяйственныя способности.

По смерги Нафнутія Боровскаго настоятелемь его монастыря, по воль великаго князя, еджланъ бы гь преп. Іоснфъ. Вирочемъ игуменство его въ Боровскомъ монастыра продолжалось не долго. Госифъ задался ціблію реформировать жизнь своего монастыря, ввести въ немь строгое общежитіе; но встр'ятивъ сильный отпоръ со стороны полибломых сму иноковъ, онъ ръшился вовсе оставить монастырь, гдф онъ жилъ такъ долго. У него въ это время, конечно, уже выработался свой взглядь на монашество, который онъ хотъль провърить на дъль, и съ этою цжлію рышился обойни всь болье или менбе замвчательные русскіе монастыри. Странствованіе по монастырямъ, изъ которыхъ во многихъ онъ столкнулся съ большими безпорядками, привело его къ мысли основать свою собственную обитель, гдв онъ могь бы свободно примвнить къ двлу выработанныя имъ самимъ начала ипоческой жизни. И дъйствительно онъ достигь своей цвли, и въ 1479 году, вблизи родовой вотчины Саниныхъ и недалеко отъ города Волоколамска, основалъ монастырь, принявшій отсюда названіе Волоколамскаго и скоро получившій громкую историческую извістность. Благодаря

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Поли. Собр. Русск. Афтон. т. VIII, 183—184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Свёдёнія о жизни Пафнутія Боровскаго см. у Хрущова. Изследованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина сгр. 14—23. Акты Историческіг, том. I; № 204. 382. 410. Степенная книга, часть II, 207.

предпріничивому и практическому своему характеру, который выработался у него подъ руководствомъ Пафнутія, преп. Іосифъ съумѣлъ быстро увеличить монастырскія средства, которыя дали ему возможность обстроить свой монастырь со всѣмъ благолѣніемъ и богатствомъ. Въ своемъ монастыръ Іосифъ ввелъ самое сгрогое общежитіе, для котораго составилъ свой собственный монастырскій уставъ. Постоянными средствами для существованія Волоколамскаго монастыря служили села и деревни съ крестьянами, пріобрѣтеніе которыхъ потому самому состовляло одну изъ постоянныхъ заботъ преп. Іосифа. \*

По характеру своего образованія преп. Іосифъ принадлежаль къ школь древне-русскихъ книжниковъ. Онъ отличался редкою начитанностію, которая тімь не меніе не могла создать нать него ума богословски-образованнаго. Іосифъ вышелъ редкимъ даровитычъ книжникомъ, начетчикомъ, а не богословомъ въ научномъ смысле. Характеръ полученного имъ образованія тімь самымь уже полготовиль и ть педостатки, которыми страдали и другіе книжники древней Руси. Вфрный воззрвніямъ своего времени, Іосифъ разсматрявалъ просвъщение и вообще всякое знание съ исключительно религіозной точки зрвнія и, подобно другимъ книжникамъ, усвоиль себь прскочего своеобразное понимание истолинков ублаганскаго в'вроученія и христіанской морали. Руководительным в началом всей жизни человъка, источникомъ и мъриломъ истиниости всякой его религіозной мысли Іосифъ ставить «божественное писаніе». Подъ это понятіе подходило у него не одно въ строгомъ смыслі божественное или богодухновенное писапіс, по вся вообще письменность, запечатывиная характеромъ церковности и отличающаяся религіознымъ содержаніемъ. Взглядъ Іосифа на источники христіанскаго въроучения зам'вчателенъ но отсутствио въ немъ критическаго элемента из религіозно-церковнымъ авторитетамъ. Такъ широко понимаемый принципъ «божественныхъ писаній» проходитъ чрезъ вск сочинения Іосифа Волоцкаго и одинаково прилагается имъ и

<sup>\*</sup>Вышеь о пачаль Іоспфова монастыря въ рукоппен Московск, дух. акад. № <sup>181</sup>/<sub>584</sub> д. 73—74. Житіе Іоспфа Волоцкаго Саввы Чернаго ен. Крупцкаго въ Великихъ минеяхъ четьихъ, Сентабрь, 454—499. Житіе Іоспфа Волоцкаго, составленное неизвъстнымъ. Чтенія въ обществъ любителей дух. просв. 1863 г. Приложеніе ко 2-му тому. Уставъ І. Волоцкаго въ Великихъ минеяхъ четьихъ, собр. м. Макаріемъ, сентябрь, 499—615.

во всёхъ сферахъ его чисто практической жизни. Въ его сочиненіяхъ встрёчаются длиныя, заимствованныя и изъ истинно богодухновенныхъ источниковъ, равно какъ и изъ такихъ источниковъ, авторитетность которыхъ подвержена сильному сомиёнію. <sup>1</sup> Какъ особенно авторитетнымъ источникамъ преп. Іосифъ отводитъ значительное мёсто въ своихъ сочиненіяхъ житіямъ святыхъ и церковнымъ ибсноибиіямъ. <sup>2</sup> Чуждый критическаго отношенія къ церковнымъ письменнымъ памятникамъ, Іосифъ не затруднялся черпать доводы изъ сочиненій апокрифическаго характера, равно какъ и изъ сочиненій совершенно подложныхъ. <sup>3</sup> На основаніи своего взгляда на источники христіанскаго въроученія Іосифъ совершенно послібдовательно и гражданскимъ законамъ и постановленіямъ византійскихъ императоровъ усвояетъ одинаковое достоинство съ соборными и святоотеческими правилами. <sup>4</sup>

Отсутствіе критическаго отпошенія къ церковнымъ авторитетамъ имѣло свои специфическія послѣдствія для всего міровоззрѣнія преп. Іосифа. Недостатокъ критическаго элемента выразился въ томъ общемъ явленіи, что въ сочиненіяхъ Іосифа не замѣчается

¹ Такъ онъ твореніямъ св. отцовъ и подвижниковъ усволеть значеніе такихъ источниковъ, которые подобны евангельскому и апостольскому писанію (Просвѣтитель Іосила, игумена Волоцкаго, изд. Каз. дух. акад. Казань. 1857 г. 442. 445). Іосифъ въ ряду св. отцовъ ставитъ и такихъ поздивійшихъ писателей, какъ напр., Някона Черногорца, который нашею церковію и не причислень даже къ лику святыхъ, но писанія котораго онь тѣмъ не менье называеть «богодухновенными». (Просвѣтитель, 537. Сравн. стагьи Срезпевскаго подъ названіемъ: «Пандекты Никона Черногорца». Записки Император. Акад. наукъ. т. ХХ, 149 — 156. т. ХХІ. 193 — 198».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Просвътитель, 475—481. 495. 498. 238. Рук. Имп. пуб. бабл. Q. XVII, № 15 л. 68—287. Посланіе Іоспфа къ Ивану Третьякову. Рук. Имп. публ. бабл. Q. XVII, № 50 л. 77—91 п др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Опъ напр., какъ особенно священнымь аргументомъ, пользуется подложнымъ поученіемъ царя Константина «О царехъ, князехъ и судіяхъ земскихъ» и мнимою клятвою пятаго вселеннаго собора «На обидящихъ святыя Божія церкви». (Просвѣтитель 601, Рукоп. Имп. публ. бубл. Q. XVII, № 15, д. 68—287. Ср. ст. подъ названіемъ «Правило св. отецъ о обидящихъ церкви Божія». Пр. Собес. 1861, ч. ИІ, 451—460. Въ Просвѣтитель есть ссылки на книгу Еноха Праведиаго. Просвѣт. 429»

<sup>4</sup> О «градскихъ законахъ» онъ прямо говоритъ, что они «подобни суть пророческимъ и апостольскимъ и св. отецъ писаніямъ». Просвътитель, 588, 536, 538, 603.

оценки сравнительной важности и компетентности того или другаго приводимаго имъ церковнаго авторитета. Іосифъ относился ко всёмъ иногда самымъ разнообразнымъ и различнымъ по своему значенію въ смыслѣ церковнаго авторитета источникамъ съ одинаковымъ благоговъніемъ. Имъ и ученіе апостольское, безусловно истинное и обязательное для всёхъ, подводилось подъ одну категорію съ частнымъ мивніемъ какого либо святаго отца, лица погрышимаго, мнъще котораго вовсе не можетъ претендовать на безусловную истинность и обязательность. Даже и между источниками строго боголухновенными— между писаніями ветхаго и новаго завъта, столь противоположными по своему духу и характеру, преп. Іосифъ не дълалъ строгаго и точнаго разграниченія и иногда черпалъ изъ ветхаго завъта такіе аргументы, которые свойственны были только строгому закону Мочсееву, но которые вовсе не гармонировали съ духомъ ученія новаго завъта, проповъдующаго безконечную любовь и благость. Вообще въ отношении Іосифа Волоцкаго къ разнообразнымъ церковнымъ авторитетамъ обнаруживается его формальное направление. Онъ пользуется въ своихъ сочиненіяхъ церковными авторитетами какъ юридическими актами, какъ документальными приговорами, которые не допускаютъ пикакихъ возраженій и по поводу которыхъ нѣтъ нужды и даже опасно и преступно входить въ какія бы то ни было разсужденія. Само собою понятно, такое формальное отношение Іосифа Волоцкаго ко встмъ источникамъ христіанскаго втроученія страдаетъ односторонностью, которая нагляднымъ образомъ выразилась въ нъкоторыхъ отдъльныхъ его догматическихъ и нравственныхъ воззрѣніяхъ. Совершенно незамѣтно для себя Іосифъ на ряду со вполнѣ истинными проводить и такія воззрінія, которыя никакимъ образомъ не могутъ быть признаны вполнъ за истинныя. Такого характера напр. его догматическое учение о прехищрении и коварствъ Божіемъ, выразившихся въ воплощеніи и сошествіи Сына Божія на землю, однимъ изъ самыхъ въскихъ авторитетовъ для котораго послужила въ глазахъ Іосифа подложная, или по крайней мъръ сомнительная по своей подлинности, выдержка изъ слова Златоуста. Равнымъ образомъ и въ сферъ нравственныхъ воззръній преп. Госифъ не удержался на почвъ непререкаемой истины. Безусловное довъріе ко всякому церковному авторитету послужило поводомъ, по которому онъ на основаніи частнаго единичнаго поступка одного святаго мужа вносить въ область нравственно добрыхъ дъйствій человіка и общее ученіе о богопремудростноми и богонаученноми коварстви, 1 столь много способствующему успівшному открытію еретиковъ Отсутствіе въ воззрівніяхъ Іосифа Волоцкаго одного разъ навсегда избраннаго опреділяющаго начала замітно обнаруживается въ частныхъ его взглядахъ, иногда страдающихъ нівкоторою односторонностью и даже непослідовательностью. Особенно правственное міровоззрівніе Іосифа Волоцкаго не отличается логическимъ единствомъ и не иміть строгой системы. Здісь встрівчаются чаще колебжнія, уклоненія, что объясняется тімъ, что взамінь одного общаго начала, съ точки зрівнія котораго можно было бы оцінивать всякія правственнымъ началомъ являются соображенія и практическаго характера, и это тімъ естественніте, что самъ онь отличался сильно развитымъ практическимъ тактомъ.

Не им'я предъ собою одного разъ навсегда избраннаго руководительнаго начала или критерія для определенія истипности своихъ сужденій, Іоспфъ при изложеніи правственнаго ученія часто переходить отъ одного предмета къ другому, скользитъ между разными понятіями, иногда безъ связи допускаетъ переходы отъ одного предмета на другой, и здёсь онъ сосредоточивается чаще на вибшнихъ предписаніяхъ, которыя по своей конкретности и непосредственности скорве обращають на себя вниманіе, чвить одно цъльное логическое изложение нравственнаго учения, особенно съ его психической стороны. Излишнее благоговъніе Іосифа къ обрядности способствовало еще болье тому, что онъ такъ много и часто останавливается на формальныхъ и вибшиихъ правилахъ и предписапіяхъ нравственности. Нравственныя наставленія Іосифа Волоцкаго ступпированы имъ въ седьмомъ словъ Просвътителя. На ряду съ нравственными предписаніями здёсь также попадаются и чисто практическіе сов'яты. <sup>2</sup> Вообще отличительный характеръ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Просв'єтитель стр. 176. 187. 587. Посланіе Іосифа къ старцамъ о повиновеніи соборному опред'єденію. Рук. Им. Пуб. биб. F. 1, № 229 л. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ седьмомъ своемъ словъ кратко сказавъ между прочимъ о томъ, что христіанинъ долженъ любить Бога и ближнихъ, Госифъ начинаетъ сухой и общирный перечень христіанскихъ добродътелей, въ родъ напр: буди праведенъ, мудръ, печальнымъ утпълшитель, нищимъ кормитель.... и немного далъе: «ступаніе имъй кротко, гласъ умъренъ, слово благочинно, пищу и питіе не мятяжно, потребне эри, потребне глаголи, буди въ отвътъхъ сладокъ, непэлиществуй бесъдою, да будетъ бесъдованіе твое въ свътлъ лицъ, да дастъ веселіе бесъдующему тебъ» в проч. Просвътитель, 361—374.

нравственнаго міровоззрѣнія Іосифа Волоцкаго составляють три элемента: отсутствіе одного правственно опредѣляющаго начала съ его необходимыми слѣдствіями—логическою непослѣдовательностію по мѣстамъ и вообще съ недостаткомъ цѣльности, внесеніе практическихъ соображеній и наконецъ самое важное преобладаніе виѣшпихъ предписаній. <sup>1</sup>

Съ особенною рельефностію формальное направленіе Іосифа вь нениманіи правственности выразилось въ его монастырскомъ уставъ. Преобладание обрядности, внъшний ригоризмъ составляютъ отличительныя особенности иноческаго устава Іосифа. Нравственная ділтельность иноковъ его монастыря развивалась путемъ вившняго механическаго навыка, правила для котораго съ особенною подробностію начертаны въ общежительномъ уставѣ Іосифа. Жизнь иноковъ по этому уставу регулируется до самыхъ мельчайщихъ подробностей. Волоколамскій инокъ всегда чувствоваль надъ собою вившній режимъ пастоятеля. Первое качество инока, которое развивалось въ монастыръ, -- это безусловное послушание. Власть настоятеля монастыря надъ ннокомъ безгранична, настоятельскій контроль не знаетъ надъ собою никакихъ ограниченій. Настоятель и особо назначенные для этого надзиратели во всякое время дня и ночи могли проникать вовнутрь кельи инока и разсматривать все тамъ находящееся: платье, столовыя принадлежности и т. под. Однимъ словомъ, взоръ настоятеля монастыря при номощи разныхъ своихъ подручныхъ пропикаль всюду и отъ него не могъ укрыться въ монастыръ пикакой, даже самый маловажный, поступокъ инока. Самые иноки не имъли предъ собою равенства. Они раздълялись на три класса, для каждаго класса точнъйшимъ образомъ распредълены были роды занятій, пищи и одежды. Поведеніе инока въ церкви, въ транез в опредвлялось также подробными правилами. Для каждаго инока назначалось въ церкви особое мъсто, указаны двери, въ какія входить и въ какія выходить изъ церкви. Вифшияя пунктуальность у Іосифа простирается до того, что онъ хочетъ регулировать и установить для монаховъ самый способъ стоянія въ церкви. 2 Для общежительнаго инока оставалось весьма мало

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «*Преже о тълеснъмъ* благообразія попечемся, говорить онь въ одномъ мѣстѣ своего устава, потомъ же и о внутреннемъ храненіц». Великія минеи четы. Сентябрь, 506.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такъ Іосифъ предзагаетъ сайдующее правило въ руководство своимъ ино

свободнаго времени, самая большая часть его была занята церковнымъ богослуженіемъ, которое отличалось своею продолжительностію и совершалось по нѣскольку разъ въ день. Вообще Іосифъ въ своемъ уставѣ взвѣшиваетъ каждый шагъ монаха и регулируетъ его «и въ хожденіяхъ, и въ словесѣхъ и въ дѣлѣхъ». Притомъ исполненіе предписаній его устава гарантировалось строгими наказаніями, ожидавшими каждаго нарушителя его правилъ: за всякіе проступки въ уставѣ Іосифа точно опредѣлены были и наказанія, въ ряду которыхъ допускались даже и тѣлесныя. Внѣшнему благоповеденію Іосифъ усвояетъ значеніе не только какъ средству, ведущему къ нравственному усовершенствованію инока, но въ массѣ всевозможныхъ внѣшнихъ предписаній попадаются у него и такія, въ которыхъ проглядываетъ практическая тенденція дѣлать напоказъ съ цѣлію обратить на себя вниманіе постороннихъ свидѣтелей благоприличія монаховъ и тѣмъ заслужать отъ нихъ одобреніе. 4

Что касается до въ собственномъ смыслѣ нравственной стороны дѣла, впутрепнихъ духовныхъ подвиговъ инока, то эта сторона въ уставѣ Іосифа развита сравнительно слабо. Собственно нравственное развитіе инока въ уставѣ Іосифа какъ то стушевывается, хотя и помимо воли автора, предъ массою предписаній, опредѣляющихъ собою внъшнее благоповеденіе инока.

Уставъ монастырскаго общежитія, составленный Іосифомъ Волоцкимъ, по своей сущности не представляетъ изъ себя совершенно новаго явленія. По самому характеру своихъ возэрѣній Іосифъ вовсе не могъ быть нововводителемъ. Сообразно своимъ возэрѣніямъ при опредѣленіи лучшихъ формъ монашеской жизни опъ долженъ былъ обратиться пазадъ и изслѣдовать то что существовало въ данной сферъ прежде него, чтобы отсюда черпать для себя уроки и правила. Странствованіе по русскимъ монастырямъ открыло ему возможность изучить и усвоить всѣ лучшія, по его мнѣпію, черты существовавшаго иночества, которыя были потомъ обобщены имъ и вошли въ его монастырскій уставъ. По своему

камъ для поведенія ихъ въ церкви: «стисни свои руп'в и соедини свои нозв'и очи сміжи и умъ собери». Великія минеи четьи. Сентябрь, 506.

¹ Эта тепденція видна изъ савдующаго предписанія Іосифа: «аще приключигся съ пами были на соборнъй молитв'в мірянину челов'вку или гостю иноку, аще и оть честных в есть, тогда паче подобаеть намъ не творити бес'вды на молитв'в». Великія минеи четьи, Сентябрь, 591.

характеру уставъ Іосифа Волоцкаго есть повтореніе и возстановленіе, только въ болье полныхъ и подробныхъ чертахъ, общежитія, даннаго далеко ранбе его св. Осодосіємъ Печерскимъ . Матеріальное существование монастыря пр. Іосифъ обусловливаетъ правомъ владъть вотчинами и крестьянами. Здъсь онъ вполит слъдуетъ традиціямъ предшествовавшаго времени, которыя въ его глазахъ имъли всемогущее значение. И практическия соображения оказывали на него соотвътствующее дъйствіс. Инокъ, по его уставу, почти все время занять быль исполнениемъ монашескихъ предписаній своего устава и для него почти вовсе не оставалось такого времени, которое бы онъ могъ посвятить на такого рода труды, которые бы могли доставлять каждому изъ нихъ возможность собственнымъ трудомъ поддерживать свое существование. Монастырь, по представленію Іосифа, всегда долженъ обладать матеріальнымъ богатствомъ не только для содержанія входящей въ составъ его братін, но и для оказанія матеріальной помощи и притекающему въ монастырь простому народу. Право владънія селами и крестьянами Іосифъ признаетъ за самое священное право монастырей, которые этимъ самымъ становятся въ положение привиллегированныхъ учрежденій. Поставивъ монастырь въ привиллегированное положеніе по праву владънія землями и крестьянами, Іосифъ распространяетъ эту привиллегированность въ частности на каждаго монашествующаго, когда онъ въ каждомъ изъ нихъ видитъ прямаго кандидата на занятіе высшихъ должностей въ церковной іерархія. Вообще кром'в м'вста богомолій въ глазахъ практическаго Іосифа монастыри имКли значение и образовательно-воспитательныхъ учрежденій, имфющихъ одною изт своихъ существеннейшихъ задачь-готовить людей для запятія высшихь постовь въ церкви: игуменовъ, епископовъ, архіепископовъ и митрополитовъ 2. Въ общемъ монастырь, по воззрѣнію Іосифа, получаетъ значеніе церковногосударственнаго учрежденія, надфленнаго особыми правами и при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Хрущовъ. Изслъдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина. Предисловіе, VI. См. также Отвъщаніе любозазорнымъ и сказаніе вкратцѣ о святыхъ отцѣхъ, бывшихъ въ монастырехъ, иже въ русстъіі землѣ сущихъ. Великія минеи четьи, сентябрь, 546—563. Прибавл. къ тв. св. отецъ ч. X, 508.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго, составленное неизвъстнымъ. Изд. Невоструевымъ. М. 1865 г. Приложеніе къ Чт. въ общ. любителей дух. просвъщ. за 1865 г. т. П. Прибавленія къ твор. св. отцовъ, ч. Х. Отношенія иноковъ Кириллова Бълозерскаго и Іосифова Волоколамскаго монастырей въ XVI в. 505. 508—512.

виллегіями и предназначеннаго между прочимъ служить центромъ и разсадникомъ церковнаго аристократизма.

Во всехт. воззреніяхъ преп. Іосифа Волоцкаго съ особенною яркостью выступаетъ одна общая и характерная черта,- -- это благоговъніе къ церковнымъ авторитетамъ і. Іосифъ Волоцкій вполнъ и безусловно върилъ въ истипность всехъ церковныхъ памятниковъ, обобщавшихся имъ подъ именемъ Божественнаго писанія. Все, что только въ нихъ заключалось, для Іосифа запечатлено было характеромъ безусловной въры и неизмъняемости. Онъ не допускалъмысли о критическомъ изследовании и более или мене свободномъ отношеніи къ тому или другому церковному авторитету. Дізятельность мысли человька ограничивалась имъ только сферою изученія, запоминанія готоваго матеріала, какой давала церковная письменность, и практического примъненія въ тъхъ или другихъ спорныхъ случаяхъ и вопросахъ. При возникновении какого бы то ни было спорнаго вопроса для человака ничего не требуется, какъ только подвести его или отыскать для него то или другое основание въ широкой области божественнаго писанія, и думать и дійствовать ин какъ не пиаче, какъ только согласно отысканцому аргументу. Разсуждать о степени важности подлинности его казалось излишнимъ. Въ устахъ Іосифа сказать, что то или другое мивніе высказано не на основаніи, не отъ «божественныхъ писаній», значить отвергнуть, уничтожить его въ самомъ корий 2.

Вообще д'вятельность челов'вческой мысли Іосифъ ограничиваетъ сферою логическихъ построеній, все содержаніе для которой въ цівломъ и неизміннюмъ, готовомъ, вполить сформировавшемся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ст. этой стороны прекрасно характеризуетъ направление Іосифа Костомаровъ. «Быть тому, что уже есть, но быть ему такъ, какъ ему должно быть сообразно давно признаннымъ авторитетамъ; повиноваться тому, что указано и установлено, и карать бетъ всякаго списхожденія непокорныхъ,—таковъ былъ духъ понятій и дъйствій Іосифа», говоритъ этотъ историкъ. Въстникъ Европы. 1868 г. т. П., кп. IV. Апръль. Литературныя Извъстія стр. 97. Иконниковъ. Опытъ изследованія о культурномъ значенія Визангія, стр. 411—412.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Примъръ см. въ Посланіи Іосифа къ Бълозерскимъ старцамъ о новиновенім соборному опредъленію. Рук. Ими. Пуб. библ. F. 1. № 229 л. 333—345. Поэтому и самое замѣчательное твореніе Іосифа—его Просвѣтитель, по изслѣдованіямъ ученыхъ, представляетъ изъ слбя только выборъ изъ святоотеческихъ твореній. Прав. Собесѣдникъ 1859 г. ч. ПІ, ст. «Просвѣтитель преп. Іосифа Волоцкаго». 155. См. также предислогіе къ Просвѣтителю, 28.

временемъ видѣ, должно черпать изъ области божественныхъ писаній. При такомъ взглядѣ на характеръ умственной дѣятельности человѣка прен. Іоснфъ естественню становился противъ всякой новой мысли, указанія на которую не находилось въ божественныхъ писаніяхъ и даже видѣлъ въ ней опасность для чистоты вѣры и нравственности. Такимъ образомъ Іосифъ послѣдовательно шелъ къ отрицанію всякой свободы человѣческой мысли, отводя вѣчнымъ критеріемъ для нея строго опредѣленныя и неизмѣнныя Божественныя писанія, куда и относилась имъ почти вся совокупность иерковной письменности. Замѣчательно удачно охарактеризовалъ свое направленіе и въ то же время все направленіе Іосифа Волоцкаго одинъ изъ его учениковъ, неизвѣстный по имени, сказавъ въ порывѣ увлеченія послѣ сдѣланнаго имъ перечия «нелюбокъ», породившихъ борьбу между іосифлянами и бѣлозерскими старцами: «всѣмъ страстемъ мати мнюніе, мнѣніе второе паденіе» 4.

Вообще характеръ воззрѣній Іосифа Волоцкаго есть строю консервативный. А если взять во вниманіе особенности отношенія его къ церковнымъ авторитетамъ, которымъ онъ довѣрялъ въ одинаковой степени, не полагая существеннаго различія въ нихъ между важнымъ и второстепеннымъ, равно какъ и характеръ пониманія имъ христіанской нравственности, то направленіе Іосифа можно обозначить названіемъ формальнаго направленія. Въ самомъ характерѣ воззрѣній Іосифа Волоцкаго скрывается разгадка и объясненіе всей его многосторонней дѣятельности, гдѣ онъ является борцемъ за сохраненіе всего созданнаго временемъ и обстоятельствами и освященнаго авторитетомъ сѣдой старины, строя общественной и церковной жизни русскаго народа.

Направленіе Іосифа Волоцкаго не могло не получить и нѣкотораго политическаго характера. Смѣшеніе интересовъ церкви и государства и подавленіе послѣднихъ первыми, господство во всѣхъ сферахъ жизни религіозныхъ идей способствовали тому, что идеи Іосифа Волоцкаго, исходя изъ чисто религіозно-нравственнаго начала, стали разсматриваться и съ государственной и съ общественной точки зрѣнія и получили характеръ въ то же время и политическій. Такое явленіе было вполить естественно и послѣдовательно въ виду постоянной связи, какая существовала между Іосифомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прибавленія къ Твореніямъ св. отповъ. Ч. Х. Объ отношенія пноковъ Іосифова и Бізаозерскаго монастырей въ XVI в., 508.

Волоцкимъ и великимъ кияземъ, когда послѣдній высоко уважаль Іосифа и пользовался его совѣтами. Характеръ отпошеній Іосифа къ великому князю и его взглядовъ опредѣлялся мѣстомъ его воспитапія. Іосифъ долгое время подвизался у Пафнутія Боровскаго, человѣка отличавшагося твердою предапностію дому московскихъ князей и ихъ интересамъ. Та же черта перешла и къ Іосифу Волоцкому. Современныя историческія событія государственной и церковной жизни имѣли своимъ слѣдствіемъ то, что направленіе Іосифа Волоцкаго не только слѣлалось религіозно-церковнымъ направленіемъ, но получило въ то же время и политическій характеръ.

Въ своихъ взглядахъ Іосифъ не стоялъ одиноко. Къ нему примыкало большинство современныхъ русскихъ книжниковъ. Онъ служилъ выраженіемъ духа своей эпохи, цѣлой отдѣльной и обширной фракціи русскаго интеллектуальнаго люда. Личная его особенность заключалась существеннѣйшимъ образомъ въ томъ, что на немъ, какъ на человѣкѣ обладавшемъ рѣдкими способностями и дарованіями, которыя подъ вліяніемъ духа времени получили въ немъ одностороннее развитіе, рѣзче и рельефнѣе отобразились недостатки современной ему эпохи. Онъ главнымъ образомъ сгруппировалъ и объединилъ тѣ воззрѣнія, которыми жила большая часть современныхъ ему русскихъ книжниковъ и въ этомъ преимущественно смыслѣ онъ и сдѣлался представителемъ особаго направленія.

Крайности религіозно-церковнаго формализма, надъ которыми не могъ возвыситься и такой просвъщенный человъкъ, какимъ былъ Іосифъ Волоцкій, естественно должны были вызвать оппозицію. И дъйствительно, еще въ XIV в. зародилось и продолжало существовать и по возможности развиваться и другаго рода направленіе, направленіе болье высокое, стремившееся къ возвышенію внутренней нравственной стороны религіи, систематически подавлявшейся сухою церковною формалистикою. 1

Оппозиціонное церковному формализму направленіе можно охарактеризовать названіемъ отрицательнаго, критическаго. Всѣ

і Костомаровъ. Съверно-русскія народоправства во времена удільно відеваго уклада. СПБ. 1863 г. т. П 425—434. Русская Псторія въ жизнеописаніяхъ ея главнівішихъ дівятелей, первый отд, вып. 2, 350. Булгакова. Препедсбный Іосифъ Волоколамскій. 14—15.

дъятели этого направленія исходили изъ одного общаго начала. Они относились строго критически ко всему современному строю религіозной и общественной жизни, анализировали его, подмітали въ немъ недостатки и указывали средства къ исправленію ихъ въ болье глубокомъ изучении христіанской доктрины и въ болье широкомъ пониманіи и приложеніи къ жизня ея высокихъ нравственныхъ истинъ. При семъ конечно дъятели этого направленія вносили каждый немало субъективнаго пониманія цілей и задачъ своего критицизма, отчего и самый критицизмъ имълъ далеко не одинаковый характеръ и выражался не въ одинаковой формъ. Выходя изъ одного и того же принципа, критическое направление древне-русской мысли подъ вліяніемъ м'ястныхъ, частныхъ условій религіозной и политической жизни народа, распалось и сформировалось въ двъ отдъльныя и самобытныя фракціи, имъвшія разнородное, но одинаково громадное значение въ интеллектуальномъ развитіи русскаго народа. Явился такимъ образомъ критицизмъ правосласный и критицизмъ крайній-еретическій. Представителемъ истиннаго православнаго критическаго направленія выступаетъ въ XV в. преп. Нилъ Сорскій, который и даеть ему большую определенность, ясность и цельность.

Преп. Нилъ Сорскій \* родился въ 1433 году. Онъ былъ родомъ великороссіянинъ и происходилъ изъ боярскаго сословія Нилъ еще въ ранней юности постригся въ монашество, принявъ постриженіе въ Кирилловомъ монастыръ. Въ молодомъ инокъ рано стала обнаруживаться склонность къ пустынножительству. Первымъ руководителемъ Нила былъ строгій пустынножитель и про-

<sup>\*</sup>Литература о Нядѣ Сорскомъ: 1) Преп. Нядъ Сорскій, первооснователь скитскаго житія въ Россіи и уставъ его о жительствѣ скитскомъ съ приложеннемъ всѣхъ другихъ писаній его. СПБ. 1864 г. 2) Статья А. Правдина: «Преп. Нядъ Сорскій и уставъ его скитской живни», напеч. въ Христіанскомъ чтеній за 1877 г., мѣсяцъ Январь, ч. І, 114—157. 3) Шевыревъ. Исторія Русской Слове, смости. Москва 1860 г. ч. ІV, 177—196. 4) Костомаровъ. Русская исторія въ живнеонисаніяхъ ея главнѣйщихъ дѣятелей. Первый отд., вып. второй, глав. XVI 371—385. 5) Статья Панова подъ названіемъ: «Ересь жидовствующихъ», напечатанная въ журналѣ Министерства народнаго просвѣщенія за 1877 годъ. О Нилѣ Сорскомъ рѣчь идетъ въ Февральской книжкѣ, част. СLXXXIX, 277—287. 6) въ Чтеніяхъ въ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія (1872 г. ІХ Сентябрь и XI и XII Ноябрь—Декабрь) напечатана статья подъ заглавіемъ: «Изъ всторіи русскаго монашества въ XVI в.», гдѣ довольно подробно пзложены аскетическія возэрѣнія Нила Сорскаго.

свіщенный старець Паисій Ярославовь, подвизавшійся большую часть своей жизни вдали отъ московской централизаціи, въ Бълоозерьй, въ тихъ мистахъ, гли еще виялъ духъ свободнаго Новгорода. Между ученикомъ и учителемъ установились самыя тъсныя и живыя отношенія, сохранявшіяся потомъ въ теченіе всей ихъ последующей жизни. 1 Проживъ некоторое время въ Кирилловомъ монастырт, Нилъ отправился странствовать на востокъ и пробылъ между прочимъ нъсколько льтъ на Авонъ. Жизнь на Авонъ открыла ему возможность изучить внипніе виды ипочества и въ особености скитство, которое было въ сильномъ развитіи на востокъ. На Авонъ Нилъ также восполнилъ и завершилъ свое религіозное образованіе изученіемъ святоотеческой литературы и вообще современной церковной письменности. Созданный путемъ изученія русскаго и въ особенности греческаго идеалъ монашества шелъ въ разръзъ тому, что находилось предъ глазами Нила, когда онъ воротился въ Россію и поселился опять въ Кирилловомъ монастыръ. Это обстоятельство побудило его оставить прежній монастырь. Онъ поселился въ пятнадцати верстахъ отъ Бълозерскаго монастыря, на ръчкъ Соркъ, отъ которой и получилъ свое названіе. Около Нила Сорскаго скоро образовалось монашеское братство, которое устроилось на совершенно новыхъ началахъ скитства.

Новыя начала легли въ основу міровоззрѣнія Нила Сорскаго. Путешествіе и жизнь на востокѣ ближайшимъ своимъ послѣдствіемъ имѣли то, что Нилъ изъ русскаго книжника вышелъ человѣкомъ образованнымъ, до нѣкоторой степени ученымъ богословомъ. Это особенно обнаружилось во взглядѣ его на источники христіанскаго вѣроученія. Онъ не слѣдуетъ современнымъ русскимъ книжникамъ, обозначавшимъ всю письменность религіознаго характера громкимъ названіемъ «Божественныхъ писаній»; онъ напротивъ заявдяетъ, что писанія многа, но не вся божественна сутъ. Значитъ прежде чѣмъ мотивировать свои воззрѣнія свидѣтельствами тѣхъ или другихъ писаній, необходимо предварительно опредѣлить священную важность этихъ послѣднихъ, а для этого является не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Преп. Нилъ Сорскій. СПБ. 1864. VII. 179. Полн собр. рус. лѣтои. т. VI, стр. 236. Прибавл. къ Твор. св. отецъ. Ч. Х, стр. 502—528. Софійскій временникъ, изд. П. Строева М. 1821 г. ч. II. 237. Шевыревъ. Истор. Русск. Словесности, IV, 177.

обходимою критика, отъ которой зависить опредъление дъйствительнаго богодумовеннаго и вообще священнаго характера памят ника. Критическій принципь отношенія ко всевозможнымъ писанямъ Нилъ формулируетъ довольно ясно. Непреложный авторитетъ, по взгляду Нила, имъютъ за собою только писанія божественныя. Чо и между божественными писаніями Нилъ полагаетъ различіе, распредъля ихъ по степени ихъ важности и обязательности для христіанина. Первая и самая важная категорія священныхъ памятниковъ—священное писаніе и священное преданіе (въ каноническомъ смыслъ), вторую категорію писаній, имъющихъ сравнительно низшую степень важности, составляють уже святоотеческія творенія. 2

Върный своему критическому принципу Ниль измъняетъ нъ сколько характеръ отношенія христіанина къ божественнымъ писаніямь. Онъ отрицаетъ слъпое механическое отношеніе къ каждой буквъ писанія и рабское благоговъніе предъ каждой отдъльной фразой. Напротивъ онъ рекомендуетъ разумное, самодъятельное изученіе божественныхъ писаній. Онъ влагаетъ каждому въ руки священныя книги и совътуетъ оттуда черпать руководительныя начала для своей умственной и нравственной дъятельности. Изслъдующая, анализирующая мысль каждаго изучающаго писанія должна имъть, по воззръніемъ Нила, своею цълію открытіе непреложной истины и усвоеніе впутренняго духа писанія, впутренняго его смысла, который скрывается подъ тыми или другими внътними выраженіями. В Но само собою понятно, что разумное усвоеніе божественнаго писанія и свободное язслъдованіе его содержанія должны имъть свои грапицы, которыми въ данномъ случать для

<sup>4 «</sup>Писанія многа, пишеть онъ въ одномъ своемъ посланіи, но не вся божественна суть, ты же истинная извъстить, (т. е. послів долгаго и тщательнаго изученія) испытавъ от чтенія (т. е. изъ содержанія), сихъ держися». «Свяжи себі законы Божественныхъ писаній, пишеть Ниль въ томъ же самомъ посланіи, и послівдуй тёмъ писаніямь истиннымъ божественнымъ». Преп. Ниль Сорскій. СПБ. 1864, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Наппаче, пишетъ Нилъ о себъ одному изъ своихъ учениковъ, *испытино* Божественныя писанія: *прежсе* заповъди Господни съ толкованіемъ и апостольскія преданія,—*таже* житія и ученія святыхъ отецъ и тъмъ внимаю». Прец. Нилъ Сорскій. СПБ. 1864 г. стр. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Преп. отца нашего Има Сорскаго предавіе ученикамъ. СПБ. 1852 г. 57—58. Преп. Нилъ Сорскій. СПБ. 1864 г. Посл. I, 167—168, 179—180.

человъческаго ума служить согласіе его съ толкованіями св. отцовъ и апостольскимъ преданіемъ.

Критическій принципъ, находящійся въ основѣ всего міровозэрвнія Нила Сорскаго, положиль особенный отпечатокь на всв частныя его воззрѣнія. Онъ способствоваль отличенію важнаго отъ неважнаго, существеннаго отъ второстепеннаго въ церковныхъ письменныхъ памятникахъ, руководясь которыми, Нилъ поставилъ для себя одну общую основу, одно начало, которое въ его міровоззрвній имбеть опредвляющее значеніе въ отношеній всякаго частнаго его взгляда. Критицизмъ Нила выразился въ томъ, что, благодаря ему, онъ остановился на самомъ существъ христіанской религіи. Сущность христіанства сосредоточивается въ ученіи І. Христа, изложенномъ въ Евангеліи и въ ученіи апостоловъ, заключающемся въ ихъ посланіяхъ. Ученіе І. Христа и апостоловъ послужило красугольнымъ камнемъ для всего міровозравнія Нила Сорскаго. Нилъ всегда во всъхъ своихъ частныхъ возэръніяхъ исходить изъ одного начала ученія І. Христа и апостоловь и съ точки эпънія его оціниваетъ всі явленія въ мірів и всів нравственныя дъйствія человька и вообще всегда стоит на чисто евангельской точко эркнія. Евангеліе сділалось для Нила критеріемъ, опредъляющимъ собою подлинность и авторитетность всякаго другаго церковнаго памятника; последние въ глазахъ его настолько имфли свою ценность, насколько они соответствовали и гармонировали съ духомъ ученія І. Христа и апостоловъ <sup>1</sup>. Избравъ одно опредъляющее начало своего міровоззрінія, Ниль тімь самымъ обезопасилъ себя отъ логической непоследовательности, неопределенности и сбивчивости своихъ отдельныхъ взглядовъ. Благодаря разъ навсегда поставленному критерію, все міровоззръніс его отличается цівльностію и оно для своего времени вполнтв заслуживаетъ названія философско-богословской системы, построенной по строго логическимъ законамъ, гдъ каждое отдъльное положение вытекаетъ изъ своего предъидущаго, которое въ свою очередь находится въ связи съ болбе общими положеніями цілой системы.

Самый характеръ избраннаго Ниломъ опредъляющаго критерія положиль соотвътствующій отпечатокъ и на духъ и содержаніе его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Для него м'триломъ безусловной истины служили «преже запов'тдя Господни», а потоль уже житія и ученія св. отновъ.

общаго міровозэрѣнія. Христіанская религія есть религія духа, свободы и любви. І. Христось и апостолы сосредоточивали свое преимущественное внимание на духовномъ, нравственномъ развитии своихъ посл'бдователей и сравнительно меньше останавливались на развигіи внъшнихъ формъ религіознаго культа. Эти же самыя черты духовности проходять и чрезъ всъ воззрънія преп. Нила. Духь любви, служащій основаніемъ всей христіанской нравственности, также играетъ выдающуюся роль въ возарбиіяхъ Нила, и онъ ни сколько не ослабляется у него строгостью ветхаго закона, который въ глазахъ его имълъ значение настолько, насколько въ немъ отразился законъ безконечной любви Божіей. Сообразно основному принципу, строго евангельской точкъ зрънія, и всь воззрънія преп. Нила отличаются последовательнымъ проведениемъ высокихъ евангельскихъ духовно-нравственныхъ началъ христіанской нравственности, которыя не оставляють посл'ь себя ничего для того, чтобы на ряду съ ними могли имъть какое либо мъсто практическія соображенія. Напротивъ воззрѣнія Нила отличаются доходящею до отвлеченности последовательностію и проведеніемъ одного евангельскаго духовнаго начала нравственности.

Върность основному и излюбленному началу особенно обнаруживается въ нравственныхъ возэръніяхъ Нила Сорскаго. Духъ евангельскаго и чисто правственнаго служенія Богу послъдовательно проходитъ чрезъ всю систему правственныхъ возэръній Нила-Истинное проявленіе религіозности и отсюда правственное достоинство личности онъ видитъ во внутреннемъ духовномъ расположеніи и настроеніи. Внѣшнія проявленія и обнаруженія нравственности сами по себъ дъло второстепенное, но и здѣсь онѣ получаютъ свое нравственное значеніе настолько, насколько онѣ служатъ выраженіемъ внутренняго духовнаго настроенія человѣка <sup>4</sup>. Вообще по возэрѣніямъ Нила вся нравственная дѣятельность христіанина, всѣ ея частнъйшія обнаруженія и проявленія должны быть однимъ цѣльнымъ и послѣдовательнымъ органически связнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ни продолжительное богослуженіе, ни посты, ни другіе тілесные подвиги сами по себі не ведуть ко спасенію безь *внутренняго* діланія, безь котораго «ни во что духовное и угодное Богу достигнути луши невозможно». Преп. отца нашего Нила Сорскаго преданіе учениками своимы о жительств'я скитскомы. С.-И.Б. 1852 г. 9. 36. 42—43. 40—41. 45—46.

внутреннимъ подвигомъ, конечная цѣль котораго — нра вственное совершенство человѣка.

Вмѣсто опредъленія разных правиль внѣшней благопристойности человѣка Нилъ Сорскій открываеть ему полную сферу дѣятельности въ его собственномъ впутреннемъ мірѣ и въ исключительномъ призваніи его къ добродѣтели въ ся строго правственномъ смыслѣ.

Теоретическія воззрѣнія Нила Сорскаго нашли себѣ примѣненіе въ его взгляд'в и ученіи о монашествів. Понимая христіанскую мораль въ самомъ глубокомъ и духовномъ ел смыслъ, Нилъ и идеалъ монашества опредъляетъ по преимуществу внутренними нравственными чертами. Служение и всв подвиги инока, по мивнию Нила, состоять не въ исполнении внъшнихъ предписаний, а непосредственно во внутренней правственной переработк в души, въ послъдовательномъ, неуклонио-энергическомъ освобождении ея отъ порочныхъ страстей и помысловь, путемъ самой упорной, постоянной борьбы съ последними, и только победа надъ ними ведеть инока къ нравственному совершенству души. Всю сущность иноческаго подвига Ниль сводить къ «умному», «сердечному дъланію», последнее въ свою очередь есть ничто иное, какъ внутренняя духовная борьба съ дурными помыслами, которые Нилъ разделяетъ на восемь категорій і. Съ особеннымъ вниманіемъ онъ останавливается на психологическомъ анализъ дурныхъ помысловъ, учение о которыхъ представляетъ у него цъльную стройно составленную систему и отличается философскимъ построеніемъ. Здівсь онъ обнаруживаетъ ръдкое по своей глубинъ и истинности знаніе человъческой души. Опъ погружается во впутренній міръ человіка и здісь по преимуществу вращается его великій умъ, сознающій, глъ должно искать начала къ истинно добродътельной жизни. Нилъ входить въ подробное разсмотрине духовной природы каждаго изъ восьми помысловъ. Онъ разлагаетъ акты душевной жизни на ихъ первичныя состоянія и отсюда начинаеть разсматривать нравственную психологію человіческаго грізха. Каждый помыслъ, каждая страсть анализируется имъ во всёхъ видахъ и развётвленіяхъ, при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прен. Нила Сорскаго преданіе, 20. 68. 10. 17. 99—100. 83—84. 89—90. 103—104. 9. 19. 67. 86. 113—152. Прен. Нилъ Сорскій. С.-И.Б. 1864 г. 47. 43. 183. 34—36. 165.

чемъ изслѣдуются психическія особенности каждаго порока, но въ тоже самое время не оставляются безъ вниманія и физіологическія основы страсти. Вообще въ ученіи о помыслахъ Нилъ Сорскій обнаружилъ тонкое знаніе человѣческой души. Разсматриваемое съ логической формальной точки зрѣнія ученіе Нила напоминаетъ собою философско-богословскую систему; по характеру своего содержанія оно можетъ быть мазвано психологіею христіанской души.

Развивая подробно внутреннюю психнческую сторону иноческихъ подвиговъ, и въ ней полагая сущность иноческаго служенія, Нилъ Сорскій сравнительно мало останавливается надъ внъшнимъ благочиніемъ и благоустроеніемъ монашества.

Самобытный характеръ воззрѣній Нила Сорскаго выразился такою же самобытностью и въ выборѣ формы монашескаго полвижничества. Онъ избраль особый родъ подвижничества—скитство, существовавшее и ранѣе его, но очень слабо развивавшееся ¹. Скитничество поддерживалось и сохранялось на отдаленномъ сѣверѣ Россіи вдали отъ московской централизаціи, во владѣніяхъ повгородскихъ, т. е. въ такихъ земляхъ, гдѣ было сильно развито сознаніе личной свободы. Скитское житіе вполнѣ соотвѣтствовало духу воззрѣній Нила. Оно, нестѣсняемое внѣшними правилами монашескаго благоповеденія, давало собою полный просторъ нравственному саморазвитію инока, оно открывало иноку полную возможность самостоятельно, при посредствѣ своей собственной энергіи, вести дѣло своего духовно-правственнаго усовершенствованія.

Вившнія правила скитства, которыми Ниль опредвляеть жизнь иноковъ своей общины, очень несложны, да притомъ они такого характера, которыя непосредственно обращають инока во внутренній мірь его души и способствують его двятельности, состоящей въ нравственной переработкъ его духовной природы.

Инокъ Ниловой пустыни не былъ связанъ правилами въ своей келліи. Онъ самъ по личному вкусу выбиралъ себѣ наставника и жилъ съ нимъ какъ братъ съ братомъ, равный съ равнымъ, онъ могъ подвизаться даже самостоятельно и безъ паставника, руко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прав. Собес'вдникъ 1860 г. Ч. III, статья: «Древнія пустыны и пустынножители на с'вверо-восток в Россія», 196—226. Макарій. Исторія Русской церквп. С.-П.Б. 1866 г. т. IV, 225. Николаєвскій. Русская пропов'ядь въ XV и XVI в. Журн. Мин. Нар. Просв'ящ. 1868. ч. 138, 129.

водствуясь однимъ св. писаніемъ. Власть настоятеля пустыни была власть чисто правственнаго характера. Настоятель былъ искреннимъ другомъ, а не начальникомъ иноковъ <sup>1</sup>.

Мъстомъ для своей общины Нилъ избралъ такое, которое было «мірской чади маловходно». Скитская церковь, всь ея священныя принадлежности и наконецъ келліи иноковъ отличались самою первобытною простотою и чужды были и тани какой нибудь рос-коши <sup>2</sup>. Богослужение въ скитъ совершалось только въ воскресные и праздничные дни и по средамъ. 3. Нилъ не далъ никакихъ нарочитыхъ постановленій о пищі и питьй і. Каждый инокъ снискиваль себ'в пропитаніе своими собственными трудами и только въ случа в крайней необходимости Нилъ позволялъ принимать милостыню и притомъ въ самомъ ограниченномъ видъ. Вообще Нилъ жизнь иноковъ своей общины старался обставить какъ можно проще и несложнве для того, чтобы она менве всего представляла препятствій для неослабнаго бодрствованія надъ внутренними состояніями своей души. Въ тъхъ же исключительно нравственныхъ цъляхъ Нилъ отрицалъ право монастырей на земельныя владинія, которыя необходимо втигивали иноковъ въ суету мірской жизни, и которыя по самому своему существу стояли во внутреннемъ противоръчи съ иноческими обътами. Нилъ усвояетъ монастырю значение мъста, отличающагося вспых вившними матеріальными убожествоми, но за то онъ видитъ въ монастыръ центръ обилія духовных даровт; онъ смотритъ на него, какъ на разсадникъ духовной милостыни истинно христіанскаго просв'ященія 5. Одною изъ первыхъ обязанностей инока ставится у него чтеніе св. писаній, плодами котораго онъ долженъ делиться со всеми приходящими къ нему и

¹ Преп. Отца нашего Нила Сорскаго Преданіе ученикамъ о жительствъ скитскомъ. С.-П.Б. 1852 г. 71. 52. Нилъ Сорскій первооснователь скитскаго житія въ Россіи. С.-П.Б. 1864 г. Посл. II, стр. 175—176, 180—181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Преп. Нилъ Сорскій. С.-П.Б. 1864 г. Посл. III, стр. 180. Преп. Нила Сорскаго Преданіе ученикамъ. 63—65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Церковный уставъ Ниловой пустыни находится въ рукописи Новгород. Соф. библ. № 1519.

<sup>†</sup> Преданіе Нила Сорскаго ученикамъ 65, 18, 19. Преп. Нилъ Сорскій С.-П.Б. 1864 г. 14, 65—66.

<sup>•</sup> Истиниая и единственная вноческая милостыня должна быть духовною «еже помощи брату словомъ во время нужды, утёшитл ему скорбь разсуждениемъ духовнымъ». Препод. отца нашего Нила Сорскаго Преданіе ученикамъ, 59—61.

ищущими отъ него наставленія і. Нилъ чуждъ былъ практической мысли—готовить изъ своихъ иноковъ высшихъ церковныхъ сановниковъ и правительственныхъ дѣятелей и непремѣнно видѣть въ нихъ кандидатовъ на іерархическія должности. Послѣднія, какъ явленія чисто внѣшнія, случайныя, игнорировались имъ, напротивъ того онъ указываль на безусловно необходимый нравственный долгъ каждаго человѣка служить нравственному развитію и духовнымъ благамъ общества, къ какому бы то состоянію онъ ни принадлежаль, и какое бы общественное положеніе ни занималось имъ.

Чрезъ всѣ воззрѣнія Нила Сорскаго проходить одна общая идея—идея свободы. Теоретическія воззрѣнія его на источники и церковные авторитеты открывають обширное поле для человѣческаго ума, освобождая его отъ узъ односторонняго консерватизма. Въ воззрѣніяхъ Нила открываются для русской мысли начала живой дѣятельности, начала болѣе свободнаго и разумнаго развитія русскаго народа. Вмѣсто безусловнаго довѣрія давнимъ традиціямъ, вмѣсто слѣпаго благоговѣнія всякому церковному авторитету въ воззрѣніяхъ Нила выступаетъ въ качествѣ одного изъ критеріевъ истины собственное личное убѣжденіе, самоубѣжденіе.

Точно также и въ области строго нравственныхъ воззрѣній Нила право личности, какъ нравственнаго существа, послѣдовательно выдвигается имъ и не стушевывается предъ массою внѣшнихъ предписаній. Все достоинство человѣка, по Нилу, заключается въ его духѣ, въ его свободной волѣ, отъ собственной личной энергіи которой зависитъ все благо человѣка. Вообще Нилъ вноситъ въ жизнь человѣка саморазвивающееся свободное начало нравственной дѣятельности. 2

Свой принципъ свободнаго критическаго изслѣдованія церковныхъ источниковъ вѣроученія и морали Нилъ осуществлялъ и на дѣлѣ. Онъ занимался провѣркою и псправленіемъ житій свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Преданіе отца нашего Нила Сорскаго, 7. 57—58. Преп. Няхь Сорскій 174—175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Пр. Нилъ вмѣняетъ въ обязанность каждому христіанину «разсмотрять», труды св. мужей и подвижниковъ прежде чѣмъ брать ихъ въ примѣръ для себя и даже самыя добрыя дѣла творить съ разсужденіемъ и во благо время, и подобными мпрами. Препод. Няла Сорскаго Преданіе ученикамъ. СПБ, 1852 г. 47—48. 191.

тыхъ и скептически относился къ сказаніямъ о чудесахъ нѣкоторыхъ святыхъ, по большей части произведеніямъ позднѣйщаго времени. <sup>4</sup>

Все вообще направленіе Нила Сорскаго можно справедливо охарактеризовать названіемъ критическаго, если имѣть въ виду историческія условія его возникновенія и исходную точку отправленія и отношеніе его къ источникамъ христіанскаго вѣроученія и морали; его можно назвать направленіемъ нравственнымъ, если брать во вниманіе главный предметь и содержаніе ученія Нила, — и наконецъ это направленіе можно назвать либеральнымъ, если брать во вниманіе общій духъ и характеръ его воззрѣній. Впрочемъ названіе «либеральный» имѣетъ здѣсь болѣе узкое значеніе. Либерализмъ Нила есть либерализмъ истинный, законный, и строго говоря воззрѣнія Нила получаютъ значеніе либеральныхъ исключительно по сравненію съ противоположнымъ направленіемъ односторонняго консерватизма.

Въ общемъ характеръ воззръній Нила Сорскаго заключается та замъчательная черта, которая избавляла его отъ благоговънія установившимся традиціямъ времени, и открывала ему возможность совершенно свободно и безпристрастно отнестись къ явленіямъ современной жизни русскаго общества и указать на ея слабыя стороны. Поставляя критеріемъ для нравственной оцьнки современнаго строя русской жизни духовный, высокій принципъ Евангельскаго ученія, преп. Нилъ совершенно самостоятельно, не опасаясь нисколько впасть въ ошибку и односторонность, заявляетъ русскому міру о неправильностяхъ его нравственной и соціальной жизни и предлагаеть новыя коренныя средства для поднятія нравственнаго уровня русской народной жизни.

Духъ свободы, разумвется нравственной, которымъ отличается міровоззрвніе Нила, объясняется какъ особенностями его лич-

¹ Полемическія сочиненія Вассіана Патрик'вева. Правосл. Собес'єдникъ 1863 года, часть 111, 208. Въ собраніи рукописей графа А. С. Уварова, въ Пор'єчь'є, я вид'єль общирный сборникъ (рукопись XVI в. въ листь), состоящій изъ житій святыхъ, въ предисловіи къ которому говорится, что въ немъ пом'єщены житія святыхъ «исправленія старца Нила». По моему миїнію, подъ старцемъ Ниломъ скор'єв всего нужно разум'єть преп. Нила Сорскаго. При составленіи своего устава и вообще въ своей литературной д'єятельности преп. Нилъ д'єлалъ выборъ изъ святоотеческихъ и другихъ твореній и заимствовалъ изъ нихъ только то, что было согласно «сь его разумомъ». Преп. Нилъ Сорскій, СПБ. 1864 г. 180.

наго характера и условіями его образованія, такъ равнымъ образомъ и вліяніемъ среды, его окружавшей. Бълозерскій край, мьсто подвижничества Нила, отдаленный отъ Москвы, питалъ свои симпатін къ свободолюбивому Новгороду. Чувство свободы и сознаніе личности — душа Новгорода і, жили въ Бълозерскомъ краю долго и послѣ того, какъ самъ Новгородъ утратилъ свою свободу. Но окружавшая Нила среда людей, симпатизировавшихъ Новгородской вольности и слышавшихъ изъ его устъ ученіе о правственной свободѣ, нисколько не избавлялась отъ опасности обобщить понятія правственной свободы и свободы общественной и государственной. Одинъ общій духь той и другой естественнымь путемъ велъ къ обобщению понятий свободы. Здъсь уже скрывалась опасность нравственному въ сущности направленію Нила Сорскаго получить и итсколько политическій оттрнокъ. Но и самый характеръ времени много способствовалъ тому, что идеи Нила нашли себъ примънение и въ общественныхъ и государственныхъ вопросахъ. Время, въ которое жилъ Ниль, было временемъ господства религіи, когда все сводилось на религіозную почву, все оцінивалось съ точки зрвнія церковной, даже чисто гражданскія и государственныя явленія современной жизни получали и освящались авторитетомъ религіи. Между тімь личность преп. Нила на столько выдавалась своимъ авторитегомъ, что она известна была при дворф великаго князя, который въ важных обстоятельствахъ церковной и государственной жизни вызываль его въ Москву для совъщаній. Вообще и внішнія условія и нікоторыя современныя историческія обстоятельства складывались такъ, что направленіе Нила Сорскаго, помимо всякой воли его основателя, получило и политическій оттынокъ.

Самый характеръ направленія Нила Сорскаго, и вообще здраваго нравственно-критическаго направленія, требовавшій глубокаго развитія, говоритъ уже о томъ, что оно не могло отличаться многочисленностью своихъ послѣдователей, тогда какъ имъ всегда могла противостоять вся народная масса, очень слабо понимавшая истинный духъ христіанской религіи и питавшаяся въ своей религіозной жизни болѣе всего обрядами. Выгода на сторонѣ предста-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Въ Новгород'й, говоритъ Костомаровъ, все исходило изъ принципа личной свободы, народо-правленіе Новгорода носило характеръ этой же личной свободы». Историческія монографіи и изслідованія, том. І. СПБ. 1863 года, 385.

вителей нравственнаго направленія заключалась только въ томъ, что они по своему развитію являлись часто въ роли выдающихся дѣятелей, передовыхъ людей своего времени.

Оба представителя древне-русской мысли, Іосифъ Волоцкій и Нилъ Сорскій, воспитали каждый вокругъ себя школу своихъ учениковъ. Школа Іосифа сосредоточивалась въ стѣнахъ Волоколамскаго монастыря и представляла изъ себя строго опредѣленное число учениковъ, находившихся въ полной административной и нравственновоспитательной зависимости отъ воли настоятеля, который составлялъ душу и жизнь всей Волоколамской обители.

И около Нила Сорскаго образовалось особое общество монашествующихъ. Но вліяніе Нила не ограничивалось кружкомъ избранныхъ учениковъ его скита. Около него группировались иноки Бѣлозерскихъ и Вологодскихъ и вообще такъ называемыхъ заволжскихъ монастырей. Между Ниломъ и старцами Бѣлозерскаго края не существовало никакой виѣшней административной связи, какая напротивъ составляла душу Волоколамской общины. Связь между Ниломъ и старцами покоилась на правственныхъ началахъ. Они свободно, безъ всякихъ виѣшнихъ побужденій, льнули къ преп. Нилу, находя что-то родное и близкое сердцу въ проводимыхъ имъ взглядахъ. Отсюда и вліяніе Нила Сорскаго ограничивалось исключительно нравственною сферою, — но нужно прибавить и самою могучею.

Изъ школы Іосифа и Нила вышелъ не одинъ дъятель, но дъятели эти далеко не были похожи другъ на друга. Нилъ Сорскій заботился только о томъ, чтобы вдохнуть въ своихъ учениковъ свои излюбленныя идеи, свои взгляды. О воспитаніи въ строгомъ смыслъ, выработкъ того или другаго характера учениковъ онъ мало заботился. Его уставъ предоставляетъ полную свободу развивать каждому самостоятельно свой характеръ и упражнять свою волю. Потому-то въ общинъ Нила личныя особенности и складъ характера получали полное свое развитие сообразно съприродными особенностями темперамента каждаго изъ подвижниковъ. Свобода Нилова устава и борьба съ неблагопріятными условіями природы развивали въ его ученикахъ твердость воли и сильную энергію, а высокія идеи, которыми они вдохновлялись отъ Нила, обращали ихъ иногда въ сильныхъ идеалистовъ, которые смѣло и открыто шли на борьбу со зломъ, не соразмъряя своихъ силъ съ силами противника, и не принимая въ разсчетъ другихъ практическихъ соображеній. Другое предста-

рляли изъ себя дъятели, вышедшіе изъ школы Іосяфа. Послъдній не только старался передать своимъ ученикамъ свои воззрѣнія, но обращаль серьезное внимание и на воспитание и выработку ихъ чисто нравственнаго характера. Методическое, опредъляющее каждый шагь человька, дъйствіе устава Госифа сопровождалось тьми послъдствіями, что благодаря ему мало по малу сглаживались личныя особенности иноковъ его монастыря, изъ нихъ выходилъ одинъ болье или менье общій типь «ровным» дьятелей. Благодаря воспитагельно-образовательной систем'в Волоколамской общины, изъ стънъ последней выходили деятели, которые действовововали всегда какъ одинъ человъкъ. Долгое время дъйствовавшая на нихъ воснитательная система пріучала ихъ сдерживать свою волю отъ ръшительныхъ мфръ и рфзкихъ дбиствій, заставляла обдумывать и взвъшивать средства, находящіяся въ ихъ распоряженій, принимать во внимание всевозможныя обстоятельства и условія, въ томъ или другогъ отношеніи могущія измінить желасмый ходъ діла и вообще поступать болбе осторожно и практически разсчитание на болбе или менъе върный успъхъ дъла.

## ГЛАВА ІІ.

Борьба между направленіями Іосифа Волоцкаго и Няла Сорскаго до эпохи митрополита Даніяла.

Міровоззрѣнія Іосифа Волоцкаго и Пила Сорскаго достаточно ясно свидѣтельствують о той діаметральной противоположности, какая раздѣляла оба направленія древне-русской мысли. Противоположность взглядовъ при соприкосновеніи и примѣненіи ихъ къ жизни и современнымъ вопросамъ всегда сопровождается борьбою. Отсюда нуженъ быль лишь только поводъ, — историческія условія къ тому, чтобы создать и развить антагонизмъ между представителями и сторонниками того и другаго направленія. Поводъ не замедлилъ представиться, — это появленіе и разспространеніе ереси жидовствующихъ и возбужденіе тѣхъ современныхъ вопросовъ, которые прямымъ или косвеннымъ путемъ были вызваны ею. Ересь затронула самыя существенныя стороны русской религіозно-церковной жизни и тѣмъ произвела сильное умственное возбужденіе

и броженіе во всемъ мыслящемъ русскомъ обществѣ. Общее умственное возбужденіе коснулось одинаково и Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго.

Ересь жидовствующихъ вышла изъ того же критическаго направленія нѣкоторой части русскаго общества, откуда сформировалось и направленіе Нила Сорскаго. Составляя по своему первоисточнику особую фракцію одного и того же критиціоннаго направленія, ересь жидовствующихъ тѣмъ не менѣе, подъ вліяніемъ особыхъ условій политическаго и соціальнаго положенія общества, въ которомъ впервые появилась, скоро получила свой особый еретическій характеръ.

По своей перво-причинѣ ересь жидовствующихъ представляетъ изъ себя реакцію крайнему развитію церковно-обрядоваго формализма. Разсматриваемая съ этой стороны она находится въ самой неп осредственной связи съ ересью стригольниковъ, которая въ свою очередь была вполнѣ продуктомъ своего времени и составляла отчасти произведеніе особыхъ соціальныхъ условій мѣстности, гдѣ впервые она заявила о своемъ существованіи <sup>2</sup>. Возникшая въ 1376 г. сначала во Псковѣ <sup>3</sup>, ересь за тѣмъ скоро перешла въ Новгородъ

<sup>1</sup> Литература о ереси жидовствующихъ: труды историковъ преосв. Филарета — Исторія Русской церкви ч. III, Макарія, — исторія Русской церкви т. VI, 80—118. 152—157; Карамзина Ист. Государства Россійскаго т. ІV, Руднева исторія ересей и расколовъ въ Русской церкви М. 1838 г., Соловьева - Исторія Россів т. V, Костомарова — Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главнъйшихъ дъятелей, первый отд. вып. И, Съверно-русскія народоправства т. И, Иконникова-О культурномъ значенін Византін въ Русской исторін. Кіевъ. 1869 г. 389 — 426; Петрова — его статья о вліянін западно-европейской литературы на древне-русскую, нацечат. въ Трудахъ Кіевской Дух. Академін за 1872 г. т. П. кн. 1-3; Булгакова-преп. Іосноъ Волоцкії - церковно-историческое изследованіе. С.-П.Б. 1865 г., Хрущова.—Изследование о сочиненияхъ Іосифа Санина. С.-П.Б. 1868 г., Сервицкаго-его статья «Опытъ изслъдованія о ереси новогородскихъ еретиковъ или жидовствующихъ», напечатанная въ Прав. Обозръніи за 1862 г. №№ 6, 7 и 8; Панова-статья «Ересь жидовствующих», напечат, въ Жур, Минист. Народн. Просв. за 1877 г. №№ 1, 2 и 3, и наконецъ-А. Никитскаго-его изследование «Очеркъ внутренней исторів церкви въ великомъ Новгороде», напечат. въ Журн. Минист. Народн. Просв. 1879 г. Іюль, ч. ССІУ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Объ этихъ условіяхъ, вызвавшихъ появленіе ереси во Псковъ см. у Иконникова «Опыть изслъдованія о культурномъ значеніи Вазантіи» 376—389, а также у Костомарова, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, отдъль первый, выпускъ II, 316—319.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полн. Собр. Русск. лът. т. III, 231; т. IV, 72; V, 235; VIII, 24,

и здысь сформировалась въ цылое антицерковное движение. Исходя изъ недостатковъ современнаго духовенства-корыстолюбія и невоздержной жизни, стригольники отрицали церковную іерархію и и таинства и церковную обрядность 4. Особенный исключительный характеръ стригольничества, которое почти все свое содержание наполняло пунктами отрицательнаго свойства, вызванными существующими недостатками церковнаго строя, скрываль въ себт причины его недолговъчности. Стригольничеству предстояло два выхода: или примириться съ православною церковію, или же создать для себя свою собственную религіозную систему. XV выкъ и застаетъ ересь стригольниковъ въ ея неопределенномъ состояни внутренняго броженія, когда последователи ея разбились на самые разнообразные толки, изъ которыхъ одни скоре примыкали къ православной церкви, тогда какъ другіе доходили до отрицанія не только монашества, но и воскресенія мертвыхъ и даже до чистаго матеріализма<sup>2</sup>. Но и въ такомъ жалкомъ состояніи неопредъленности и неустойчивости ересь тъмъ не менъе продолжала существовать. Искры ея т. влись до того времени, когда новыя историческія условія снова не создали изъ нея и новаго антицерковнаго еретическаго движенія. Вторая и сильнъйшая вспышка ереси стригольниковъ, хотя и подъ другимъ названіемъ и съ особыми наслоеніями, тісно связана съ трагическою судьбою, постигшею во второй половинъ ХУ в. Новгородъ, и со всъми предшествовавшими ей историческими условіями и обстоятельствами, и нелосредственно слъдовавшими за ними явленіями соціальной жизни вольнаго города.

Быстрое возвышеніе могущества Москвы предвіщало гибель свободі Новгорода. Своями собственными силами Новгородъ былъ не въ состояніи защищать свою дорогую свободу. Явилось сознаніе въ необходимости посторонней помощи. Но во взгляді на источникъ ея Новгородцы разділились на дві части, сформировавшіяся потомъ въ особыя политическія партіи. Въ городі образовались дві партіи—литовская и московская. Люди первой пар-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Акты историч. т. І, № 6, 8—16. Посланіе патріарха Константинопольскаго Антонія къ Псковичамъ отъ 1388 г. № 34, 65—67. Посланіе митрополита Фотія къ Псковичамъ отъ 1427 г. сентября 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланія митр. Фотія Псковичамъ. См. Акты истор. т. 1, № 21, 42—45; № 33, 63—65; № 34, 65—66; послѣдніе два отъ 1427 г., первое отъ 1416 г.

тін, литовской, дорожившіе болье всего свободой политической и для нея готовые пожертвовать чистотою в ры, искали себь спасенія въ помощи католической Литвы; тогда какъ партія московская наобороть жертвовала своею вольностію и политическою свободою ради сохраненія въры отцовъ-православія, которое тогда олицетворялось съ Москвою. Къ литовской партіи примыкали люди свободомыслящіе и свободолюбивые. Московскую партію Новгорода составляли люди строго консервативнаго направленія, ревнители отцовскихъ преданій и люди попреимуществу въры 1. Такъ какъ въ вопросъ о средствахъ сохраненія политической свободы игралъ немаловажную роль и вопросъ религіозный, то борьба изъ политической сферы перешла на почву религіозно-церковную, это и тыть скорые, что въ то время религіозные и политическіе интересы постоянно смішивались между собою. Современная церковная жизнь Новгорода представляла хорошо подготовленную почву для борьбы всевозможныхъ партій въ остаткахъ ереси стригольниковъ.

Наконецъ Новгородъ палъ въ 1477 – 1478 г. г. <sup>2</sup> Однако вибшнія репрессаліи не могли окончательно уничтожить въ Новгородцахъ духъ свободы, воспитавшійся въ нихъ віжами. Партія свободы еще сильна была въ Новгородъ, въ составъ которой входило издавна извъстное своею необузданностію и любовью къ широкому произволу и новгородское духовенство, хорошо помнившее свободу въчеваго строя государственной жизни. Не достигая своей прямой политической цёли, новгородскіе свободолюбцы сошли на почву религіозную, и зд'ясь ихъ стремленіе къ свободомыслію нашло себъ хорошую пищу въ сохранившихся и разбившихся на множество мелкихъ толковъ фракціяхъ стригольничества. Богатство и разнообразіе отрицательныхъ тенденцій стригольничества восполнялись еще новымъ, обильнымъ матеріаломъ для пытливости вольнодумцевъ, которымъ служили тогда многія своеобразныя религіозная воззрвнія, общераспространенныя какъ въ Москвв, такъ и въ Новгородъ, таковы: увъренность въ близость кончины міра, спорный вопросъ о возможности спасенія въ мірів, рівшавшійся часто въ отрицательномъ смыслъ, теоретическій взглядъ на монашество,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О партіячъ Новогордскихъ см. у Бѣляева—Исторія Новгорода великаго М. 1864 г. п у Костомарова, Сѣверно-русскія народоправства, т. І, 158—174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. Собр. Рус. этт. т. VI, 207—220; т. VIII, 185—199; Соловьевъ Истор. Россія, т. V, изд. 3. М. 1864 г. 40—44.

какъ на исключительный почти идеалъ истинной христіанской жизни, расходившійся съ дъйствительнымъ положеніемъ современнаго монашества, отличавшагося распущенностію, распространеніе астрологическихъ сочиненій, извращавшихъ православное и даже вообще христіанское ученіе о Промыслѣ Божіемъ и сформировавшаяся на ихъ почвъ въра въ силу астрологическихъ указаній, крайняя популярность ходившихъ во множествъ произведеній подложной и апокрифической литературы, пораждавшихъ много взглядовъ противныхъ истинному ученію православной церкви и др., Всѣ эти мнънія, разсматривавшіяся съ различныхъ точекъ зрынія и рышавшіяся то въ ту, то въ другую сторону, вносили собою новую пуганицу въ воззрѣнія народа, которая еще болье осложняла и усиливала броженіе умовъ и была причиною быстраго распространенія его въ разныхъ мъстахъ Россіи. Вызванное существованіемъ разныхъ неправильныхъ религіозныхъ воззріній и вглядовъ, часто діаметрально противоположных другь другу, броженіе русских в умовъ XV в. объясняеть собою то обстоятельство, что ересь жидовствующихъ, едва успъвши появиться въ Новгородъ, скоро и и широко стала распространяться и въ Москвъ и во многихъ другихъ мъстахъ Россіи.

Благодаря всёмъ этимъ вмёсть взятымъ условіямь общественной жизни Новгорода въ умственной жизни политически расшатаннаго города происходилъ невообразимый хаосъ мнвній, споровъ. Умственное брожение здесь имело твердую подкладку въ стригольничествъ, сущность котораго состояла въ критикъ всего вообще существующаго строя церковной жазни, въ стремленіи къ реформированію и одухотворенію церкви. По условіямъ своего происхожденія реформаторское движеніе въ Россіи въ ХУ в. есть движеніе самобытное, выросшее на почвъ своей собственой народной жизни. Предшествовавшая и настоящая исторія умственной жизни русскаго народа давала собою довольно матеріала и содержанія для отрицательнаго движенія и направленія русской мысли. Но будучи въ своей сущности самобытнымъ, критическое движение русскаго вольнодумства тъмъ не менъе соприкасалось во многихъ своихъ чертахъ съ реформаціонными движеніями, существовавшими тогда на западъ, въ нъдрахъ католической Европы. Реформаціонныя движенія запада были извъстны и въ Россіи. Новгородъ по своимъ торговымъ деламъ издавна велъ постоянныя сношенія съ коммерческимъ міромъ западной Европы. Кромѣ того въ XV в. князья московскіе нарочито стали вызывать къ себъ въ Москву съ Запада разнаго рода ремесленниковъ, докторовъ, архитекторовъ для того, чтобы пользоваться ихъ знаніями и искусствомъ и, по возможности, распространять последнія въ собственной стране. Невозможно допустить, чтобы являвшіеся въ Россію иностранцы сами не вносили вмѣстѣ съ собою распространеннаго въ то время на Западѣ реформаціоннаго духа и не старались тогда, въ въкъ исключительнаго господства религіозныхъ идей, если не пропагандировать, то покрайней мъръ познакомить русскихъ съ современными религіозными движеніями своей родной страны. Религіозное реформаціонное движеніе Запада, хотя и случайно, но удачно совпало съ современнымъ ему религіознымъ броженіемъ умовъ въ русской церкви и послужило для русских в заразительным в прим вромъ, которому некоторые и следовали. Нетъ данныхъ для того, чтобы можно было утверждать, что вліяніе Запада сказалось и на содержаніи ученія русскихъ вольнодумцевъ и реформаторовъ. Это вліяніе дійствительно было, но оно явилось уже поздніве въ половинъ XVI в., когда Россія завела постоянныя сношенія съ Западомъ (ересь Косаго). На первыхъ же порахъ реформаторское движеніе Запада имъло вліяніе только на направленіе русскаго самороднаго движенія, служа для него указателемъ пути болье въ отрицательную отъ ученія и догмы господствующей церкви сторону, какъ то было на самомъ Западъ, и въ тоже время являясь для него вообще примъромъ, давало тъмъ самымъ русскому движенію особенную силу и поводы къ болье широкому распространенію и большей жизненности.

Вотъ приблизительно въ такое смутное во всёхъ отношеніях время и является въ умиравшій политически Новгородъ кружокъ ученыхъ Евреевъ, отличавшихся многостороннимъ религіознымъ и свётскимъ образованіемъ. <sup>4</sup> Либеральная часть новгородскаго духовенства и общества, недовольная современнымъ церковнымъ и политическимъ строемъ, дошедши на почвё стригольническихъ мнёній до отрицанія современныхъ формъ церковной жизни и не находя твердой догматической почвы для своей системы отрицаній, съ ра-

¹ О характер в и бога гств в просвыщения основателей ереси жидовствующих въ Новгород см. у Иконникова «Опыть изслъдования о культурномъ значени Византи» 392—402, также Просвътитель, 43. 53. Послание архіепископа Геннадія къ Іоасафу, архіепископу Ростовскому. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1847 г. № 8, отд. IV.

достью ухватилась за ученое общество явившихся Евреевъ. Вольнодумцы разсчитывали позаимствоваться отъ ниль ученою ерудиціей, чтобы прикрыть свои мудрствованія знаменемь науки, и чтобы при ея помощи создать что-либо цъльное и систематичное изъ длиннаго ряда своихъ отрицаній. Задавшись цілію воспользоваться ученостію Евресвь и приложить ее къ своему религіозному міровозэрѣнію, вольнодумцы, будучи по характеру своего образованія болье книжниками, чьмъ людьми въ строгомъ смысль слова образованными, потому уже самому не могли определить границъ, далъе которыхъ не должно было идти безвредное поклонение еврейской учености и пользование ея знаніями. Отсюда вмісто научнаго критическаго отношенія къ даннымъ еврейской учености, аля каждаго изъ современныхъ либераловъ принципомъ сталь личный, субъективный разумъ, руководствуясь коимъ каждый изъ нихъ, гдв хотвлъ, тамъ и останавливался въ своемъ пользовании данными еврейской учености. Умы пылкіе, увлекающіеся, заходили въ этомъ отношении слишкомъ далеко и готовы были промънять христіанство на чистое іудейство, люди болье спокойнаго темперамента и болъе послъдовательные и осторожные-тъ ограничивались тъмъ, что бради изъ јудейства только пъкоторыя данныя и разделяли только пекоторыя ихъ возаренія, именно те, которыя, по ихъ представленію, пе находились въ противорѣчіи съ христіанскимъ ученіемъ 1. Къ ереси пристало все либеральное, все свободолюбивое въ Новгородъ. И строгорелигіозные вольнодумцы и защитники государственной свободы Новгорода, пеудовлетворенные и разбитые окончательно въ своихъ политическихъ разсчетахъ, -- всв находили себв нвкоторое удовлетворение въ новомъ еретическомъ движеніи, дававшемъ широкій просторъ всякой чело-

¹ Что ересь двійствительно не представляла изъ себя строгое законченной системы, а напротивъ выдавалась разнообразіемъ и разнородностію своихъ частныхъ, отдѣльныхъ воззрѣній—указанія на это можно видѣть въ современныхъ ей историческихъ свидѣтельсгвахъ о ней. Не одинаковый характеръ обличеній Просвѣтителя Іосира Волоцкаго; посланіе Іосифа Волоцкаго къ духовнику Іоанна III Митрофану. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1847 г. № 1; посланіе Геннадія, арх. Новгородскаго къ Іоасафу, арх. Ростовскому. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1847 г. № 8, отд. IV Полн. собр. рус. лѣт. т. IV, 158—159; т. VIII, стр. 220—221; Софійскій временникъ, изд. Строевымъ. М. 1821 г. ч. II, стр. 351—352 и др.; Сервицкій Прав. Обозр. 1862 г. №№ 6. 7. 8 и Костомаровъ—Великорусскіе религіозные вольнодумцы въ XVI вѣкѣ. Отеч. Записки 1862 г. т. 144, 317—318; Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главн. дѣятелей, отдѣлъ первый, вып. 2, 319—321.

въческой свободъ. Самый ходъ образованія ереси жидовствующих в и историческія условія, способстворавшія появленію ея и случайныя обстоятельства, давшія ей особую внішнюю окраску, достаточно показываютъ, что какъ сама ересь не имъла вообще строго опредъленной однообразной, законченной системы, такъ равно въ частности и іудейскій элементь не представляеть въ ней строго определенной сферы вліяній и заимствованій. Вліяніе іудейства въ отдъльныхъ фракціяхъ еретической корпораціи не было одинаковымъ. Во всякомъ случат вліяніе его, какъ элемента случайнаго, не простиралось слишкомъ далеко и ограничивалось прямымъ и существеннымъ образомъ пользованіемъ учеными знаніями евреевъ, - плодами ихъ образованія. Такимъ образомъ ересь жидовствующих по своей сущности есть продуктъ сліянія и разнообразной комбинаціи трехъ элементовъ. Самымъ первымъ и существеннымъ элементомъ въ образованіи ереси былъ рядъ отрица тельныхъ идей и мижній, самостоятельно развившихся на русской церковной почвъ въ качествъ реакціи формализму современной религіозно-церковной жизни и сконцетрировавшихся въ особомъ противоцерковномъ движеній стригольниковъ і и осложнившихся затымь ныкоторыми распространившимися въ русскомъ обществы XV в. своеобразными и неправильными религіозными воззр $\dot{\mathbf{x}}$ ніями. Другимъ фактомъ въ созданіи ереси послужили случайныя историческія событія какъ заразительный приміръ реформаціоннаго движенія на Западъ и главное-внъшнія историческія обстоятельства, разразившіяся надъ Новгородомъ и Псковомъ во второй половинь XV в. и выразившіяся для нихъ въ потерь гражданской и церковной самостоятельности и усилившія собою и доведшія до крайности борьбу двухъ политическихъ системъ-удъльно въчеваго строя и формировавшагося въ то время единодержавія. Появленіе ереси одновременно съ самымъ разгаромъ борьбы двухъ политическихъ системъ и симпатіи ея приверженцевъ, склонявшіяся болье въ пользу стараго удъльно-въчеваго строя, чъмъ новаго единодержавія, послужили причиною, по которой ересь жидовствующихъ приняла и политическую окраску и сдълалась такимъ образомъ въ тоже самое время движеніемъ политико-религіознымъ. Третій и случай-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Съ этой стороны замъчательно посланіе одного изъ борцовъ противъ ереси Геннадія, арх. Новгородскаго, который одного изъ современныхъ ему еретиковъ прямо называетъ *стригольникомъ*. Акты Арх. Экспед. т. 1, № 380, отъ 1490 года.

ный элементъ, входившій въ образованіе ереси и усвоившій ей особый внѣшній колоритъ, есть жидовство, жидовство ученое, вооруженное обширнымъ запасомъ знаній свѣтской науки и знакомое съ христіанской литературой.

Содержаніе ученія жидовствующих выражается въ слъдующих ъ общихъ положеніяхъ. Еретики отвергали ученіе о св. Троицъ въ ея христіанскомъ смысль, Божество І. Христа, а отсюда -естественно и связанныя съ этимъ ученіемъ акты Его Божественной Сущностивоплощение и искупление и даже самую возможность сихъ божественныхъ актовъ какъ несообразныхъ съ свойствами Божества-Его могуществомъ и благостію. О І. Христѣ еретики учили, что Онъ былъ Сыномъ Божіимъ, только не по существу, а по благодати подобно Моисею и другимъ ветхозавътнымъ пророкамъ. Виъстъ съ отрицаніемъ воплощенія еретики посл'єдовательно пришли къ отрицанію и христіанскаго значенія Богоматери. Болье всего еретики выдълялись своимъ отрицательнымъ отношениемъ къ ученію православной церкви, основанному на преданіи, и къ обрядовой сторонъ религозный жизни: они отрицали поклонение иконамъ и другимъ священнымъ предметамъ, почитание святыхъ и ихъ мощей, хотя изкоторые изъ нихъ и дълали исключение въ отношении иконы Христа Спасителя, поклонение коей они признавали допустимымъ. Еретики также безусловно отвергали монашество, считая его учрежденіемъ чисто человіческимъ и противнымъ ученію и примъру І. Христа и апостоловъ. Наконецъ жидовствующе вообще критически относились къ св. писачію и особенно скептически къ твореніямъ св. отцовъ, заподозривая истинность нѣкоторыхъ изъ последнихъ, особенно техъ изъ нихъ, которыя не согласовались съ ихъ возарѣніями, хотя въ то же время они расширяли для себя обязательность ветхаго завъта и раздъляли нъкоторыя возарънія, основанія для которыхъ находились только въ ветхозавътныхъ священныхъ книгахъ. Между еретиками находились съ одной стороны такіе, которые усвояли себь даже нъкоторые еврейскіе обряды, а съ другой стороны были и такіе, которые, двигаясь все далье и далье по пути сомньнія, приходили къ безвырію и настоящему матеріализму.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Просв'єтитель, 46—51; 58—60, 77—78, 91, 104, 113, 120—121, 151—175, 201, 284 и проч. Полн. собр. Рус. літ., т. IV, 158—159, т. VIII, 220—221 Посданія Геннадія, архієпископа Новгородскаго: Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Рос. 1847 г.,

Внъшняя исторія ереси жидовствующихъ представляется въ следующемъ виде. Въ 1471 году Новгородцы, искавшіе союза съ Польскимъ королемъ и разсчитывавшіе на его защиту отъ посягательствъ Москвы, пригласили себъ изъ Кіева князя Михаила Александровича, или Олельковича. Вмъстъ съ княземъ Михаиломъ прибыли въ Новгородъ евреи, которыхъ привлекали сюда торговыя выгоды. Во главь прибывших вереевь находился ученый еврей Схарія, съ именемъ котораго и связывается начало ереси. Нѣкоторые изъ духовныхь лицъ, въ томъ числѣ попъ Денисъ и протопопъ Алексви, увлеклись учениемъ просвъщенныхъ евреевъ, хорошо знакомыхъ и съ христіанскимъ богословіемъ, и въ свою очередь увлекали тайно и другихъ. Съ теченіемъ времени пристало къ ереси множество другихъ духовныхъ и свътскихъ лицъ. Замъчательно, въ числъ самыхъ многочисленныхъ послъдователей ереси оказалось духовенство. 2 Между тымъ какъ первые еретики втайны трудились надъ распространениемъ ереси, Новгородъ принужденъ быль покориться Москвв. Лучшіе сыны Новгорода отвезены были въ московскія области; той же участи (въ 1480 г.) подвергся и архіепископъ Өеофилъ. В Послів этого повгородская епархія оставалась праздною въ продолжение трехъ лъть, что открывало полный просторъ развитію ереси. Только на четвертый годъ-именно въ 1484 г. избранъ былъ въ Москвъ для Новгорода архіепископъ Сергій, который скоро возбудиль противь себя всеобщее негодованіе новгородцевъ и менте чтить чрезъ годъ, принужденъ быль оставить архіепископство. На м'єсто Сергія въ слідующемъ 1485 году назначенъ былъ Чудовскій архимандрить Геннадій, человъкъ просвъщенный, энергическій и дъятельный. 1 По прівзда въ Новгородъ

<sup>№ 8.</sup> Акты Арх. Экспед., т. I, № 380. Прав. Собесёдн. 1863 г. Апрёль. Акты истор. г. I, № 285.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. хрон. Моск. Румянц. муз. № 461, л. 248. Прав. Обозр. 1862, іюнь, 184. Просв'єтитель. 43—45. П. С. Р. Л'єт. т. VI, 191; VIII, 159—160.

<sup>3</sup> Просвѣтитель Госифа Волоц. 44—45. Сказаніе о Новгородскихъ еретикахъ-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полное собраніе русск. лікт. т. IV, 263.

<sup>4</sup> Подн. Собр. Р. лът. т. III, 243—244; т. V, 41—43. Съ личностью Геннадія, архіепископа Новгородскаго, подробнъе можно познакомиться изъ изслъдованія Хрущова о сочиненіяхъ І. Санина, стр. 108—123. Есть и отдъльныя статьи по этому предмету: у Костомарова, см. Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главньйшихъ дъятелей, первый отд., вып. второй. Спб. 1874 г., статья: Новгородскій архіепископъ Геннадій, 311—339. Въ чтеніяхъ въ Обществъ любителей ду-

Геннадій не вдругъ напалъ на слѣды ереси, онъ узналъ о ея существованіи уже только два года спустя по прибытіи своемъ на епархію. Геннадій немедленно далъ знать о существованіи ереси митрополиту и великому князю и немедленно началъ производить обыскъ еретикамъ. Во время обыска одинъ покаявшійся священникъ открылъ архіепископу всѣхъ еретиковъ и все то, что производилось ими въ ихъ собраніяхъ. Отсюда розыски Геннадія пошли успѣшнѣе. Но въ это же время нѣкоторые изъ открытыхъ еретиковъ убѣжали въ Москву. Это обстоятельство побудило самаго Геннадія искать суда надъ еретиками въ Москвѣ. Онъ отправилъ туда къ великому князю и митрополиту все слѣдственное дѣло объ еретикахъ, присоединивъ къ нему и свое особое посланіе. Это было въ августѣ или сентябрѣ 1487 г.

Появившись въ Новгородъ ересь скоро перебралась и въ Москву. И здъсь почва для нея была не совсъмъ неблагопріятна. И въ Москвъ насчитывалось не мало лицъ, недовольныхъ современнымъ положеніемь церкви, и ратовавшихъ противъ односторонности и формализма религіозно-церковной жизни. Къ этому нужно присоединить и политическое состояніе Московской Руси въ разсматриваемое время. Подобно политическимъ партіямъ Новгорода и въ московскихъ областяхъ шла сильная борьба между кръпнувшимъ единодержавіемъ и отживавщимъ свой въкъ удъльно-въчевымъ порядкомъ. Тотъ и другой государственный сгрой имълъ многочисленный кругь сторонниковъ въ разныхъ слояхъ тогдашняго Русскаго общества. На сторонъ единодержавія была высшая духовная власть—митрополитъ и почти все многочисленное и сильное своимъ вліяніемъ на общество монашеское сословіе. На сторонъ удъльно-въчеваго порядка находились симпатіи весьма зна-

ховнаго просвъщенія за 1875 г., мъсяцъ май, напечатана статья: Геннадій архіепископъ Новгородскій. Подъ такимъ же названіемъ недавно напечатана статья о Геннадів въ Прав. Обозр. 1878 г., сентябрь, и 1880, августь, статья Грандицкаго.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Акты Арх. Экспед. т. I, пославіе Геннадія къ митрополиту Зосимѣ № 380, 478—479.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе Геннадія къ Іоасафу. Чтен. въ Общ. пст. и древн. Росс. 1847 г., № 8. Посланіе Геннадія къ Прохору еп. Сарскому. Рук. Имп. Публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 317.

<sup>3</sup> Акты истор. т. I, № 285. Посланія князя и митрополита Геннадію оть 1488 года февраля 13, Акты Археографической Экспедиціи томъ I, № 380, 482. Полн. собраніе Рус. лѣтописей т. VI, 38. Просвѣтитель, 52.

чительной части высшаго свътскаго русскаго общества— боярства, при установленіи новаго политическаго строя терявшаго большую часть своихъ утвержденныхъ въками привилегій. Далье кружокъ вывезенныхъ въ Москву новгородцевъ і не прошелъ безслъдно для соціальнаго положенія русскаго общества. Воспитанные на свободныхъ въчевыхъ началахъ невольные выселенцы Великаго Новгорода не могли конечно забыть о своей свободъ. При всесильномъ господствъ въ то время религіозныхъ интересовъ и чисто политическая борьба получила религіозный оттънокъ. За пеудовлетворенностію политическихъ стремленій естественно слъдовало ожесточеніе и раздраженіе, которыя выражались крайностями сьободомыслія въ религіозно-церковной области, заключавшей въ себъ не мало темныхъ сторонъ, дававшихъ прекрасный матеріалъ для свободныхъ обсужденій. Внъшнія историческія обстоятельства какъ бы благопріятствовали религіозному броженію и возбужденію умовъ.

Въ одно изъ посъщеній Новгорода— именно въ 1480 г. великій князь Москсвскій Іоаннъ III плівнился умомъ и наружнымъ благочестіемъ еретиковъ—Алексъя и Діонисія, которые затъмъ перевезены были самимъ великимъ княземъ въ Москву и опредълены были—первый протопопомъ къ Успенскому собору, а послідлній къ Архангельскому. Вскоръ этимъ тайнымъ еретикамъ удалось образовать около себя въ Москвъ кружокъ грамотныхъ людей, склонныхъ къ ихъ мнівніямъ. Первое місто въ числіт ихъ занимаетъ дьякъ великаго князя Өедоръ Курицынъ. Между прочимъ еретики привлекли къ своей ереси Симоновскаго архимандрита Зосиму, въ ересь увлекли даже невъстку великаго князя Елену. Вружокъ московскихъ еретиковъ такимъ образомъ состоялъ изъ людей, занимавшихъ видное положеніе въ обществъ и людей болье или ментье образованныхъ (Самыми вліягельными среди

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> А онъ быль очень многочисленъ. По извъстіямъ льтописей изъ Новгорода вывезено было до 18,000 семей, слъдовательно до 72,000 душъ. Костомаровъ—Историческія монографіи и язслъдованія. Спб. 1863 г., том. I, 381.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Просвътитель, 51 - 52.

<sup>3</sup> Посланіе Іосифа Волоцкаго къ Митрофану, Чтен, въ Общ. Ист. и Древн. Росс. за 1847 г., № 1, отд. IV.

<sup>4</sup> Просветитель, 53. Востоковъ—Опис. Румянц. муз. 511—512. Рукоп. Кирилло-Болозерской, ныит Сиб. дух. акад. библ. № 21/1998 послесловие неревода лаодикійсь аго посланія, л. 7.

московскихъ еретиковъ были Өедоръ Курицынъ и протопопъ Алексъй. Самъ великій князь зналъ о ереси своихъ приближенныхъ, но тъмъ не менте продолжалъ обпаруживать къ нимъ свое благоволеніе. 1 Іоаннъ III имелъ свои причины быть снисходительнымъ къ еретикамъ по сображеніямъ чисто политическаго характера. Враждебное отношение еретиковъ къ церковному авторитету, къ монашеству и вообще охлаждение къ духовенству, производимое въ народъ еретиками, какъ нельзя болъе соотвътствовали планамъ великаго князя, который, преследуя исключительно цели своего абсолютизма, видълъ въ этомъ прекрасное средство безусловно подчинить себъ церковь и ея представителей и навсегда лишить ихъ возможности всякаго противод биствія власти государя. 1 Положение великаго князя, принятое имъ по отношению къ ереси, ставило его на нъсколько фальшивую почву. Стремление къ абсолютизму менбе всего раздълялось еретиками, представлявшими изъ себя не одно религіозное, но и политическое общество, симпатизировавшее традиціямъ старо-боярской партіи.

Такимъ образомъ ревность Геннадія Новгородскаго противъ еретиковъ не могла разчитывать на быстрый успъхъ въ Москвъ. Если присоединить къ этому личное нерасположеніе къ нему митрополита Геронтія, з то вполнѣ понятно будетъ продолжительное молчаніе великаго князя и митрополита на посланіе къ нимъ Новгородскаго архіепископа. Тогда Геннадій около 1487—1488 года обратился съ посланіями къ Прохору епископу Сарскому, жившему въ Москвѣ на Крутицахъ ч и также къ находившимся тогда въ Москвѣ епископамъ Нифонту Суздальскому и Филовею Пермскому, прося ихъ печаловаться предъ великимъ княземъ и митрополитомъ по дѣлу о еретикахъ. Посланія Геннадія къ епископамъ оказали свое дѣйствіе. Дѣло еретиковъ было разсмотрѣно на соборѣ, на которомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Просвѣтитель стр. 53. Посланіе къ Митрофану. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1847 г. № I.

<sup>\*</sup> Кългомаровъ. Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главитійшихъ діятелей, первый отд., вып. второй, Сиб. 1874 г. 311—312, 331—332.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полн. Собр. Рус. летоп. т. VI, 233-234.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рук. Имп. Публ. Библ. Q, XVII, № 64, взъ собращія графа Толстаго отд. II, № 68, л. 317 и далье.

<sup>•</sup> Рук. Имп. Публ. Библ. Q,XVII, № 50, изъ собранія графа Толстаго отд. II, № 341, л. 296.

нъкоторые изъ новгородскихъ еретиковъ были осуждены и подвергнуты торговой казни. Въ февраль 1488 г. князь и митрополитъ извъстили объ этомъ Геннадія особыми посланіями, въ которыхъ между прочимъ предоставлялось право Новгородскому архіепископу при содъйствіи великокняжескаго намъстника обыскивать еретиковъ и наказывать ихъ соотвътственно ихъ преступленіямъ. 2

Въ 1489 г. скончался митрополитъ Геронтій. 3 Занимая видное місто при дворів дьякъ Курицынъ и его сообщники достигли того, что на мъсто Геронтія въ сентябрь 1490 года избранъ былъ на митрополію Симоновскій архимандрить Зосима, тайный еретикъ, а скорбе грубый матеріалисть и человбкъ крайне невоздержнаго образа жизни. 4 Вслъдъ за вступленіемъ на митрополичій престоль Зосимы для еретиковь пастало спокойное время и время процевтанія ереси. Достигнувъ апогея своего могущества, ересь начала заявлять себя въ Москвъ точно также, какъ и въ Новгородь, самыми грубыми выходками противъ святыни православія. 5 Ревностный Новгородскій архіепископъ съ новою эпергіею взялся за искоренение ереси. Онъ написалъ митрополиту послание, въ которомъ требовалъ отъ него созванія собора для осужденія еретиковъ. 6 Одновременно съ посланіемъ къ митрополиту и съ подобнымъ же ему содержаніемъ онъ написаль другое посланіе, адресованное имъ къ собору владыкъ, 7 изъ которыхъ многіе все еще находились въ Москв со времени поставленія митрополита Зосимы. Посланіе Геннадія ко владыкамъ и на этотъ разъ оказало свое дъйствіе. Архіерен потребовали собора, который дъйствительно и состоялся 17 октября 1490 г. Соборъ болье или менье снисходительно отнесся къ еретикамъ. Онъ лишилъ еретиковъ священнаго сана, предалъ проклятію и осудилъ на заключеніе. 8 Осужденные

<sup>·</sup> Полн. Собр. Рус. л. вт. т. VIII, 218; т. VI, 238.

 $<sup>^2</sup>$  Граматы великаго килзя и митрополита, напечатанныя въ Актахъ Историческихъ томъ I, № 285, 521—522.

<sup>3</sup> Полн. Собр. Рус. лът. т. VIII, 218; т. IV, 157.

<sup>4</sup> Полн. Собр. Рус. лет. IV, 157- 158; VIII, 218-219. Просвётитель, 58-62.

<sup>5</sup> Акты Арх. Эксп. т. І, № 380—489. Просв'ятитель, 572—574.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Рук. Ими. Публ. Библ. Q, XVII, № 15 изъ собранія графа Толстаго отд. II № 294 л. 396. Акты Арх. Экси. т. I № 380.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Рук, Имп. Публ. Библ. Q, XVII № 15 л. 401. Прав. Собесѣдн. 1863 г. ч. I, апръль 479—481.

<sup>•</sup> Полв. Соб. Р. лът. т. IV, 158-159; VIII, 220.

и проклятые на соборѣ новгородскіе еретики отправлены были въ Новгородъ къ архіепископу Генпадію, который и устроилъ имъ извѣстную позорную встрѣчу. Еретики и послѣ собора 1490 года продолжали спокойно проживать въ Москвѣ, пользуясь защитою митрополита, человѣка индеферентнаго въ дѣлѣ вѣры. Внѣшнее спокойствіе усилило еретическую пропаганду и солѣйствовало сильному возбужденію умовъ среди современнаго русскаго общества. 4

Въ это-то тяжелое для православія время и выступаеть, по вызову Генпадія, на борьбу съ еретиками Іосифъ Волоцкій. <sup>2</sup> Первымъ письменнымъ памятникомъ Іосифа въ борьбѣ съ ересью было его посланіе къ Нифонту, епископу Суздальскому, писанное имъ въ 1493 году, гдѣ онъ открыто осуждаетъ митрополита Зосиму въ еретичествѣ и убѣждаетъ Нифонта и другихъ русскихъ іерарховъ свергнуть отступника митрополита и тѣмъ спасти церковь Божію. Кромѣ того Іосифъ полемизироваль съ еретиками и на литературно богословскомъ поприщѣ, памятникомъ чего осталось его замѣчательное сочиненіе, названное впослѣдствіи Просвѣтителемъ.

Новый періодь ереси начипается съ паденіемъ митрополита Зосимы. Въ 1494 г. 17 мая Зосима отказался отъ митрополія. Это случилось въ отсутствіе главнаго покровителя ереси Өедора Курицына. Послѣ Зосимы русская митрополія оставалась праздною около шестнадцати мѣсяцевъ и только въ сентябрѣ 1495 года избранъ былъ новый митрополитъ Симонъ, вогорый не былъ сторонникомъ еретиковъ, но онъ всетаки скоро не могъ дать торжества православію и противопоставить еретичеству сильной оппозиціи, сторонники котораго продолжали пользоваться благосклонностію великаго князя. Поэтому и при новомъ митрополитѣ еретики продолжали пользоваться полною свободою. Около этого времени случилось одно новое обстоятельство, которое, хотя и не надолго,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Просв'ятитель 56 - 57, 576, 59—60, Посланіе Іосифа Волоцкаго къ Нифонту еп. Суздальскому. Чт. въ Общ. Пст. и Др. Рос. 1847 г. № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Великія минен четьи. Сентябрь, 472—473. Житіе Іосифа Волоцкаго, составленн. Саввою Крутицкимъ.

<sup>4</sup> Полн. Собр. Русск. лът. т. IV, 164; VIII, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Полн. Собр. Р. лът. т. IV стр. 165; VI, 39; VIII. 230.

усилило партію еретиковъ. Ересь, какъ извъстно, слилась въ одно гармоническое цёлое съ одною изъ политическихъ партій-партіею старобоярской. Ей противополагалась другая партія, симпатизировавшая новому политическому строю -единодержавію. Въ 1490 г., по смерти старшаго сына Іоанна III Іоанна Младаго, въ средъ великокняжескаго семейства изъ-за вопроса о престолонаслъдіи образовалось соперничество Елены, жены умершаго князя, и Димитрія, сына ихъ, -- съ одной стороны и Софіи, второй жены Іоанна III и сына ихъ Василія съ другой. Внатнъйшіе бояре примкнули къ партіи Димитрія, такъ какъ они, можетъ быть, видёли въ немь истиннаго представителя власти въ ея древне русскомъ характеръ, тогда какъ Софія «грекиня» принесла съ собою новыя понятія, о царской власти ничего не оставлявшія для боярства. 2 Во главѣ противной Софіи партіи находились два могущественные боярина— Иванъ Патрикъевъ и Семенъ Ряполовскій. Къ нимъ примкнули Өедоръ Курицынъ и другіе Московскіе еретики. Сторонники Софіи состояли изъ людей вполнъ православныхъ, которые упроченю за Василіемъ, ея сыномъ, престола придавали значеніе торжества въры, православія. Такимъ образомъ придворныя партіи явились сколько политическими, столько же и религіозными. Сначала восторжествовала партія Елены. Въ концъ 1497 г. великій князь положилъ опалу на свою жену Софію и сына Василія, равно какъ и на ихъ приверженцевъ. Но прошло около года и опала постигла большихъ бояръ Патриквева и Ряполовскихъ. 4 Іоаннъ примирился съ своею женою Софіею и сыномъ Василіемъ, объявивъ последняго сначала великимъ княземъ Новгорода и Пскова, а потомъ и государемъ всея Руси, тогда какъ Елена съ сыномъ посажены были въ темницу. 5 Опала Елены и бояръ, покровительствовавшихъ ереси, была тяжелымъ ударомъ для послъдней. Она прежде всего лишила еретиковъ расположенія великаго князя, который теперь

¹ Соловьевъ—Исторія Россіи т. V, 3-е изд. 80 — 90, 273. Костомаровъ—Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главнъйшихъ дъятелей, вып. ІІ, отдпервый, 296 — 299. Полн. Собр. Рус. лът. т. VI, 239, Хрущева, извлюдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, 164—167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Акты Археограф. экпедиц. т. I № 172. Костомаровъ—Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, вып. II, отд. первый 264—266.

<sup>3</sup> Полн. Собр. Рус. лът. т. VIII, 234.

<sup>&#</sup>x27;Полн. Собр. Рус. л'ыт. т. VI, 43, 279, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Полн. Собр. Рус. л'ят. т. УШ, 236—242.

убъдился въ политическомъ вредь ереси и сдълался доступнъе для противниковъ ея. Главный борецъ противъ ереси Іосифъ Волоцкій, лично извъстный великому князю, и пользовавшійся уваженіемъ сына его Василія Іоанновича, имъвшаго теперь большое вліяніе на состаръвшагося отца, упогребиль всю свою настойчивость для того, чтобы уничтожить ересь. И личными свиданіями и убъжденіями великаго князя и посланіями, обращенными къ его сыну и нъкоторымъ изъ его приближенныхъ, 1 ревностный защитникъ православія въ концъ концовъ достигь того, что противъ ереси пущены были въ ходъ самыя строгія мъры. Въ декабръ 1504 г. состояся соборъ на еретиковъ. На немъ еретиковъ присудили къ строгимъ наказаніямъ. Одни изъ нихъ были сожжены, другимъ отръзали языки, остальныхъ менъе опасныхъ разослали по монастырямъ. 2

Соборомъ 1504 года и заканчивается вившиля, оффиціальная исторія ереси жидовствующихъ. Но это вовсе не значитъ, чтобы ересь на самомъ дъль окончательно уничтожилась. Она продолжала существовать долго и после техъ страшныхъ казней, которыя обрушились на головы еретиковъ по соборному опредъленію 1504 года. Въ виду продолжавшагося существованія ереси Іосифъ въ 1510-1511 году снова обратился съ посланіемъ къ великому князю, въ которомъ попрежнему убъждаль его подвигнуться на еретиковъ 3, Что ересь продолжала существовать долго и послъ осужденія ея, на это указываетъ отчасти и посланіе къ Василію Іоанновичу Новгородскаго архіепископа Макарія (между 1525— 1533 г.) . Выпадало такое время, когда ересь заявляла о себъ новыми открытыми, хотя и слабыми, вспышками. Такъ около 1520 года въ Москвъ составлялся особый соборъ на Исаака Жидовина волхва, чародъя и прелестника, члены котораго въ сознаніи важности дъла, подлежавшиго ихъ разсмотренію, даже сочли для себя необходимымъ обратиться за совътомъ къ просвъщенному Максиму Греку <sup>5</sup>. И самъ Максимъ, прибывшій въ Россію въ 1518

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Посланіе къ архимандриту Митрофану. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. 1847 г. № 1. Посланіе къ Василію Іоан. Рук. Соф. библ. № 1489, л. 292—293.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полн. Собр. Рус. лът. т. VI, 49-50; томъ VIII, стр. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. имп. публ. библ. Q. XVII № 64, л. 202.

<sup>4</sup> Дополи. къ Актамъ ист. т. 1, № 25, 23.

<sup>6</sup> Сочиненія Максима Грека. Казань. 1859 г., ч. І, 51-55.

году ', вынужденъ былъ вести въ Россію продолжительную полемику съ остатками ереси жидовствующихъ <sup>2</sup>. Такимъ образомъ ересь, хотя и скрытно, продолжала существовать въ продолженіе почти всей первой половины XVI въка. Съ ней пришлось считаться не только Іосифу Волоцкому, который большую часть своей жизни провелъ въ борьбъ съ ересью, но и ближайщимъ его ученикамъ.

Борьба Іосифа Волоцкаго съ ересью жидовствующихъ важна и въ другомъ отношеніи. Она послужила для него поводомъ къ другаго рода борьбъ, борьбъ уже не съ еретиками, а съ самими православными, только расходившимися съ нимъ во взглядахъ на еретиковъ и на ихъ права и общественное положение въ государствъ. Іосифъ не ограничивался чисто правственною борьбою съ еретиками путемъ лигературной, богословской полемики, направленной противъ ихъ лжеученій, но въ то же время онъ предлагалъ и съ настойчивостью указываль другія болье дъйствительныя и практическія, по его мивнію, средства уничтожить ересь. Средства эти сводятся къ безнощадному преслъдованію еретиковъ и состоятъ въ примъненіи къ пимъ смертной казни. Первымъ, указавшимъ на казни, какъ на средство избавиться отъ ереси, былъ извъстный Геннадій архіспископъ Новгородскій, который въ предълахъ своей власти и осуществляль его на дёль. Мало того онъ настойчиво вызывалъ и другихъ јерарховъ и гражданское правительство на путь казней сретиковъ. 3 Мътко характеризуетъ эту сторону дъятельности Геннадія одинъ изъ его современных единомышленниковъ, уподобляя его льву, который «пущенъ бысть на злодъйственные еретики... иже ногти своими разтерзая тѣхъ скверныя утробы... зубы же своими сокрушая и разтерзая и о камень разбивая». 4 Но главнымъ образомъ судьба вопроса объ отношеніи къ еретикамъ связана съ именемъ Госифа Волоцкаго. Госифъ задался цълію юридически и канонически обосновать то, на что указалъ Геннадій, какъ на единственно возможное и практическое при современных ему обстоятельствахъ средство спасенія православія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Посл. Собр. Р. лът., т. VI, 261; т. VIII, 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. І. Слова: II, 39-51; XXIV, 494-509,

³ Посланіе Геннадія къ Зосимѣ. Акты арх. эксп. т. І, № 380,

<sup>&#</sup>x27; Просвътитель, 51—52,

Воззрѣнія Іосифа на отношеніе къ еретикамъ весьма замѣча-

Іосифъ Волоцкій съ неумолимою строгостью относился къ еретикамъ. Хотя у него есть различіе между еретикомъ и отступнякомъ по степени ихъ виновности 1, хотя онъ теоретически допускаетъ возможность спокойнаго существованія еретиковъ на ряду съ православными въ томъ случай, если еретики и невърные никому не приносять вреда и не пропагандирують между православными своего ученія 2, но это только въ теоріи. Въ дійствительности онъ исключалъ всехъ жидовствующить изъ ряда такичъ еретиковъ, которые бы могли имъть какое-либо право на снисхожденіе и свободное проживаніе съ православными з. Для того, чтобы уничтожить еретическое зло жидовствующихъ, по мнънію Іосифа, существуеть одно средство-это заточеніе и смертная казнь еретиковъ. Всъ другія мъры недъйствительны противъ нихъ 4. Положимъ, Іосифъ указываетъ еще одно средство воздъйствія на еретиковъ и искоренение ихъ, средство гуманное и вполит христіанское-это горячая «со слезами и сокрушеніемъ сердца» молитва объ обращении къ истинъ заблудщикъ 3, но мысль о ней какъ будто высказана мимоходомъ. Іосифъ строгъ и неумолимъ и къ такимъ еретикамъ, которые изъявдяли раскаяніе. Исторія ереси жидовствующихъ такъ сложилась, что действительно бросала тень подозрънія на искренность раскаянія еретиковь. При благопріятныхъ обстоятельствахъ никто изъ еретиковъ и не думалъ приносить раскаянія. И только тогда уже, когда противъ нихъ пущены были въ ходъ строгія наказанія—ссылки и заточенія, тогда только изъ среды еретиковъ выдълялись личности, которыя искали снова союза съ православною церковію. Не требовалось много соображенія, чтобы понять дійствительную причину подобных в обращеній. Іосифъ такъ и поняль и истолковаль себф новый образъ дфй-

ч Просв'єтитель, 563—568. Рук. имп. публ. библ. F. I., № 229. Изъ собранія гр. Толстаго отд. I, № 269, л. 336—337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Просвътитель, 532—534.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. имп. публ. библ. F. I, № 299, л. 339. Просвътитель. Слово 15, 569.

Иросвътитель, стр. 593—597, 598, 526, 580, 548—550. Рукоп. имп. публ. библ. F. I, № 229. Изъ собр. гр. Толстаго отд. I, № 299 л. 333—343, Рук. имп. публ. библ. О. XVII, № 64, л. 202—204. Рук. Соф. библ., № 1489, л. 260—264

<sup>•</sup> Просвътитель, 582.

ствій еретиковъ. Выходя изъ взгляда на показніе еретиковъ, какъ на вынужденное, Іосифъ совершенно не хотьль върить искренности ихъ раскаянія. Какъ невольное, вынужденное опасностью потерять жизнь, раскаяніе жидовствующихъ, по его взгляду, непріятно Богу 1, а потому оно не должно быть принимаемо во вниманіе и не должно избавлять еретиковъ отъ строгихъ мъръ преслъдованія и наказанія. Даже въ томъ случать, если какой-нибудь еретикъ захотьль бы принести искреннее и чистосердечное раскаяніе, то онъ могъ это сдълать во всякое время и вездъ, какъ бы ни были стъснительны его внътнія обстоятельства 2.

Наказанія, какимъ должны подвергаться за нечестивое ученіе еретики, по воззрѣнію Іосифа, составляють право гражданской власти. Это тъмъ естественнъе, что во взглядахъ его на еретиковъ дъйствительно ясно проглядываеть убъждение его, по которому онъ смотритъ на нилъ, какъ на обыкновенныхъ преступниковъворовъ и разбойниковъ, только еще превосходившихъ ихъ своею виновностію. Поэтому-то онъ среди разсужденій о необходимости казней для еретиковъ вводитъ еще особое разсуждение, излагающее обязапности царей, князей и судей земскихъ, которые всъ должны карать одинаково и злодевь и что главие всего «быть отметители Христу на еретики». Въ своемъ смѣшеніи и отождествленій понятій ерстика и обыкновецнаго преступника Іосифъ идетъ далье, опо у него простирается до того, что самое распространеніе еретичества и снисхожденіе къ нему правительства и церкви онъ разсматриваетъ какъ одну изъ главныхъ причинъ гибели всякаго государства 3.

Обязанность наказанія еретиковъ всецівло лежить на світской гражданской власти, лицамь духовнымь и вообще церкви предоставлена здівсь иная роль. Представители церкви должны всіми способами разыскивать еретиковъ, испытывать ихъ и вымогать отъ нихъ признанія въ принадлежности къ ереси и обнаруженія ея сообщниковъ. Впрочемъ роль отыскивать еретиковъ принадлежить не одной церкви

<sup>\*</sup> Просв'єтитель, 581—606. 590. Рук. имп. публ. библ. F. I, № 229, л. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Аще ли кто восхощеть покаятися, говорить Іоснфъ по этому поводу, мощно есть и въ темницы каятися, въ скорбѣхъ бо й въ бѣдахъ паче слышитъ Богъ кающихся». Просвътитель, 591. Рук. имп. публ. библ Q. XVII, № 64, л. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Просвътитель, 52.3—555. 536. 539—540. 586. 588. 601—602, 598—599 Рук. имг. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 202—204.

въ смысл'в членовъ јерархіи, ее долженъ разделять всякій верующій и истинный сынъ православія. Здісь Іосифъ предлагаеть нікогорыя частныя наставленія и совъты православнымъ. Прежде всего онъ запрещаетъ православнымъ имъть всякое общение съ еретиками; между тъми и другими не можетъ быть никакой дружбы, ни любви, ни даже вившняго общенія—въ ядвній и питьв. Въ отношеній къ еретикамъ непозволительно питать никакого чувства сожаленія, когда ихъ постигаетъ вполив заслуженная ими достойная кара за ихъ лжеученія. Общій характеръ отношенні къ еретикамъ возможенъ только такой, цълію котораго должно быть развідываніе, разыскивание еретиковъ всякимъ образомъ и доносъ, привлечение ихъ къ отвътственности предъ властями за содержимую ими ересь, если они действительно окажутся сторонниками ея. Для большаго усивха при разыскиваніи еретиковъ вполнъ позволительно прибъгать къ благоразумной хитрости и обману, что допускалось и святыми мужами, папр. Флавіаномъ, патріархомъ Антіохійскимъ, который своимъ «богопремудростнымъ художествомъ и богонаученнымъ коварствомъ еретики посрами». Іосифъ очень строго относился и къ тъмъ изъ православныхъ, которые благодушно смотръли на еретиковъ и, зная объ ихъ еретичествъ, не старались доносить о нихъ властямъ. По мибнію Іосифа эти укрыватели еретиковъ сами достойны строгаго наказанія и даже казни 1.

Въ казняхъ, въ заключеніяхъ по тюрьмамъ и ссылкахъ, какія мѣры употребляла свѣтская власть въ отношеніи къ еретикамъ, Іосифъ видѣлъ «ревность по православной вѣрѣ христіанстѣй и любовь къ Господу Богу и Пречистой Богородици». <sup>2</sup> Казни еретиковъ въ его глазахъ имѣли до нѣкоторой степени искупительное значеніе для лицъ, которыми они производятся <sup>3</sup>. Наконецъ казнь еретиковъ являлась въ его представленіи вполиѣ священною не только для лицъ ее производящихъ, но она играла въ яѣкоторой степени искупительную роль и по отношенію къ тѣмъ изъ еретиковъ, которые ей подвергались, ослабляя степень отвѣтственности ихъ предъ Богомъ <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рук. имп. п. библ. F. I, № 229. Изъ собр. гр. Толстаго, отд. I, № 239, л. 333. Просвътитель, 587—588, 562, 584, 537.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. имп. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 204. 294.

<sup>\*</sup> Посл. Іосифа къ Митрофану въ Чт. Общ. Ист. и Др. 1847 г., № I.

<sup>4</sup> Рук. Соф. библ., № 1489, л. 290—294.

Таковъ въ общихъ чертахъ взглядъ Іосифа Волоцкаго на отношеніе къ еретикамъ. Нельзя не видъть здъсь, что онъ проникнутъ духомъ нетерпимости по отношенію къ еретикамъ и страдаетъ односторонностью. Поэтому до нѣкоторой степени правъ одинъ изъ изслѣдователей о сочиненіяхъ Іосифа Волоцкаго, который сравниваетъ его, имѣя въ виду эту сторону его воззрѣній, съ французскимъ монахомъ, писавшимъ въ началѣ XIII вѣка противъ Альбигойцевъ <sup>1</sup>.

Источникъ нетерпимости Геннадія и Іосифа нужно искать во многихъ условіяхъ какъ иль частной жизни и личныхъ отношеній, такъ равно и въ общемъ характерв и недостаткахъ древне-русскаго просвъщенія, а отчасти наконецъ и въ современныхъ имъ историческихъ обстоятельствахъ. Требуя для еретиковъ преследованій и казни, Іосифъ и Геннадій не являлись здісь проповідниками совершенно новыхъ идей и не были въ строгомъ смыслъ . пововводителями суровыхъ отношеній къ еретикамъ. Принципъ тълеснаго паказанія, какъ міры противодбійствія еретикамъ, практиковался и ранве Іосифа и Генпадія 2. Іосифъ и Геннадій растиряють этоть принципь въ отношении жидовствующихь, внося въ кодексъ мъры воздъйствія на нихъ-смертную казнь 3. Но и здъсь, въ проведеніи взгляда о позволительности и законности смертной казни для еретиковъ, они также не открывали русскому обществу безусловно новой мысли. Въ видь отдыльныхъ исключительныхъ фактовъ смертная казпь еретиковъ существовала и далеко ранве Іосифа и Генпадія 4, Причина, почему Іосифъ и Геннадії, люди оба просвищенные, не сочли возможнымъ дийствовать на еретиковъ исключительно только одивми мфрами нравственными-путемъ убъжденія, скрывается въ страшныхъ кощуиствахъ ерети-

<sup>1</sup> Хрущовъ, Изследсвание о сочиненияхъ Госифа Санина. Вступление, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Еще м. Фотій въ 1427 г. писаль во Псковь и совѣтоваль Псковичамъ обращать стригольниковъ въ познаніе истины «казньми» (только не *смертными*), по внѣшними «казньми и заточенми.» Акты ист. т. I, № 34, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Признаки религіозной нетернимости п'якоторые изследователи этого вопроса находять еще въ древивищемъ періодъ. См. критическую статью Миллера. Вопросъ о направленіи Іосифа Волоколамскаго. Журн. Мин. Пар. Просв. 1868 г., част. 137, 530.

<sup>4</sup> Такъ въ 1476 г. въ Новгород в сброшенъ былъ съ моста въ ръку Волховъ еретикъ стригольникъ Кариъ съ двумя своими товарищами. Полн. собр. Рус. лът. VIII, 24; V, 235.

ковъ надъ православною святынею, которыя были настолько дерзки и открыты, что совершенно дълали невозможною правственную борьбу съ ними 3. Въ проведении строгилъ мъръ прогивъ еретиковъ сказываются прежде всего личныя особенности характера того и другаго защитника казней. Для того, чтобы проповъдывать урвзыванье языковъ, сожжение на костръ и тому подобныя проявленія, какими такъ богата западная пиквизиція, нуженъ особенный складъ марактера и темперамента и человъкъ болъе молоднаго разсудка, чъмъ чувства. Въ нетерпимости Госифа можно огчасти допустить постороннее западное вліяніе на него, какъ потомка выходца иль Литвы, гдв религіозная нетериимость, проявлявшаяся въ никвизиціи, составляла законъ всей государственной жизни, и разсказы о которой служили, можегь быть, семейными преданіями для родственниковъ Іосифа Волоцкаго. Вижшнее и въ частности западное вліяніє съ большею ясностію отразилось на Геннадів, архіен. Новгородскомь, который особенно восхищался примъромъ «Ппанскаго короля», какъ онъ путемъ инквизиціи свою землю очистиль отъ еретиковъ. 2. По главная и существенная причина нетериимости Іосифа и Геннадія кроется въ ихъ общемъ умственномъ складъ возаръпій, образовавшемся подъ руководствомъ стариннаго исключительно голько книжнаго образованія. Какъ Іосифъ, такъ и Геннадій принадлежали къ школѣ древнихъ русскихъ книжниковъ, совершенно незнакомыхъ съ началами критики з и относившихся съ одинаковымъ благогов вніемъ къ каждому церковному авторигету и съ полнымъ убъжденіемь и искренностію всегда готовыхъ утверждать, что «градскіе законы подобни суть пророческимъ и апостольскимъ и святыхъ отецъ писаніямъ 3. Та же самая книжность, на которой развивались и вырабатывались умы Іосифа Волоцкаго и Геннадія Новгородскаго, восинтала по одному и тому же образцу въ томъ же духѣ религіозной нетернимости и многіе другіе умы. Церковная письченность, перенесенная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Просвътитель, 572—574.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Акты Археогр. Экспед. г. I, № 380, 482.

<sup>3</sup> Для характеристики Геннадія съ эгой стороны см. посланіе его къ Прохору, еп. Сарскому. Рук ІІмп. публ. публ. Q. XII, N = 64, л. 317 и дал., а также посланіе его къ Іосафу Ростовскому. Чт. въ Общ. Пст. и Др. Рос. 1847 г., N = 8, отд. IV.

<sup>4</sup> Просвътитель. 588.

на Русь по большей части изъ Византіи, на которой воспитывался русскій книжникъ, содержала въ себѣ не мало данныхъ, оправдывавшихъ и освящавшихъ собою религіозный фанатизмъ. Что же касается юридическихъ знаній и понятій, къ разряду которыхъ относится вопросъ объ отношени къ ерегикамъ, то онв въ большей степени, чъмъ всякія другія, складывались подъ вліяніемъ византійской письменности или даже прямо переносились на русскую почву изъ византійскихъ законодательныхъ источниковъ 1. Голосъ Іосифа Волоцкаго о безпощадномъ преследованіи сретиковъ, случайно, но къ счастію для торжества его идей, раздался во время возвышенія и постепеннаго усиленія господства при двор'я партін Софіи Палеологь и ея сыпа Василія, который скоро сл'влался единодержавнымъ великимъ государемъ. Онъ воспитанъ былъ своею матерью въ преданіяхъ Византіи и въ своей государственной діятельности старался осуществлять тв государстванныя идеи, которыя навияны были ему матерыю. Между тимъ и Іосифъ по вопросу о еретикахъ основание своимъ взглядамъ находилъ главнымъ образомъ въ византійскомъ законодательстві и въ исторіи отношеній византійскихъ императоровъ къ еретикамъ, примърами которыхъ наполнены многія его писапія <sup>2</sup>.

Если мы будемъ объяснять нетериимость locuфа и l'еннадія изъ особенностей и педостатковь ихъ книжнаго образованія, то это должно служить яснымъ доказательствомъ того, что они не могли стоять въ своихъ суровыхъ отношеніяхъ къ еретикамъ совершенно одиноко. Такъ д'яйствительно и было на самомъ д'тът. На соборт противъ жидовствующихъ, состоявшемся въ 1490 году, большинство членовъ собора потребовало сожженія еретиковъ.

Но и отрицательный взглядъ на казнь еретиковъ имълъ за себя значительное число сторонниковъ. Отрицательный взглядъ на казнь еретиковъ высказанъ былъ еще ранъе, чъмъ началъ свою борьбу съ ересью Іосифъ Волоцкій. На соборъ 1490 года митрополитъ Зосима выразился о наказаніи еретиковъ такимъ образомъ: «достоитъ я (еретиковъ) проклятію предати и сослати въ Новгородъ на покаяніе подъ стражу, зане мы отъ Бога непоставлены

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. подробите у Иконникова «Опытъ изсладованія о культурномъ значеніи Византіи въ Русской исторіи». Кіевъ. 1869 г., 300—313,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Просвътитель, слова 15 и 16.

на смерть осуждати, но грѣшныя обращати къ покаянію». Впрочемь взглядь индеферентиста имъетъ второстепенное значеніе.

Но и между православными членами русскаго общества находилась значительная часть людей, отрицательно относившихся къ казнямъ еретиковъ по своей связи и близкому знакомству съ последними. Во то время какъ извъстно развилась особенная страсть къ религіознымъ спорамь, въ которой сталкивались между собою и православные и еретики, что, само собою понятно, способствовало установленію взаимнаго обубна мыслей, и взглядовъ, изъ которыхъ многіе для православныхъ во все не казались преступными, и даже на оборотъ-полными интереса. А это последнее обстоятельство въ свою очередь пробуждало между православными и еретиками взаимныя личныя симпатіи и даже дружественныя отношенія. При возбужденій вопроса о принятій карательных мікръ противъ еретиковъ, православные, принадлежащие къ этого рода категоріи, естественно возмущались жестокими наказаніями, проектировавшимися для еретиковъ. Последнимъ этого было и пужно. Они постарались дать более подходящее къ настолщему случаю богословское обоснованіе, на которое могли бы опираться ихъ неожиданные защитники въ своихъ сужденіяхъ, посвященныхъ защитв еретиковъ. За чемъ, слышалось по этому нередко въ современномъ обществь, осуждать и истязать еретиковъ? Господь сказалъ: не судите, да не судими будете. - Это одна фракція православных противниковъ Іосифа по еретическому вопросу.

Между православными песомнино находилось не мало и такихъ лицъ, которыя независимо отъ всякаго посторонняго вліянія, по собственному своему убъжденію и пичнымъ воззръніямъ, являлись противниками крутыхъ мъръ противъ еретиковъ. Они точно также какъ и первые, основываясь на словахъ Спасителя и другихъ соображеніяхъ, отрицали законность смертной казни. Иные изъ нихъ впрочемъ дълали уступку говоря, что если еретиковъ уже надобно судить, то пусть это дълаютъ цари и князья, а не пастыри церкви, иноки и простые люди. Они же настаивали и на томъ, что вовсе не слъдуетъ предавать истязаніямъ чоловъка изъ за того только, чтобы выпытать у него сознаніе въ содержимой ими ереси, и вообще проводили ту мысль, что не должно разыски-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Татищевъ. Исторія Россійская, кн. пятая, по сочинителю часть четвертая древней літописи русской, Москва, 1848 г. Изд. Общ. ист. и древн. Росс., 110.

вать и отыскивать еретиковъ, если они сами не исповѣдуютъ своей ереси. Замѣчательно, Іосифъ мнѣніе о пощадѣ еретиковъ и снисходительности къ нимъ приписываетъ самимъ же еретикамъ. Эта мысль вѣрна только настолько, насколько она касается извѣстной указанной выше группы православныхъ. Но несомнѣнно также и то, что много было и вполнѣ православныхъ людей, чуждыхъ всякаго еретическаго вліянія, которые вовсе не раздѣляли непомѣрной ревности къ истребленію сретиковъ. Это какъ нельзя болѣе ясно видно изъ словъ самаго Іосифа, который въ одномъ мѣстѣ осуждаетъ самихъ православныхъ за то, что они тужать и скорбятъ объ осужденныхъ на смерть еретикахъ. '

Но самыми рѣшительными противниками Іосифа Волоцкаго въ его взглядѣ на еретиковъ выступило цѣлое духовное ополченіе старцевъ Кириллобѣлозерскаго и всѣхъ монастырей Вологодскихъ², носившихъ общее названіе Заволжскихъ монастырей, душею которыхъ былъ, какъ извѣстно, Нилъ Сорскій. Преп. Нилъ, исходя всегда и освящая все духомъ евангельскаго ученія, возмущался тѣми жестокими мѣрами, какія Іосифъ Волоцкій предлагалъ въ отношеніи къ еретикамъ. Свой гуманный взглядъ на еретиковъ Нилъ высказалъ еще на соборѣ 1490 года совершенно независимо и безотносительно ко взглядамъ на эготъ предметъ Іосифа Волоцкаго³. Съ Ниломъ вполнѣ солидаренъ былъ и кружокъ учениковъ.

Самымъ замѣчательнѣйшимъ ученикомъ Нила Сорскаго былъ Вассіанъ Патрикѣевъ. Вассіанъ, въ мірѣ киязь Василій Ивано-

¹ Просвътитель, 526—527, 550, 386—587. 588.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Шевыревъ Исторія Русс. словесности ч. ІV, 174—175.

 $<sup>^{\</sup>circ}$  Соф. Временникъ изд. Строева ч. II, стр. 237; Прибавлен, къ твор. съ $^{\circ}$  отецъ ч. X, 504—508.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Литература о Вассіан'Б: 1) Костомаровъ — Русская исторія въ жизнеописаніях в ел главн війших в д'вятелей. Перв. отд. вый. второй. Сиб. 1874 г. ст. XVI, стр. 371—384; 2) Иконниковъ (статья: «Русскіе общественные д'вятели XVI в», напеч. въ Кіевских в университ. гзв. за 1866 г. № 1—2); 3) Павловъ (въ его изсл'вдованіи: «Историческій очеркъ секуляризацій перковных земель въ Россій.» Одесса, 1871 г., отд. ПІ, стр. 33—101 и въ стать в: «о Кормчей инока князя Вассіана Патрик'вева», напеч. въ Ученыхъ Запискахъ Казанскаго университета, 1864 г. вып. П, 489—498); 4) въ Чтен. Общ. Любител. дух. просв'ященія (за 1873 г., мѣсяцъ май, 971—626) паходится статья подъ заглавіемъ: «Вассіанъ Патрик'вевъ

вичь, Патрикъевъ-Косой, вель свое происхождение отъ Гедимина и находился въ близкомъ родствъ съ домомъ великихъ князей Московскихъ Іоанна III и Василія, и нѣкоторые время занималь блестящее положение при дворъ великаго князя Іоанна Васильевича. Онъ отличался своимъ умомъ и дарованіями; но особенно онъ выдавался дипломатическими способностями. Василій Косой находился въ тесныхъ отношеніяхъ съ Оедоромъ Курицынымъ, вместъ съ которымъ опъ исполнялъ иногда дпиломатическія порученія; причемъ не разъ обнаруживалось его неумъстное высокомфріе 2. Близкая связь съ семействомъ Курицыныхъ играетъ немаловажную роль для Василія Ивановича. Она способствовата и развила въ немъ извъстную долю возьнодумства и свободомыслія. Вліяніе еретическаго кружка существеннівішимь обазомь простиралось на формальное развитіе князя Василія. Здібсь онъ развиль въ себъ склонность къ критическому отношенію ко встмъ явленіямъ современной ему церковной и государственной жизни Нътъ определенныхъ данныхъ для того, чтобы можно было утверждагь, что онъ усвоилъ себъ отъ еретиковъ и самое содержание ихь ученія. По своимъ политическимъ уб'яжденіямъ Василій Пагрик'вевъ, какъ родовитый бояринъ, принадлежалъ къ старобоярской партіи.— Паденіе ея сопровождалось вмість съ тімь опалою и на семейство Патрикъевыхъ, изъ которыхъ отецъ и сыпъ Василій были пострижены въ монахи. Василій, принявшій теперь имя Вассіана, поселился въ Кириллобълозерскомъ монастыръ и тамъ сдълался ученикомъ Нпла Сорскаго в Свой умъ и дарованія онъ обратилъ

и его полемика противъ монастырскихъ вотчинныхъ имуществъ»; 5) въ Древней и Новой Россів (за 1875 г. № 3, мартъ, 264—276) Хрущевымъ напечатана стагья подъ заглавіемъ: Князь инокъ Вассіанъ Патрикѣевъ; 6) въ сочиненіи того же автора (изслѣдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина) находятся нѣкоторыя данныя для характеристики Василія Косаго; 7) Пановъ (въ его изслѣдованіи о ересп жиловствующихъ, напеч. въ Журналѣ Минист. Народ. Просв. за 1777 г., № 1—3. Сиеціально о Вассіань: № 2, 288—295).

¹ Подробную родословную Василія Косаго см. въ стать в Хрущова, Древи. п Нов. Росс. 1875 г. № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Соловьевъ. Ист. Россіи т. V, изл. 2, 380—391. Полн. Собр. Рус. л'їт. т. VIII, 227—228. 236.

УП. С. Р. Л. т. VIII, 236. По примъру прочихъ Заволжскихъ скитниковъ онъ устроилъ для себя свою особую пустынь. Чт. въ Общ. Ист. и древи. Росс-1847 г., № 9, отд. IV, 9.

теперь на изучение церковной письменности, и въ то же время съ полнымъ увлечениемъ взялся за ознакомление съ повою сферою, его окружавшею. Склониость къ критицизму, свободомыслію,плоду вліннія на него еретическаго общества, вполн'в гармонировала съ духомъ критическаго направленія въ тиши, на отдаленномъ стверъ, развивавшаго свои высокія идеи, хотя исходившаго нъсколько изъ иныхъ началъ, чъмъ свобода мыслей Вассіана. Такимъ образомъ Вассіанъ оказался въ близкой ему по воззрѣніямъ средь общества. Стремленіе къ критикь, порожденное еретичествомъ, подъ вліянісмъ окружавшей его новой среды, получило теперь въ немъ болъе законное направленіе, а болье близкое знакомство съ священными и церковными памятниками открыло ему возможность проверять колебанія и сомненія своего ума на деле. Живя на Бълоозеръ, Вассіанъ посвящалъ много времени на «пытаніе» и провърку на памятникахъ церковной письменности своихъ догматическихъ и правственныхъ воззрѣній, отпосительно которыхъ его умъ мучился сомнаніями. Но при знакомства съ священными и церковными книгами онъ пришелъ къ убъжденію въ ихъ неисправности, въ существованіи въ нихъ противоръчій. Наступиль для него повый еще болье томительный періодъ сомный, подъ вліяніемъ которыхъ на основаніи одного мѣста, вполнѣ авторитетнаго для того времени учительнаго евангелія, склонялся даже къ еретическимъ тенденціямъ, онъ напр. склоненъ былъ признавать Божественную личность І. Христа за тварь. Но этотъ вопросъ быль для него предметомъ сомнънія, а не твердаго убъжденія, и Вассіанъ продолжалъ пытать его и послъ того, какъ онъ уже оставилъ Бѣлоозеро. Попавъ въ сродное себъ общество, Вассіанъ постарался изучить и понять глубокомысленнаго своего учителя преп. Нила. Дъйствительно онъ усвоилъ себъ принципъ критическаго отношенія къ памятникамъ церковной письменности, на которомъ останавливался преп. Нилъ. Вассіанъ даль ему большую ясность и сообщилъ большую отчетливость, расширилъ его значение, перенесъ на жизненную почву и очень широко пользовался имъ въ своей продолжительной и разносторонней полемикъ. Вассіанъ усвоилъ и все міровоззрѣніе прец. Нила, свелъ его на практическую почву, и примъняль къ разнымъ явленіямъ и спорнымъ вопросамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Чт. въ Общ. Ист. п др. Росс. 1847 г., № IX Преніе Даніила митрополита съ Вассіаномъ, 10.

современной общественной жизни. Такимъ образомъ разсмагриваемый съ этой стороны своей дѣятельности Вассіань является несамостоятельнымъ мыслителемъ и писателемъ, а скорѣе популяризаторомъ чужихъ идей, но и въ то же время Вассіанъ по справедливости можетъ быть названъ одничъ изъ рѣдкихъ публицистовъ русской древности.

Что касается нравственнаго характера Вассіана, то онъ, послѣ поступленія его въ монашество, нисколько не пямѣнился: Вассіанъ остался вѣренъ себѣ и подъ рубищемъ инода. Опъ не сумѣлъ схоронить подъ мантіею и кукулемъ ни своихъ политическихъ симнатій и антипатій, ни смѣлости государственнаго человѣка и дипломата, ни заносчивости боярина. ¹ Разница произошла только въ томъ, что указанныя черты характера Вассіана теперь стали выражаться въ нѣсколько иномъ видѣ и дѣйствіяхъ, вполнѣ сообразныхъ съ новымъ положеніемъ, — положеніемъ бывшаго боярина, а теперь невольно инока. Къ новымъ чертамъ харастера Вассіана можно только отнести его желчность и раздражительность, —черты совершенно естественныя въ человѣкъ, испытавшемъ въ своей жизии не мало превратностей судьбы.

Вассіанъ не особенно долго оставался въ Бѣлозерской пустыни. Если прежде гордый и ревнивый охранитель боярскихъ привилегій Вассіанъ Патрикѣевъ быль ненавистень властолюбивому Іоанну и подвергся даже его опалѣ, то теперь, какъ инокъ, Вассіанъ вполиѣ былъ для него безопасенъ. Еще менѣе причинъ бытъ недовольнымъ Вассіаномъ имѣлъ Василій Іоанновичъ, видѣвшій въ немъ неопальнаго боярина, а своего родственника, скромнаго Бѣлозерскаго инока. На соборъ 1503 г., разсуждавшій о монастырскихъ имуществахъ и другихъ церковныхъ предметахъ, приглашенъ былъ преп. Нилъ Сорскій. Подъ защитою этого послѣдняго прибыль въ Москву и Вассіанъ Косой 2.

¹ Хрущовъ. Изследованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина 167—168. 240—241 Сн. Древн. и Нов. Росс. 1875 г., № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Время возвращенія Вассіана въ Москву съ точностію неизвѣстно. Мысль, что онъ прибыль въ Москву въ 1503 г., проводить преосвящ. Макарій (Истор. Рус. церкви т. VI, стр. 126 — 152), ее же поддерживаеть и Хрущовъ (Древн. в Нов. Рос. 1875 г., № 3, 270). Другіе, напр. Павловъ (Псторическій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи, 65 (въ примѣчаніи), относить прибытіе Вассіана въ Москву къ 1508 году. Съ большею вѣроятностію можно предпо-

Начало обсужденія вопроса объ отношеній къ еретикамъ относится къ собору 1490 г., гдв мивнія по этом у предмету раздылились: одни требовали сожженія еретиковъ, тогда какъ другіе предлагали противъ нихъ только однъ церковныя кары, и послъдніе, какъ извъстно, одержали верхъ. Время отъ 1490-1503 г. было временемъ переходнымъ, которое подготовляло торжество право славію въ его борьбъ съ ересью. Открытый перевъсь въ пользу православной стороны начался съ 1503 г. Послъ собора о церковныхъ земляхъ, на когоромъ присутствовалъ и Іосифъ Волоцкій, последній имель троекратное свиданіе съ Іоанномъ III и сильно подъйствоваль на престарълаго князя: онь убъдиль Іоанна въ необходимости строгаго преследованія еретиковь, хотя тоть еще нізсколько и колебался сомнъніями на счетъ законности подобныхъ мѣръ. По возвращении своемъ изъ Москвы Іосифъ съ новою энергіею началь дъйствовать въ пользу окончательнаго истребленія еретиковъ. Съ этою цълію онъ написаль посланіе къ духовнику великаго киязя и къ сыну его великому князю Василію Іоанновичу. Въ последнемъ посланіи опъ формулироваль свой односторонній взглядь на еретиковь, требуя для нихь казней и розысковь.

Посланіе Іосифа Волоцкаго къ Василію Іоанновичу и положило собою начало литературной борьбів его съ заволжскими старцами. Собственно самъ представитель заволжцевъ преп. Нилъ Сорскій по складу своего характера вовсе не заключалъ въ себів такихъ нравственныхъ качествъ, которыя располагали бы его къ полемиків. Это былъ человівкъ созерца гельнаго направленія, мыслитель, теоретикъ. Опъ распространялъ свои иден не въ массів народа, а только въ кружків избранныхъ лицъ «его нрава». Въ характерів его выдівляются мягкость, природное добродушіє; это былъ человівкъ сердца, чувства. Совершенно съ инымъ харак-

ложить, что Вассіанъ явился въ Москву около 1503 г., когда тамъ дъйствительно обсуждался вопросъ о церковныхъ имуществахъ и разсматривались и другія стороны современной церковной жизни. Сводя въ одно цёлое всё фазисы и эпизоды борьбы и полемики по еретическому вопросу и наралледьно съ нимъ развившемуся вопросу о церковныхъ имуществахъ, скорбе всего можно придти къ утвержденію, что Вассіань Косой около 1503 г. уже находился въ Москвъ. Мы здъсь не будемъ перечислять данныя, ведущія къ извъстному предположенію, онф будутъ видны въ другихъ мъстахъ нашего изслъдованія.

¹ Посланіе къ Митрофану. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1847 г., № 1.

теромъ является его ученикъ Вассіанъ. Это былъ человъкъ разсудка, а не чувства, энергическій, настойчивый до упрямства и притомъ съ развитымъ самолюбіемъ. Онъ-то и выступилъ во главъ противниковъ Госифа Волоцкаго по всъмъ вопросамъ, занимавшимъ современное общество и прежде всего по вопросу объ еретикахъ. Полемику съ Іосифомъ начали старцы. На его посланіе объ еретикахъ, адресованное имъ къ Василію Іоанновичу, старцы отвъчали своимъ коллективнымъ посланіемъ, въ которомъ шагъ за шатомъ разбивали мивнія своего противника. Какъ посланіе Іосифа, такъ и отвътъ на него старцевъ вссьма замъчательны въ томъ отношеній, что при всей ихъ краткости въ нихъ сгруппированы существенныя черты и особенности двухъ направленій современной русской мысли. Іосифъ писалъ Василію Іоанновичу: «грѣшника или еретика руками убити или молитвою едино есть». Старцы на это отвъчали: «некающихся и непокоряющихся еретиковъ вельно заточати, а кающихся еретиковъ и свою ересь проклинающихъ церковь Божія пріемлеть простертыми дланьми: гръщныхъ ради Сынь Бжій воплотися и прінде бо взыскати исписти погибшихь. Іосифъ въ защиту казней еретиковъ ссылался въ своемъ посланін на прим'яры ветхозав'ятной исторіи и исторіи изъ первыхъ в'ьковъ христіанской церкви: Монсей, писать онъ, скрижали руками разбилъ и Илія пророкъ четыреста жрецъ закла, и Финеосъ брата съ мадіамлянынею блудяща прободе, и апостолъ Петръ Симона волхва молитвою ослени, и Левь епископъ Катанскій Леодора волхва петрахилью связа и созже, дондеже Леодоръ сгорв, а епископъ изъ огня не изыде, а другаго волхва Сидора той же епископъ молитвою сожже». Старцы въ своемъ отвътъ ни сколько не отвергали и даже прямо констатировали факты, которыми защищаль свои мнвнія Іосифъ, но только другими фактами священной исторіи давали имъ новое историческое освъщение и потомъ, на основании ихъ, совершенно логически приходили къ другимъ противоноложнымъ выводамъ и заключеніямъ: «А что, господине старецъ Іосифъ, отвъчали старцы на представленные послъднимъ примъры строгаго отношенія къ нечестивымь людямь, Моисей скрижали руками разбиль, то тако есть, но егда Богъ хоть погубити Израиля, поклоньшася тельцу, тогда Моисей сталъ вопреки Господеви и рече: Господи, аще сихъ погубити, то мене преже сихъ, и Богъ не погуби Израиля Моисея ради.... видиши, господине, яко любовь къ согръщающимъ и злымъ превозможе утолити гибвъ Божій». «Еще же ветхій завъть тогда бысть, продолжали далье старцы, подрывая уже въ самомь корпъ доводы своего противника, намъ же въ новъй благодати яви Владыка Христосъ любовный союзъ, еже не осужати брату брата: не судите и неосуждени будете, но единому Богу судити согръщения человъческая. Аще ты повелъваети, о Госифе, брату брата согрѣщивша убити, то скорѣе и субботство будеть и вся встхаго закона, ихже Богъ ненавидитъ». Въ своемъ отвътъ Госифу старцы основательно ссылались на слова апостола Павла, который, по ихъ словамъ, душу свою полагаетъ за собланившуюся братію, а не молвиль имъ, дабы сихъ огнь пожеглъ или земля пожерла. «Оле милости твося, человъколюбце, милостивъ и долготерпівливъ о злобахъ человівческихъ»! Такими словами заключають свой достойный отвъть гуманные старцы. Замъчательно, что въ то время какъ Іосифъ старается защищать свои взгляды примфрами ветхозавътной исторіи и частными поступками только ивкоторымь святымь мужей христіанской церкви, его антагонисты суживають значение обязательности ветхаго закона и въ своихъ сужденіямь основываются по преимуществу на словамь І. Христа и апостоловь. Авторъ отвътнаго Іосифу посланія пеизвъстенъ, по съ большею въроятностію можно думать, что оно принадлежить перу Вассіана Патрикѣева. \*

<sup>\*</sup> Тонъ посланія, вызывающій и колкій, вполн'я соотв'ятствуеть духу и характеру другихъ полемических в сочинскій Вассіана. Тождество взглядовъ и сходство выраженій между отвътомъ и остальными сочиненіями Вассіана еще болье подтверждають сд. Бланное предположение. И вс. в вижшин обстоятельства ведуть къ тому же завлючению. Вассіанъ быль въ Москвъ близкий къ Василию Тоанновичу, къ которому Іоспфъ адресовалъ свое посланіе, Вассіанъ непосредственно изъ его рукъ могъ получить посланіе Іосифа и отв'ючать на него. Свое посланіе Госифъ написалъ между 1503 и 1504 годами, до собора, осудившаго окончательно еретиковъ (объ этомъ можно заключать на основани другаго списка посланія Іосифа. Рукоп. Соф. библ., № 1444). При тогдащией разобщенности и отсутствии скорыхъ путей сообщенія съ трудомъ можно допустить, чтобы посланіе Іосяфа скоро могло достигнуть Кириллова монастыря, равнымъ образомъ и оттуда могъ также скоро получиться отвътъ старцевъ. Если даже допустить такой ходъ дълато тогда отвътъ старцевъ, полученный въ Москвъ спустя долгое время послъ посланія Іосифа, не могъ разсчитывать на хорошій пріємъ и общественное вниманіе. Между тівмъ тонъ посланія, пропическій и колкій, показываеть, что отвівть писанъ подъ пецосредственнымъ впечатл/вніемъ посланія Іоспфа. Очевидно, Васстань биль Іосифа по горячимъ следамъ. Причина, по которой онъ скрылъ свое имя, находится въ прямой зависимости отъ того положенія, въ какомъ онъ тогда находился. Въ это время престарълый великій князь Іоаннъ находился подъ вліяніемъ Іосифа Волоцкаго, Вассіану, опальному боярину Іоаннову, опасно было

Іосифъ не хотъль оставить посланіе старцевъ, своихъ литературныхъ противниковъ, безъ отвъта. Вскоръ послъ этого онъ написалъ особый трактатъ «на Новгородскихъ еретиковъ, глаголющихъ яко неподобастъ осужати ни еретика, ниже отступника», — въ которомъ онъ напротивъ проводилъ и настаиваль на той мысли, «яко подобаетъ еретика и отступника не токмо осужати, но и проклинати, царемъ же, и княземъ, и судіямъ земскимъ подобаетъ сихъ и въ заточеніе посылати и казнимъ лютымъ предавати». Этотъ трактатъ въ послъдствіи вошелъ въ составъ Просвътителя въ качествъ его тринадцатаго слова.

На этотъ разъ, какъ извъстно, побъда осталась за Іосифомъ Волоцкимъ. Соборъ 1504 года опредълилъ подвергнуть еретиковъ страшнымъ казнямъ. Конечно казия не могли вдругъ уничтожить всъхъ еретиковъ: болъе скромные и невыдащіеся ничъмъ особеннымъ еретики продолжали существовать и послъ эпохи казней. Іосифъ Волоцкій хотълъ уничтожить и это зло, и потому требоваль новыхъ преслъдованій еретиковъ и убъкдаль не върить ихъ

выступить открыто прогивъ дичности уважаемой княземъ и притомъ выступить ему, Вассіану, за которымъ еще имълись старые счеты. Въ гомь, что Вассіанъ приписалъ свое послапіе всьмъ старцыя положили тому посланію старца Іоснфа свидътельство супротивно», такъ начинается отвътное посланіе старцевь), нельза видъть предосудительнаго съ его стороны подлога. Онъ хороню зналь взгляды своихъ сподвижниковъ, изъ которыхъ многіе дъйствительно проводили взглядъ на еретиковъ одинаковый съ Вассіаномъ, а нѣкоторые изъ нихъ раздѣляли даже болѣе гуманный, чѣмъ какой проводиль самъ Вассіанъ. Это видпо будетъ ниже. Вассіанъ, какъ одинъ изъ выдающихся и вліятельныхъ членовъ заволжской братіи, изъ когорыхъ нѣкоторые, можетъ быть, прибыли вмѣстѣ съ Ниломъ въ Москву и находились теперь здѣсь, безъ всякаго смущечія могь взять на себя иниціативу дѣла и изложить въ особомъ посланіи взгляды своей братіи по жгучему вопросу своего времени, причемь, конечно, не приминули отразиться въ посланіи и специфическія особенности склада его личнаго характера.

Костомаровъ предполагаетъ, что авторомъ посланія могъ быть самъ Нилъ Сорскій (Русская Исторія въ жизнеописаніяхъ ея главньйшихъ дъятелей, вып. П, стр. 376). Хрущовъ говорить, что авторъ посланія могь быть Вассіанъ Косой (Пастъдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, 188). Невоструевъ прямо приписываетъ посланіе Вассіану Косому (Разсмотрѣніе сочиненія Хрущова: Изслѣдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Волоцкаго, 48—49). Посланіе старцевъ, равно какъ и посланіе Іосифа къ Василію Іоанновичу, на которое оно служить отвътомъ, напечатано въ Древней Россійской Вивліофикъ, томъ XVI. Мы пользовались обоими посланіями въ рукописи Новгородской Софійской библіотеки № 1489, л. 290—293.

покаянію, какъ выпужденному. Это онъ высказывалъ между прочимъ въ посланіи къ великому князю Іоанну Васильевичу на еретика Кленова, когорое было написано въ томъ же 1504 году по поводу присылки въ Волоколамскій монастырь на покаяніе осужденнаго на соборѣ еретика Ссмена Кленова. 1

Крайнія требованія Іосифа вызвали новый протесть со стороны проповъдниковъ христіанской любви и снисхожденія къ заблуждающимся братіямъ. Вскоръ появилось новое посланіе заволжскихъ старцевъ въ которомъ опровергались воззрѣнія Іосифа, касающіяся еретическаго вопроса. Въ немъ доказывалось, что не слёдуетъ разыскивать и истязать еретиковъ въ томъ случай, если они держатъ сресь въ тайнъ, не распространяя и не обнаруживая ее ни въ чемъ. Здъсь точно также доказывалось, что еретика или отступника, если только онъ принесетъ покаяніе, слібдуеть принимать въ церковь и допускать до св. причащенія. Авторомъ втораго отвътнаго посланія старцевъ Іосифу скорве всего могъ быть тотъ же Вассіанъ Косой. Это «любопрепирательное посланіе», какъ называетъ его Іосифъ, не дошло до насъ. О содержаніи его можно судить только по отв'ту на него самаго Іосифа. Пос. г'вдній отвъчалъ старцамъ посланіемъ со повиновеніи соборному опредъленію» 2, въ которомъ онъ обвиняетъ старцевъ что они пишутъ «самочиніемъ и самоизмышленіемъ, а не отъ божественнаго писанія и снова отстаиваетъ предъ ними истинность своихъ взглядовъ на еретиковъ, и особенно настаивалъ на томъ, что слъдуетъ разыскивать еретиковъ. На ту же тему и около того же самаго времени написаны были имъ и последнія три слова Просветителя.

Въ октябръ 1503 года умеръ Іоаннъ III. <sup>2</sup> Престолъ занялъ Василій Іоанновичь, относившійся съ уваженіемъ къ Іосифу, но человъкъ не раздълявшій симпатій и антипатій къ опальнымъ своего отца и смотръвшій на нихъ вполить безпристрастно. Какъ родственникъ, какъ просвъщенный и даровитый человъкъ, и наконецъ какъ ученикъ замъчательнъйшаго и встми уважаемаго под-

¹ Рукоп. Импер. Пуб. библ. Q. XVII, № 64, л. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. Имп. публ. библ. F. I, № 229, л. 333—345. Рукоп. главн. архива Министерства Иностранныхъ Дѣлъ, въ Москвѣ, № 747 нов. кагал. и № 1277 стар. катал., л. 431—441.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полн. Собр. Рус. Лът, т. VIII, 245; т. IV, 281.

вижника Нила Сорскаго, Вассіанъ легко могь обратить на себя вниманіе Василія Іоанновича. Онъ дійствительно достигь того, что вошелъ въ его милость и сделался при дворе великаго князя своимъ домашнимъ человѣкомъ. Находясь въ Москвѣ, онъ проживалъ то въ Симоновъ, то въ Чудовъ монастыряхъ-самыхъ богатыхъ и знаменитыхъ. Живя въ монастыръ, Вассіанъ обставилъ свою жизнь по-боярски, привольно, получая даже столь изъ дворца великаго князя 1. Вліяніе Вассіана при двор'в росло и развивалось прогрессивно. Наконецъ онъ достигъ того, что сдълался необходимымъ челов вкомъ для Василія Іоанновича, который называлъ его подпорою своей державы, умягченіемъ сердца, утоленіемъ гивва.... обогащениемъ души, наставникомъ немицемърной любви и братолюбія. Однимъ словомъ Вассіанъ съ теченіемъ времени заняль при дворѣ положение всесильнаго временщика 2. Къ несчастию для Ioсифа въ апрълъ 1511 года умеръ митрополитъ Симонъ, ръшавини вст вопросы на соборахь въ духт Госифа и служившій ему немаловажною поддержкою. Послъ Симона митрополитомъ сдъланъ былъ, можетъ быть не безъ вліянія Вассіана, Варлаамъ, строгій аскетъ и человъкъ вполнъ сочувствующій идеямъ Вассіана и всей заволжской братіи 3. Создавъ для себя очень выгодное во всёхъ отнощеніяхъ положеніе при дворъ, Вассіанъ задался цълію проводить свои идеи въ жизнь общества. Первымъ его дъломъ было смягчить великаго князя по отношенію къ еретикамъ и онъ действительно началъ усердно печаловаться за нихъ предъ великимъ княземъ 4. Но усилія Вассіана разбились о настойчивость Іосифа Волоцкаго. Послів соборнаго осужденія 1504 года послівдовали страшныя казни. Нъкоторые изъ еретиковъ, устрашенные ими, начали приносить покаяніе, покаяніе, по словамъ Іосифа, притворное. Между тъмъ нъкоторые епископы и старцы, повъривъ истинности ихъ покаянія, начали ходатайствовать предъ великимъ княземъ о поми-

<sup>4</sup> Зиновій Отенскій Истипы показаціе, 900-901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Рос. 1847 г., № VIII. О сочетаніи втораго брака Василія Іоанновича, 2. Чт. въ Общ. Пст. и Др. Рос. 1847 г., № VII. Преніе митроп. Даніила съ Максимомъ Грекомъ, 11.

<sup>\*</sup> Полн. Собр. Рук. Лѣт. т. VI, 252; т. VIII, 252. Рукоп. Имп. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 292—294.

<sup>&#</sup>x27; Отношенія иноковъ Кириллова и Іосифова монастырей въ XVI в. Прибавл. къ твор. св. отцевъ, ч. X, 506.

лованіи ихъ. Ве інкій князь, «исполнившись св. Духа», отв'ячаль имъ съ гивномъ: «владыки! печалуетеся о волкахъ христіанскія въры. Егда волки овцы спъдятъ, а сами ся растекутъ, гдъ тогда волковъ возмете (найдете)? Они же слышаша сія, отыдоша бездълни». Іосифъ торжествовалъ, но торжество ему досталось ценою многилъ хуленій и поношеній и такихъ, которыя «еже нельть писанію предати». Поруганія сыпались прежде всего со стороны владыкъ и старцевъ, заступавшихся за покаявшихся еретиковъ. Въ виду продолжавшагося существованія ереси и сочувствія къ еретикамъ со стороны некоторыхъ православныхъ Іосифъ около 1510—1511 года обратился съ новымъ посланіемъ къ Василію Іоанновичу о преследовании еретиковъ. Не ограничиваясь однимъ этимъ, опъ, по словамъ одного его біографа, продолжалъ дійствовать на великаго князя и другими посланіями, «непрестанно пиша въ нихъ, къ державному посылая, дабы ихъ (еретиковъ) покаянію не върилъ». Отвътомъ на вск посланія Іосифа было то, что «державный повель еретиковъ всъхъ въ темницу визтати и быти неисходнымъ до кончины живота ихъ». Услышавъ объ этомъ, Іосифъ, по словамъ того же біографа, воздаде славу Богу, Отцу и Сыну, и Св. Духу <sup>4</sup>.

Іосифъ Волоцкій такимъ образомъ достигъ полнаго торжества надъ еретиками и надъ Вассіаномъ, но торжество его не обходилось и безъ непріятпостей. Быль такой случай. Два постриженника Волоколамскаго монастыря (Діонисій Звенигородскій и Нилъ Полевъ), ушедшіе съ позволенія Іосифа подвизаться на Бѣлоозеро, спустя нѣкоторое время дали знать Іосифу особой грамотой о существованіи, какъ имъ представлялось, ереси между скитниками Бѣлозерскими. Дѣло дошло до великаго князя, который обратился съ укоромъ къ Вассіану. Тотъ сумѣлъ такъ ловко поставить дѣло и выгородить своихъ пустыниковъ, что пострадали сами же доносчики—Іосифляне, пустыни которыхъ были сожжены и сами они отданы были подъ начало въ Кирилловомъ монастырѣ, а священникъ, принестій отъ нихъ грамоту, былъ подвергнутъ пыткамъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рук. Имп. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 202. Великія минен-четын, Сентябрь, стр. 474—475.

 $<sup>^2</sup>$  Приб. къ Твор. св. отцевъ, ч. Х. Письмо о нелюбкахъ, 506—507. Рук. Син. библ., № 927.

во время которыхъ онъ и умеръ. Вассіанъ продолжаль дѣйствовать противъ Іосифа и на литературномъ поприщѣ. Онъ написалъ противъ него и противъ проводимыхъ имъ тенденцій цѣлое обширное сочиненіе, называемое имъ «тетрадями», въ которомъ онъ опровергаетъ положенія Іосифа, несогласныя съ убѣжденіями заволжскихъ старцевъ ¹. Тяжелѣе всего для Іосифа было то, что онъ не могъ отвѣчать на оскорбленія своего противника. Вассіанъ добился того, что самому Іосифу воспрещено было великимъ княземъ «противу его рѣчей говорити и писати». Находясь въ такомъ критическомъ положеніи, Іосифъ обратился съ убѣдительнымъ посланіемъ къ своему старому другу, а теперь ближнему боярину великаго князя, Василію Челядину, въ которомъ просилъ его ходатайства предъ великимъ княземъ, чтобы тотъ позволилъ ему писать противъ полемическихъ сочиненій и нападокъ Вассіана ². Посланіе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полемич. соч. Вассіана. Прав. Собесёд. 1863 г., ч. III предисловіе, 97. Срави. Хрущовъ. Изследование о сочиненияхъ Іосифа Санина, 246. 2:8-249. Тетради Вассіана не сохранились до настоящаго времени. О существованія общирныхъ полемическихъ сочиненій Вассіана, обозначаемыхъ имъ названіемъ тетрадей, можно догадываться изь слудующаго обстоятельства. Ссылки на ниль находятся въ сокращенномъ сочиненти-діалог в Васстана, который, какъ можно судить по пъкоторымъ выраженіямъ, написанъ былъ Вассіаномъ уже по смерти Іоснфа, когда онъ такимъ образомъ сводилъ и обобщалъ результаты своей полемики съ нимъ. (Полемич. соч. Вассіана. Црав. Соб. 1863 г., Ш. 210). Паъ посланія Іосифа къ В. Челядину мы узнаемъ, что Вассіанъ въ своихъ посланіяхъ уподобляль Іосифа за его немилосердіе къ еретикамъ ерстику Новату. Между тімъ въ сохранившихся до настоящаго времени и изданныхъ сочиненияхъ Вассіана не находится подобнаго сравненія и уподобленія, оно встрічается только въ его діалогі, написанномъ уже по смерти Іосифа. Значить кром'я изв'юстныхъ начь были такія сочиненія Вассіана, въ которыхъ онъ пазываль Іосифа еретикомъ, подобпымъ Новату. Далъе въ поданныхъ сочиненіяхъ Вассіана находятся ссылки его напр. на одиннадцатое слово и десятую главу его несохранившихся до насъ тетрадей. (Прав. Собес. ч. Ш, 208). Во всякомъ случат слова и главы здёсь уже никакъ нельзя отождествлять съ краткими пунктами діалога, такъ какъ понятія главы, слова, или краткаго подоженія очень неодинаковы между собою. Наконецъ косвеннымъ образомъ подтверждается изв'ястное предположение посланиемъ самого Іосифа къ Челядину, гдъ опъ между прочичь жалуется на Вассіана, что тотъ «писанію предаеть, да и разсылаеть послинія противь него Іосифа». Преосвящ. Макарій (Псторія Рус. Церкви, т. VII, 258 въ примъчаніи) и Невоструевъ (Разсмотрение книги Хрущова: Паследование о сочинениях в Іосифа Санина, 60-66) отрицаютъ существование другихъ кромъ сохранившихся до настоящаго времени сочиненій Вассіана.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Импер. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 292—294.

оказало соотв'ютствующее д'ыствіе. Іосифъ достигъ того, что ему позволено было писать противъ своего сильнаго связями и положеніемъ противника. Д'ыствительно онъ и написалъ противъ него особое довольно общирное, состоящее изъ девяти словъ, сочиненіе. Это сочиненіе не сохранилось до насъ. О существованіи его мы знаемъ только изъ указаній, находящихся въ краткихъ полемическихъ сочиненіяхъ Вассіана <sup>1</sup>.

О характер'в обоихъ полемическихъ сочиненій можно судить только на основании сохранившагося въ извъстныхъ дошедшихъ до насъ сочиненіяхъ Вассіана-краткаго его трактата, из юженнаго имъ въ діалогической формь. Діалогъ мьтко характеризуетъ противоположность воззрвній полемизирующих и источники, изъ которыхъ она исходила. Іосифъ писалъ между прочимъ: «яко подобаетъ православнымъ христіанамъ учительство приводити отъ ветхилъ писаній и божественнымъ писаніемъ новаго зав'вта». Вассіанъ на это отвъчалъ: «аще отъ ветхаго закона къ новому закону что приведено отъ святыхъ Христовыхъ усть отъ Евангелія и оть апостольских в посланій и отъ святых в правиль седьми соборовъ и отъ помъстныхъ, сіе пріемлемъ. Аще ли же кто пововведеть, или что приложить, или уложить кромь Евангелія и Апостола и правиль и въ святых правилих, сего иноязычника и мытаря именуемъ и проклятію предаемъ». Увлекаясь болье строгостью встхаго завьта и черпая оттуда для себя доводы, Іосифъ съ точки зрвнія своихъ взглядовъ подозрительно смотрёлъ на ученіе Вассіана о милосердіи Божіемъ, какъ основаніи для обращенія съ еретиками, и вид'в лъ въ немъ покровителя самихъ еретиковъ. Въ недошедшемъ до насъ сочиненій Іосифа паходился между прочимъ трактатъ со томъ, еже Вассіанъ глаголетъ и пишетъ о милосердіи Божіи, яко всёхъ хощетъ спасти, сіе убо пишетъ еретикомъ хотя устроити жизнь не мятежну, яко да не боящеся еретицы прельщають и въ жидовство отводятъ». Вассіанъ на такое обвиненіе съ достоинствомъ возражалъ: «въмъ, истинио милосердіе Божіе, яко всъхъ Богь хощеть спасти и въ разумъ истипный гриппыхъ привести покаяніемъ, яко же мытаря, и блудницу и отступниковь и всехъ согрешающихъ». Самое разпогласіе во взгляд'в на еретиковъ между Вассіаномъ и Іосифомъ заключалось въ томъ, что Іосифъ требовалъ для

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прав. Собес. 1863 г., ч. III, 200—210. Ср. Хрущовъ. Изслъдованіе о со-чиненіяхъ Санина, 248—249.

нихъ заточеній и лютыхъ казней и смерти, между тѣмъ какъ Вассіанъ, соглашаясь съ нимъ въ томъ, что не кающихся еретиковъ дѣйствительно священному собору должно проклинать, а царямъ и князьямъ подобаетъ ихъ заточить и казнить (но не «въ гливу») т. е. наказывать исправительными мѣрами. Но что касается до кающихся еретиковъ, то тѣхъ священное писаніе повелѣваетъ принимать на покаяніе. Здѣсь Вассіанъ повторяетъ то, что имъ прежде писано было въ его «любопрепирагельном» посланіи» Іосифу.

Кром'в досел'в разсмотр'вных в полемических сочиненій Вассіана по еретическому вопросу отъ него сохранилось еще особое сочиненіе «собраніе на Іосифа Волоцкаго», гд'в онъ также трактуеть объ отношеніи къ еретикамъ. Зд'всь Вассіанъ обвиняеть Іосифа за его непом'врную ревность къ истребленію еретиковъ, в мірской гордости, отсутствін здраваго смысла, въ извращеніи установленій св. отецъ, а главное въ противор'вчіи евангельскому ученію. Закимъ образомъ изъ словъ Вассіана, равно какъ изъ всего характера его полемики по еретическому вопросу видио, что онъ ратовалъ за еретиковъ не по личной симпатіи къ пимъ, а тъмъбол'ве не по солидарности съ шими въ религіозных в убъжденіяхъ, а зд'ясь онъ только проводилъ и прим'внялъ къ д'ялу гуманный взглядъ на этотъ предметъ своего учителя Нила.

Литературная полемика между Іосифомъ Волоцкимъ и Вассіаномъ Патрикъевымъ изъ за еретическаго вопроса характеризуетъ Іосифа, какъ проповъдника крайнихъ мъръ, какъ писателя проводившаго одностороннія воззрънія. Въ болье свътломъ видъ является Вассіанъ Патрикъевъ. Онъ не быль проповъдникомъ полной свободы совъсти; онъ требовалъ для еретиковъ неболье, какъ только «умъренъ» з относиться къ нимъ и допускалъ для нихъ церковныя и гражданскія кары: отлученія отъ церкви и ссылки и заточенія, но безусловно отрицалъ наказаніе ихъ смертію. Разсматриваемый съ этой стороны взглядъ Вассіана болье отвъчалъ историческимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прав. Собес. 1863 г. ч. III. Полемическія сочиненія Вассіана, 180, 198—200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На взводимыя на него его антагонистами обвиненія, что онъ защищаєтъ еретиковъ и даєтъ имъ возможность свободнаго проживанія Вассіанъ отвъчаєть словами: «сими (т. с. обвиненіемъ его въ покровительстві еретикамъ) разумъ вашъ есть осудити неповиннаго: яко не еретическую злобу заступающе, но в Спасовт заповъди, правильномъ ученіи поборающе правильнъ глаголемъ».

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Прав. Соб. 1863 г. ч. III 199.

условіямъ и судьбамъ русскаго народа, равно какъ болѣе гармонировалъ съ существовавшими на этотъ счетъ установленіями и съ дъйствовавшей тогда практикой, чѣмъ доведенный до послъдней крайности взглядъ Іосифа Волоцкаго. Вассіанъ Косой является такимъ образомъ представителемъ русскаго народнаго гуманизма, который съ своей точки зрѣнія не безъ основанія называлъ мучениками тѣхъ, которые приносили раскаяніе. Но идея истинно евангелической любви, положенная Вассіаномъ, подъ вліяніемъ Нила Сорскаго, какъ руководительное начало для опредъленія отношеній къ ерстикамъ, послужила для нѣкоторыхъ изъ заволжскихъ старцевъ началомъ и основаніемъ къ полному отрицанію преслѣдованія еретиковъ.

Полемика изъ за еретиковъ перешла и къ ученикамъ Іосифа и поддерживалась и другими заволжцами. Такъ Нилъ Полевъ, постриженникъ Волоколамскаго монастыря, ведетъ горячую переписку съ однимъ изъ заволожскихъ старцевъ по имени Германомъ, въ которой первый со всею горячностью Іосифовскаго ученика вооружается противъ враговъ христіанства и отступниковъ отъ православной въры христіанской, тогда какъ послъдній, вполнъ върный духу и преданіямъ Нила Сорскаго, утверждаетъ, что «не подобаетъ намъ судити никого ни върна, ни невърна, по подобаетъ молитися о нихъ, а въ заточенія не посылати.» Чло словъ Германа видно, что онъ идетъ далье Вассіана, когда онъ отрицаетъ даже законность самыхъ заточеній въ примъненіи къ еретикамъ.

Обсужденіе вопроса объ отношеніи къ еретикамъ продолжалось и послів смерти Іосифа Волоцкаго и у другихъ учениковъ его и послівдователей. Одною изъ существеннівійшихъ причинъ, вызвавшихъ появленіе ереси жидовствующихъ, были многіе недостатки современной церковной жизни. Изъ пихъ особенно рельефно выступалъ на видъ упадокъ правственности въ монашествів, который находился въ причинной зависимости съ правомъ монастырей на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Два посланія Нила Полева къ старцу Герману мив извівстны въ нівсколькихъ спискахъ: въ рук. Моск. дух. акад. Сборникъ № <sup>235</sup>/<sub>441</sub>. Волок, л. 128—149 и въ рук. главн. архива министр. иностр. дізть въ Москвіз № 140 нов. кат. 195, по старому каталогу 78—85. Прекрасный списокъ посланій Нила находится въ рукописи Волоколамскаго монастыря, хранящейся въ монастырской ризницъ, № <sup>26</sup>/<sub>679</sub> л. 179—188. Первое посланіе Нила Полева, хотя и безъ конца, паходится въ рукописи Волок. мон., хранящ. въ монастырской ризницъ, № <sup>462</sup>/<sub>184</sub> л. 1—3.

владение землями и крестьянами, коимъ они иногда пользовались въ самой широкой степени. Естественно отсюда, что вмъстъ съ упадкомъ истинно-монашеской жизни могли являться попытки къ искорененію правственной деморализаціи монашества путемъ уничтоженія причинь такъ или иначе способствующих вей. Еще митроп. Кипріанъ (+1406) считалъ несогласнымъ съ духомъ истиннаго подвижничества управлять монастырямъ имъніями и крестьянами. Когда же появилась и стала распространяться ересь жидовствующихъ, слишкомъ живо затропувшая и монашество и на основаніи неудовлетворительности его правственнаго состоянія отвергавшая его въ самомъ принципъ, какъ церковное, такъ и гражданское правительство, равно какъ и всё ревнители истиннаго благочестія, вынуждены были принять міры къ поднятію правственцаго уровня современнаго монашества. Поэтому и не удивительно, что на соборѣ 1503 года, разсуждавшемъ о многихъ предметахъ, касающихся церковнаго исправленія, поднять быль и вопрось о земельныхъ владеніяхъ монастырей, которыя признавались источникомъ и корнемъ зла, разъёдавшаго современное монашество. Въ числё членовъ собора находились и представители скитниковъ-Паисій Ярославовъ и его ученикъ Нилъ Сорскій, и очень вѣроятно, и Вассіанъ Косой, и представитель общежительныхъ монастырей Іосифъ Волоцкій. Іоаннъ III рано сблизился съ представителями скитскаго монашества и относился къ нимъ съ большимъ уваженіемъ. 2 Иниціатива поднятія вопроса о монастырскихъ на соборв принадлежала заволжцамъ. Немедленно послъ собора о вдовыхъ попахъ, присутствовавшій на немъ Нилъ Сорскій, въ видахъ возвышенія правственности въ монашестві, подаль великому князю мысль объ отобраніи земельных владіній у монастырей, чтобы тыть дать возможность инокамъ самимъ трудиться надъ своимъ духовнымъ развитіемъ и въ то же время самимъ поддерживать свое существование. Его поддерживали и другие пустынники. Іосифъ Волоцкій выступилъ противникомъ Нила на соборъ. Его же сторону приняло и большинство членовъ собора. Въ защиту сво-

¹ Акты историч. т. 1 № 253, 479—480.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П вообще «нестяжатели скигники», по словамъ одного современника, ради кръпкаго жительства и добродътели множества имъли великое дерэновение къ державному и были зъло приемлемы и почитаемы отъ него. (Житие Госифа Волоцкаго, составленное неизвъстнымъ).

его мивнія Іосифъ представиль множество каноническихъ и историческихъ доказательствъ и практическихъ соображеній. «Аще у монастырей сель не будеть, говориль между прочимь Іосифъ въ защиту своего мивнія, какъ честному и благородному человъку постричися? И аще не будеть честныхъ старцевъ, отколъ взять на митрополію, или архіепископа и на всякія честныя власти? А коли не будеть честиыхъ старцевъ и благородныхъ, ино въръ будетъ поколебаніе.» <sup>1</sup> Мивніе Іосифа восторжествовало. Соборъ призналь монастырскій земли неприкосновенными и въ такомъ смыслів даль отвъть великому князю. Въ самомъ редактированіи соборнаго отвъта проглядываетъ участіе Іосифа. Онъ отличается обширными знаніями. Въ немъ для изв'єстной цібли подобраны примітры и изъ ветхозавътной исторіи и изъ новозавътной, помъщено нъсколько постановленій соборовъ и греческихъ императоровъ, а также русскихъ кпязей, представлены примъры изъ исторіи русскихъ и греческихъ монастырей и т. под.2

Дѣло Нила и заволжскихъ старцевъ было такимъ образомъ проиграно. Но этимъ вопросъ о монастырскихъ имуществахъ далеко еще не кончился. Соборъ 1503 года положилъ собою только начало развитію и литературному обсужденію вопроса. Рѣшенный юридически, вопросъ о монастырскихъ имуществахъ продолжалъ развиваться въ литературѣ и пріобрѣлъ себѣ какъ защитниковъ, такъ и противниковъ. Результатомъ была ожесточенная продолжительная полемика между выдающимися лицами обоихъ направленій, въ которой обѣ полемизирующія стороны не могли долго удержаться въ должныхъ границахъ и переходили къ крайностямъ. Не даромъ неизвѣстный современникъ, приступая къ описанію собора 1503 года, сдѣлалъ предварительное вступленіе, замѣтивъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Дългельность Іосифа Волоцкаго на соборъ о церковныхъ имуществахъ обстоятельно изложена въ жити его, составленномъ неизвъстнымъ. Изд. Невоструева. М. 1865 г. Чл. въ общ. любит. дух. просвъщ. 1865 г. т. II приложеніе 115—120. Приб. къ твор. св. от. ч. Х, 504—505; 508—512.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отвѣтъ напечатанъ въ сочиненія А. Павлова: Историческій очеркъ секуляризація церковныхъ земель въ Россіи, вып. 1, 41—47. Я читаль этотъ отвѣтъ въ рукон. Моск. духови. Акад. № <sup>514</sup>/<sub>462</sub>. л. 426—433. Теорія о неотчуждаемости земельныхъ церковныхъ имуществъ появилась въ грекоримской имперіи и перенесена была на Русь вмѣстѣ съ памятниками византійскаго церковнаго права. Горчаковъ. О земельныхъ владѣніяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и св. сппода, 135—168.

что «діаволъ мнюніем» несмирну вражду положи» между Іосифомъ Волоцкимъ и Ниломъ Сорскимъ. Ио къ личности Нила Сорскаго никакъ не возможно относить какилъ бы то ни было проявленій несмирной вражды, о которой говорить современникъ, несомивнио Іосифлянинъ, имъя въ виду здъсь на первомъ иланъ личность своего учителя Іосифа. Правда и Нилъ не могъ пройти молчаніемъ бросавшихся всякому въ глаза недостатковъ современнаго ему монашества. И отъ него осталось иъсколько посланій съ обличительнымъ оттънкомъ. Таковы напр. его посланія «о польяв» и «о мнихахъ кружающихъ в Но сочиненія эти чужды всякаго полемическаго задора, они представляютъ изъ себя самую объективную передачу, простое констатированіе фактовъ монашеской распущенности, очевидныхъ для каждаго и не затрогивавшія никого. Вообще послѣ собора 1503 года, рѣшившаго дѣло не въ его дууъ. Нилъ замолчалъ.

Не такъ спокойно отнеслись къ монастырскому вопросу другіе Бѣлозерскіе старцы. Вмѣсто Нила защитникомъ и проводникомъ его идей и самымъ ярымъ противникомъ вотчинныхъ правъ монастырей выступилъ все тотъ же энергическій Вассіанъ Косой Патрикѣевъ. Начало полемики, точно также какъ и по вопросу о еретикахъ, положилъ Вассіанъ. Во время соборныхъ дѣяній 1503 года онъ, какъ извѣстно, находился въ Москвѣ. Недовольный, какъ и всѣ скитники, рѣшеніемъ собора, онъ распространилъ между грамотными людьми написанное имъ самимъ разсужденіе о неприличіи монастырямъ владѣть вотчинами, при чемъ онъ однако по чисто личнымъ, извѣстнымъ уже практическимъ соображеніямъ, умолчалъ о имени самаго автора разсужденія. Въ своемъ разсуж-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Приб. къ твор. св. отц. X, 508.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук, моск, дух. акад. № 185 л. 350. Чт. въ Общ. люб. дух. просвъщ. 1872 к.н. XI—XII, стр. 351—352. Христіан. чт. 1877 г. № 1—2, 156. Преп. Нилъ Сорскій Спб. 1864 г. 173—174. Рук, библ. Царскаго № 274.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сочиненіе изд. проф. Бодянскимъ въ Чт. Общ. ист. п др. Рос. 1859 г кн. ПІ отд. 3. Касательно принадлежности этого сочиненія перу Вассіана существують сомнѣнія. Редакція Прав. Собесѣдника, издавшая въ 1863 г. несомнѣнныя подлинныя сочиненія Вассіана, отвергла происхожденіе названнаго выше сочиненія отъ князя инока. Прав. Собес. 1863 г. ч. ПІ, 82—96. Но въ разсужденіи нѣтъ ничего такого, почему бы его нельзя признать за произведеніе Вассіана, какъ замѣтилъ это и покойный Невоструевъ. (Разсмотрѣніе книги Хрущева: Изслѣдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, 64—65). Преосвящ. Макарій склюняєтся въ

денія Вассіанъ устанавливаєть основныя положенія критическаго возэрънія заволжскихъ отцовъ. Внимательное изученіе современной церковной письменности и особенно содержавшихся въ ней данныхъ для определенія законности или незаконности монастырскихъ правъ на владение вотчинами убедило Вассіана въ пеудовлетворительномъ состояніи многихъ церковныхъ памятниковъ. Поэтому на многіе доводы, которые представлялись защитниками монастырскихъ владвній, онъ въ своемъ полемическомъ разсужденіи отвічаль выраженіемь сомпінія въ ихъ авторитетности и подлипности. Заподозривъ основательность доводовъ вотчинниковъ, Вассіанъ устанавливаетъ свой положительный принципъ для опредъленія законности вотчинных правъ монаховъ-это върность духу новаго завъта, высота евангельского ученія. Всегда исходя съ строго евангельской точки зрвнія, Вассіанъ далве рисусть въ своемъ разсужденіи современную ему распущенную жизнь монаховъ и основательно видить въ ней противорвчие съ правственными требованіями, изложенными въ Евангеліи.

Разсужденіе Вассіана произвело сильное впечатлівніе на сторонниковь монастырскаго владівнія и опи поняли его какть вызовть на борьбу. Іосифъ Волоцкій вто отвітть на разсужденіе Вассіана написаль свое «Отвіщаніе любозазорнымь». Основная идея отвінцанія любозазорнымь, гді онть, не называя Вассіана по имени, тімть не меніе очень ясно намекаетть на него, когда онть вооруружается противть того, «кто есть презорливть, велехваленть, высоко-

пользу принадлежности разсужденія перу Вассіана (Ист. Русск. Цер. т. VII, 259). Это полемическое сочиненіе вы бол'є полномъ вид'й съ приписаніемъ его Валаамскимъ чудотворцамъ находится въ Рук. имп. пуб. библ., изъ древнехрап. Погодина № 1316.

<sup>4 «</sup>Мнози книжницы во иноцёхъ, пишетъ опъ, пе діаволю лестному умышлепію, изъ св. божественныхъ книгъ, и изъ праведныхъ житій выписывають и выкрадываютъ изъ книгъ преподобныхъ и святыхъ отецъ писаніе, и на тожъ мъсто и въ тъже книги приписываютъ лучшая и полезная себъ вносятъ на собраніе свид'ятельства, яко бы то се подлинно святыхъ писаніе».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Процвѣда новая благодать, а ветхая ихъ лжа попрадася вся», въ подобныхъ выраженіяхъ неодпократно повторяетъ Вассіанъ свою любимую мысль о превосходствѣ и неуклонномъ слѣдованіи духу новозавѣтнаго ученія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Вассіанъ отзывается о современныхъ ему монахахъ, что они окаянные и многогръшные «выдгали у Всемилостиваго Спаса, у небеснаго Владыки таковый нося образъ».

шіявъ, величавъ, укоряя благое и любя зазоры» <sup>1</sup>, написаннаго въ виду упрековъ Вассіана русскому монашеству за отступленіе отъдревняго благочестія, состоить въ томъ, чтобы выставить преимущественно однъ похвальныя стороны монастырской жизни. Поэтому Іосифъ разсматриваетъ высокіе подвижническіе труды первыхъ русскихъ иноковъ и затьмъ посльдующаго и ближайшаго времени и наконецъ труды своихъ современниковъ, которыхъ онъ самъ видьлъ, странствуя по монастырямъ, и въ концъ концовъ проникается такимъ убъжденіемъ и заявляетъ, что «многихъ видьлъ и о инъхъже слышалъ, иже бяху святи и честни, иночески живуще во всъхъ монастыряхъ русскія земли», и притомъ въ самомъ подавляющемъ большинствь— «живя по свидьтельству общежительныхъ преданій» <sup>2</sup>.

Полемическое разсужденіе Вассіана встревожило пе только одного Іосифа Волоцкаго, но и всёхъ лицъ заинтересованных въ дёлё сохраненія за монастырями вотчинных правъ и державшихся одинаковыхъ съ нимъ воззрѣній. Въ 1505 г. явилось сочиненіе, написанное по повелѣнію какого-то енископа, въ которомъ защищалось право духовенства владѣть вогчинами 3. Это послаціе еще болѣе усилило взаимный антагопизмъ направленій.

Къ несчастію для Іосифа Волоцкаго одновременно съ полемикою противъ Вассіана ему пришлось защищать принципъ неприкосновенности монастырскихъ имуществъ и противъ посягательствъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подобныя черты-характера приписывались Вассіану не одномъ Іосифомъ, а даже Іоанномъ III. Соловьевъ. Исторія Россіи, т. V, изд. 3, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отвъщаніе любозазорнымъ напечатано въ Чт. Общ. Ист. и Др. Рос. 1847 г.,  $N^2$  7; оно же служитъ 10 главою монастырскаго устава и напечатано также въ Великихъ Четьихъ Минеяхъ. Севтябрь, 546-563.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сочиневіе им'ветъ слідующее названіе: «Слово кратко противу тіхъ иже въ вещи священные, подвижные и неподвижные, соборные церкви вступаются, и отъимати противу спасенія души своея дерзають, запов'єди Божів и церковные презпрающе и православныхъ царей и великихъ князей истинное съ клятвою законоположеніе разоряюще и запов'єди Божія пріобидяще.» Рук. Москов. Синод. быв. патр. библ. № <sup>320</sup>/<sub>759</sub> XVI в. л. 195—255. Рук. Москов. Пуб. Муз. № 1257 XVI в. л. 191—263. Посл'єдияя рукопись написана въ Волоколамскомъ монастыр'є пнокомъ его Вассіаномъ, бывшимъ архимандритомъ Возмпцкимъ. Это самое сочиненіе мн'є изв'єстно еще по рукописи графа А. С. Уварова, гд'є оно им'єсть названіе посланія «О свобод'є святые церкве.» Рукопись библ. графа Уварова, въ Пор'єчь'є, въ листь, № 221. О характер'є, автор'є и провсхожденіи этого сочиненія см. у Павлова—«Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель, 60—63.

своего уд'вльнаго князя Оеодора Борисовича Волоцкаго на имущество самого Волоколамскаго монастыря, окончившихся переходомъ последняго въ уделъ самого великаго князя и вызвавшихъ затьмъ борьбу Іосифа съ Сераніономъ, архіепискономъ Повгородскимъ 1. Въ этомъ духв написаны были имъ посланія-боярину Борису Васильевичу Кутузову з и Ивану Ивановичу Третьякову з. Кром'в того юсноть счель пужнымъ написать особый повый трактатъ о цеприкосповенности монастырскихъ имуществъ, извъстный подъ краткимъ заглавіемъ: «о грабителехъ церкви.» 4 Въ этомъ сочиненін, равно какъ и въ указанныхъ двухъ посланіяхъ, въ подтверждение изв'ястныхъ мыслей находятся ссылки на Златоуста, на примвры библейской и церковной исторіи, а также ссылки на Никона Черногорца. Здесь также приводится клятва на «обидящихъ св. Божій церкви и монастыри», изреченная будто бы пятымъ вселенскимъ соборомъ. Но особенно много аргументовъ для свопхъ взглядовь Іосифъ черпаетъ изъ житій пли, точиве, изъ чудесъ паходящихся въ житіяхъ святыхъ: Стефана Сербскаго, Леонтія Ростовскаго, великомученика Мины, Өеодосія Печерскаго и другихъ. Каждое изъ чудесъ перечисленныхъ здёсь святыхъ представляетъ грозный примъръ божественной кары, поражающей святотатцевъ и особенно князей, поднимавшихъ когда-либо руку на церковную собственность. Особый отдель доказательствъ въ перечисленныхъ сочиненіяхъ Іосифа представляють изъ себя каноническія правила и узаконенія греческихъ императоровъ о неотъ-

<sup>, 1</sup> Объ этомъ см. въ «Изсябд. Хрущова о сочиненіяхъ Іосифа Сапина», 203—237.

 $<sup>^2</sup>$  Др. Рос. Вивлюе. ч. XIV, пэд. 2, 177—203. Есть въ рук. Моск. Публ. Музел № 1257 л. 122—151 п въ рук. Волоколамскаго монастыря, наход. въ монаст. ризницѣ, №  $^{12}/_{44}$  л. 220—253.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Отрывки изъ посланія къ Третьякову папечатаны въ Чт. Общ. Истор. и Древ. Рос. 1847 г. №VII отд. V, 15—16, а въ полномъ видѣ см. рук. Имп. Иубл. Библ. Q. XVII, № 64, л. 222 и рук. той же библ. Q. XVII, № 50, л. 77—91, а также рук. Мос. Публ. Муз., № 1257 л. 86—121 и въ рук. Волокол. монастыря паход. въ монастыр, ризницѣ, № <sup>12</sup>/<sub>44</sub> л. 253—293.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Настоящее сочиненіе преп. Іосифа паходится въ рук. Москов. Дух. Академія № <sup>293</sup>/<sub>419</sub> д. 532—556, а также въ рукописяхъ Импер. Пубд. Библ. Q. XVII, № 15. (Изъ собр. гр. Толстаго, отд. II, № 254 д. 68—287) и Москов. Пубд. Муз., № 1257, 264—297 и въ рукоп. Новгород. Соф. биб. № 1466 д. 368—359. Послѣдий списокъ имѣетъ сравнительно съ предыдущими списками нѣкоторыя поздиѣйия дополненія. Содержаніе памятника изложено у Гавлова: «Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи», 55—60.

емлемости церковных имуществъ. Вообще трактатъ Іосифа, равно какъ и его посланія къ Кутузову и Третьякову наполнены довольно въскими аргументами историческаго и церковно-каноническаго характера.

Дружный отпоръ, данный противникамъ земельной монастырской собственности, сильно затронулъ Вассіана, который рѣшился еще настойчивѣе дѣйствовать въ защиту своихъ убѣжденій. Съ этою цѣлью онъ написалъ цѣлый рядъ полемическихъ сочиненій, направленныхъ противъ земледѣльческихъ правъ монастырей и ихъ защитниковъ.

Основная идея всей полемики Вассіана по монастырскому вопросу въ принципъ противоположна характеру полемики Іосифа Волоцкаго. Въ то время какъ послъдній, какъ уже это было видно, большею частію исходилъ изъ историческихъ и каноническихъ основаній,—основаній формальныхъ по своему характеру, Вассіанъ въ своей полемикъ держится одной преимущественно строго евангельской точки зрънія и болье всего вращается въ сферъ правственныхъ сужденій.

Общій положительный взглядь Вассіана на монашество тождественъ со взглядомъ на него Нила Сорскаго. Вассіанъ написалъ по вопросу о монастырскихъ имуществахъ противъ Іосифа Волоцкаго два обширныхъ слова и предисловіе къ нимъ. Въ «предисловіи Нила и Вассіана на Іосифа, Волоцкаго игумена», предпосланномъ Вассіаномъ своимъ полемическимъ трудамъ 1 онъ высказываетъ отрицательный взглядъ на вившнее благоповедение, формализмъ общежительнаго монастырскаго устава 2, препмущественно памекая здісь на вибшній формализмь устава Іосифа Волоцкаго. Вмісто ревпостнаго выполненія правиль впівшней монашеской дисциплины, Вассіанъ истинное призваніе и назначеніе инока видить въ томъ, чтобы вийсти съ молитвою, постомъ, воздержаниемъ и бавніемъ всегда заниматься изученіемъ книгъ пророковъ, апостоловъ и евангелія, однимъ словомъ свящ, писанія—для того, чтобы все это потомъ прилагать къ своей нравственной діятельности и духовному усоверщенствованію.

Первое слово Вассіана противъ Іосифа: «Слово отвѣтно про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полемическія сочиненія Вассіана. Прав. Собесёд. 1863 г., ч. III, 102—104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такъ между прочимъ Вассіанъ говорить: «гласъ молитвы есть молящихс» умиленіе, а не въ цівнімую и гласівую озванім велегласнію благочестіє познавается,

тиву кленущихъ истину свангельскую», ' зам'вчательно въ томъ отношения, что оно вполив отображаеть собою духъ и характеръ полемики Вассіана и всёхъ его воззреній. Вассіань скептически здісь относится ко многимь доводамь, которыми пользовался Іосифъ для защиты своихъ излюбленныхъ идей, называя ихъ заповъдями человъческими и разсматривая ихъ какъ плодъ неполезнаго учительства. Отсюда и самое благочестіе, основанное на нихъ, заключается «въ словъ токмо и внъшнемъ образъ». Для опредъленія настоящаго истиннаго монашества Вассіанъ обращается къ евангельскому ученію, и истинному монашеству усвояеть значеніе «житія и жительства евангельскаго», и всв нравственныя обязанности инока состоятъ, по нему, въ томъ, чтобы быть ипокамъ жительствующими «по заповъди самого Господа Спасителя». Держась своего евангельскаго взгляда на монашество, Вассіанъ переходить къ оцанка съ точки зранія установленнаго взгляда современнаго ему монашества и находить, что оно живеть «противу заповъдей Господскихъ ополчающеся». Здъсь онъ иногда не безъ искусства ділаетъ сравненіе между заповідями Спасителя, излагающими учение о христіанскомъ самоотреченій и самоножертвованіи, и дібіствительнымь положеніемь современнаго ему монашества, и находить полную противоположность между истиннымъ, евангельскимъ призваніемъ иноковъ и ихъ настоящею жизнію обставленною, благодаря владініямь селами и помістьями, всевозможными удобствами высоковладътельнаго лица.

Если первое слово Вассіана противъ Іосифа характеризуетъ его какъ защитвика и проводника положительнаго строго-евангельскаго духовнаго взгляда на монашество, то второе его слово или «собраніе на Іосифа Волоцкаго» гиредставляетъ его какъ послѣдователя критическаго направленія. Іосифъ черналъ весьма много своихъ основаній для защиты вотчинныхъ правъ монашества изъ житій и историческихъ сказаній о древнихъ святыхъ русскихъ подвижникахъ и особенно много изъ позднъйшаго добавочнаго отдыла илущих сказаній о посмертныхъ чудесахъ ихъ. Заволжцы, начиная съ Нила Сорскаго, при возбужденіи вопроса о монастырскихъ имуществахъ, обрати-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полемич, соч. Вассіана. Прав. Собес. 1863 г., ч. III, 104—112. Оно есть въ рукописи Моск. Синод. библ. № 235 XVI в. л. 263. Описаніе Сиподальной библютеки Горскаго и Невоструева, отд. II, кн. 3, 134—144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полемич. соч. Вассіана. Пр. Собес. 1863 г., ч. III, 180—200.

лись къ критическому изследованію основаній, на которыхъ утверждалось мибніе ихъ противниковъ. Самъ преп. Нилъ и тотъ трудился надъ исправленіемъ житій святыхъ, и отыскивалъ и списываль ихъ «съ правыхъ списковъ». Его примъру слъдовалъ и Вассіанъ, который изучалъ-житія святыхъ по ихъ самымъ первоначальнымъ и древнимъ редакціямъ, безъ послідующихъ къ нимъ наслоеній въ форм'в сказаній о чудесахъ, при чемъмного могъ помогать ему своими указаніями и многообразованный его учитель, Нилъ. Когда Іосифъ сталъ ссылаться на житія святыхъ, какъ глубокій и въскій авторитеть въ пользу своего мньнія, понимая ихъ въ очень широкомъ смыслъ, т.-е. внося сюда и позднъйшія прибавленія къ нимъ-сказанія о чудесахъ, Вассіанъ, воспитавшійся въ другой школъ и на другихъ источникахъ, серьезно сталь подрывать основательность его доводовъ, подвергая сомивнію ихъ псторическую достовърность и авторитетность. Самостоятельное, критическое изучение житій святыхъ привело его къ совершенно противоположнымъ выводамъ 1. Съ точки зрѣнія своихъ основаній и источниковъ Вассіанъ вполнѣ правъ 2. Воть почему совершенно последовательно Вассіанъ многіе изъ аргументовъ Іосифа называлъ счеловъческимъ преданіемъ и языческимъ обычаемъ, ими же имя Божіе хулимо есть».

¹ «Пспытайте же и уразумьйте, пишеть Васстань на ссылки Госпфа на житія святыхъ, кто изъ возсіявшихъ во святыни и монастырей соорудившихъ попеченіе сотвори, когда села приложити своему монастырю?... Не можете рещи.
Ниже бо Пахоміе, ниже Евенмій, ниже Савва, ниже Феодосіи, ниже Герасимъ...
ниже сами удержаща спцевое что, ни бывшимь по себъ повельща. И аще трудолюбно въ житія ихъ приникше, обрящемъ ихъ последнею нищетою пожившихъ, яко многажды и дневнаго хлеба оскудевшихъ.»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Дъйствительно, первоначальныя житія поименованныхъ у Вассіана русскихъ святыхъ говорили въ пользу возарѣній Вассіана. Проф. Павловъ провѣрилъ, пользуясь рукописями Соловецкой библіотеки, слова Вассіана на житіяхъ всѣхъ упомвнаемыхъ имъ русскихъ святыхъ (Истор. очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель, 69 въ примѣчаніи). Замѣчательно, что въ числѣ доводовъ, выставленныхъ противъ Вассіана на судившемъ его соборѣ 1531 г., нѣтъ ни одного свидѣтельства о тѣхъ русскихъ святыхъ, которыхъ онъ признавалъ нестяжателями (Ученыя Заи. Казан. Универс. 1864 г. вып. П, 489—498). Однако нужно замѣтить, что извѣстія житій не всегда оправдываются коридическими актами, изъ которыхъ видно, что и поименованные Вассіаномъ отцы русскаго монашества имѣли при своихъ монастыряхъ земли и села. См. жалован. грам. Сергіеву монастырю Димитрія Донскаго (А. А. Э. т. І, № 7, 3), вкладную грам. Варлаама Хутынскаго (Доп. къ Акт. Ист. т. І; № 5, 8) и др. Въ отношеніи Вассіана

Понятно какъ должны были подъйствовать на Іосифа Волоцкаго и его сторонниковъ нападки Вассіана на современную распущенность моначества и на его свободное отношеніе къ тъмъ авторитетамъ, которыя Іосифъ признавалъ за самыя непреложныя истины. Іосифъ не могъ смолчать предъ Вассіаномъ. Онъ скоро написалъ противъ него новое сочиненіе, въ которомъ онъ вооружался противъ мнѣній Вассіана. Послѣдній также не молчалъ и отвѣчалъ новымъ полемическимъ сочиненіемъ въ защиту мнѣній заволжской братіи. Оба полемическія сочиненія какъ Іосифа такъ и Вассіана не дошли до насъ. О характерѣ ихъ можно судить только на основаніи краткаго діалога, сохранившагося среди полемическихъ сочиненій Вассіана.

Въ проведеніи заволжцами мысли о томъ, что древніе русскіе подвижники и основанные ими монастыри не имѣли земель и крестьянъ, Іосифъ видѣлъ хулу на всѣхъ русскихъ чудотворцевъ

подобные документы не могли имъть никакого значенія, онъ даже и не могъ знать о ихъ существованіи. Если бы даже Вассіанъ и зналь о существующихъ издавна даровыхъ записяхъ и актахъ, то его скептическій умъ не скоро поддался бы ихъ авторитету. Да и вполнъ основательно можно было сомивваться въ подлинности монастырскихъ актовъ, когда въ то время происходили не ръдкие подлоги и это д'влали такія высокопоставленныя лица какъ Чудовскій архимандрить (П. С. Р. Л. т. VI, 238). Вассіанъ утверждаетъ не по невъжеству и не по упрямству то, что древніе русскіе подвижники не им'єди при своихъ монастыряхъ селъ и крестыянъ. Эта мыслы высказывалась еще далеко ранке Вассіана. (См. Посл. митр. Кипріана къ Аванасію. А. Ист. т. І. № 253, 480). Притомъ Вассіанъ не категорически безусловно утверждалъ, что древніе иноки и подвижники не им'йли при своихъ монастыряхъ сель и крестьянъ. Онъ соглашался въ отношеніи н'якоторыхъ древнихъ подвижниковъ, что «тъ держали села, а пристрастія къ нимъ не имъли.» Чт. въ Об. Ист. и Др. 1847 г., № 9. Преніе митр. Даніила съ Вассіаномъ. 6. При томъ здёсь нужно всегда принимать во внимание то весьма важное обстоятельство, что землед'вльческія права епископовъ, церквей и монастырей, въ древній, домонгольскій періодъ русской исторіи, им'вли совершенно иной смыслъ и значеніе, чёмъ какія они получили впослёдствін. Земельныя владёнія того времени не были похожи на позднейшія населенныя вотчины, получавщіяся въ даръ, гдж тотчасъ послучения являлось собирание оброковъ съ крестьянъ, но были просто собственныя хозяйства (усадьбы, фермы, мызы), гдъ прибыль, нисколько не давалсь даромъ, условливалась количествомъ затрачевныхъ труда и капитала. Е. Голубинскій. Исторія русской церкви, т. І, періодъ первый, первая половина тома, М. 1880. 435. Существують вирочемъ вълитературб и другаго рода взгляды на этоть предметь, несогласные съ вышеприведеннымъ. Горчаковъ. Монастырскій Приказъ. СПБ. 1868, 15-20,

и воспользовался ею для обвиненія своихъ противниковъ. Въ его не дошедшемь до насъ сочиненіи находилось между прочимъ положеніе: «еже како Нилъ и ученикъ его Вассіанъ похулища великихъ чудотворцевъ Антонія и Өеодосія, и всёхъ святыхъ чудотворцевъ, иже въ печерскомъ монастыри и во всей русской земли». Вассіанъ въ своемъ отвётномъ сочиненіи возражалъ своему противнику: «сіе, Іосифе, на мя и на старца моего лжеши, что будто се мы похулили всёхъ чудотворцевъ во всей русской земли. Мы же благодатію Божіею чудотворцевъ кіевскихъ ублажаемъ и всёхъ во всей русской земли... и знаменосци ихъ именуемъ; понеже сохранили заповёди Божіи и жили по Евангелію и Апостолу».

Критическое отношеніе Вассіана къ аргументамъ Іосифа, заимствованнымъ имъ изъ сказаній о чудесахъ святыхъ, подало поводъ къ еще болье серьезному обвиненію его Іосифомъ. Посльдній по этому поводу писалъ: «о еже како Нилъ и ученикъ его Вассіанъ похулиша не токмо въ русскої земли чудотворцевъ, но иже и въ древняя льта и въ тамошнихъ земляхъ бывшихъ чудотворцевъ: чудесьмъ ихъ не въроваща и от писанія измътаща чудеса ихъ. Тъмъ и закончилъ свою литературную борьбу съ Вассіаномъ Іосифъ.

Одновременно съ литературной полемикой Вассіанъ Косой дъйствовалъ въ пользу своихъ идей и другимъ болье практическимъ путемъ. Приближенный великаго князя онъ старался убъждать послъдияго дъйствовать въ своемъ духъ и настаивалъ предънямъ на отобраніи у монастырей земельныхъ владъній и крестьянъ.

Вассіанъ не безусловно отрицаль законность церковной поземельной собственности, онъ оставляль ее для архіереевъ и приходскихъ церквей, хотя и ограничиваль употребленіе и пользованіе землями и угодьями строго каноническими правилами. <sup>1</sup>

Чрезъ всю полемику Вассіана противъ владільческихъ правъ монастырей проходитъ одна замівчательная и достойная идея,— это его постоянная спипатія къ низшему классу, который въ то время жилъ одними страданіями. Вассіанъ постоянно противопоставляетъ посліднюю нищету и страданія бідняка роскоши и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Приб. къ Твор. св. отц. ч. Х. Объ отношеніяхъ иноковъ Кириллова и Іоснфова монастырей въ XVI в. 305. Полемич. соч. Вассіана. Прав. Собес., 1863 ч. III, 200—210. 192.

изнѣженности высшихъ правиллегированныхъ классовъ. Здѣсь уже Вассіанъ затрогивалъ очень важный соціальный вопросъ. Нужно сказать, что голосъ Вассіана въ защиту угнетаемаго бѣднаго простаго народа не прошелъ безслѣдно.

Однако Вассіанъ Косой не успоконвался. Его продолжалъ занимать вопросъ о монастырскихъ имуществахъ. Такъ какъ однимъ изь въскихъ аргументовъ, какими пользовались его противники, служили данныя канонического характера, то это обстоятельство обратило критическій умъ Вассіана на изученіе современной ему Кормчей. Убъдившись въ ея неудовлетворительности, Вассіанъ задается планомъ составить новое собрание церковныхъ правилъ. Это было около 1515 года. Іосифъ Волоцкій не упускаль изъ виду д'ыстый своего противника и чрезъ своихъ московскихъ друзей зорко следилъ за нимъ, своевременно узнавая чрезъ нихъ о всемъ томъ, что дълалъ его противникъ. Проведавъ теперь чрезъ техъ «кто до него былъ добръ» о новомъ предпріятіи Вассіана, Іосифъ, самъ уже будучи больной и не въ состояніи трудиться, въ соотвътствіе и противовъсъ труду Вассіана, поручаетъ своему ученику и преемнику по игуменству заняться изученіемъ и собираніемъ церковныхъ правилъ. Такимъ образомъ Іосифъ Волоцкій, сходя съ исторической сцены, выбсто себя выдвигаеть одного изъ своихъ преданнъйшихъ и способныхъ учениковъ. Отсюда въ своемъ новомъ литературномъ труд Вассіанъ вмъсто Госифа встръчается уже съ новымъ противникомъ.

Не мало существовало и другихъ вопросовъ, по которымъ расходились Іосифъ Волоцкій и заволжскіе старцы. Одинъ изъ такихъ вопросовъ касался положенія вдовствующихъ священнослужителей. Соборомъ 1503 г. <sup>4</sup> всі вдовые священники и діаконы лишались права священнослуженія <sup>2</sup>. На этомъ соборі присутствовали между прочимъ знаменитые старцы Паисій Ярославовъ съ Ниломъ Сорскимъ и Іосифъ Волоколамскій. <sup>3</sup> Скитскіе заволж-

<sup>&#</sup>x27;П. С. Р. Л. т. VI, 49, VIII, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Опредъление собора 1503 г. о вдовыхъ попахъ напечатано въ Актахъ Археограф. Экспед. т. 1,  $\mathbb{N}^2$  383, 485—488.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Приб. къ Творен. св. отц. часть X, 504 — 505. Полемич. сочин. Вассіана-Прав. Собес. 1863 г. ч. III, 206—207. Житіе Іос. Волоцкаго, составленное неизвёстнымъ. Чтен. въ Общ. любит. Дух. Просв. 1865 г. т. II.

скіе старцы, и во главѣ ихъ препод. Ниль, были противъ соборнаго рѣшенія. Правильно развитое христіанское чувство Нила, не заглушенное каноцическими формальностями, давало ему возможность видѣть всю несправедливость собора, который за проступки нѣкоторыхъ жестоко осуждалъ всѣхъ вдовыхъ священнослужителей, и безъ того уже несчастныхъ.

На опредъление собора 1503 г. послъдоваль сильный протестъ ростовскаго священника Георгія Скрипицы і, оставшійся, къ сожальнію, гласомъ вопіющаго въ пустычи и заглохшій въ воздухь церковно-обрядоваго формализма.

Іосифъ Волоцкій, върный хранитель всъхъ древнихъ церковныхъ преданій и узаконеній, былъ за соборное опредъленіе, и въ виду протеста на него написалъ въ защиту опредъленія собора 1503 г. особое небольшое и не вполнъ удовлетворительное сочиненіе, въ которомъ онъ доказывалъ не совсьмъ справедливую мысль, что вдовому священнику чистымъ оставаться «немощно», и что св. отцы повельваютъ «зло то прелюбодъйство искоренити». Спорный вопросъ о вдовыхъ попахъ едва затрогивается въ сложной полемикъ Іосифа Волоцкаго и заволожцевъ. Только Вассіанъ Косой въ своемъ полемическомъ сочиненій коснулся этого вопроса, гдъ опъ справедливо доказывалъ, что св. правила чистымъ вдовцамъ вовсе не запрещаютъ священнослуженія, и что Іосифъ «по страсти, человъкоугодія ради» настоялъ на томъ, чтобы не служить вдовцамъ чистымъ и нечистымъ.

Мпого симпатіи внушаеть къ себ'в гуманное отношеніе б'влозерцевь къ несчастнымъ вдовцамъ изъ священнослужителей. Помимо борьбы съ Іосифомъ Вассіанъ и безотносительно продолжалъ ратовать и защищать все вообще б'влое духовенство и возмущался презрительнымъ къ нему отношеніемъ со стороны гордаго своими силами и могуществомъ чернаго духовенства, которое, по его

¹ Онъ напечаг. въ Чтен. Общ. Ист. и Древн. Росс. 1848 г. № VI, отд. IV. 45—54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это сочиненіе Іос. Волоцкаго вошло впослёд, гвій въ Стоглавъ и составляєть его 78 главу. См. Стоглавъ изд. Кожанчикова. СПБ. 1863 г. 237—238.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полем. сочин. Вассіана. Прав. Собес. 1863 г., ч. III, 206—207.

словамъ, смотр $\pm$ ло на членовъ б $\pm$ лаго духовенства, какъ на нев $\pm$ рныхъ иноземцевъ и прочихъ поганыхъ.  $\pm$ 

Новый пунктъ разногласій между двумя паправленіями состояль въ ихъ отношенія сторо внівшнему церковному благолівнію. Іосифъ Волоцкій, для котораго внівшняя сторона религіозной жизни играла весьма важное и существенное значеніе въ ділів правственнаго развитія человіка, впівшній блескъ храмовъ, богатое украшеніе ихъ дорогими иконами в ризами считаль необходимою принадлежностью для православнаго богослуженія. Поэтому основанный имъ Волоколамскій монастырь отличался и прекрасною впівшнею обстановкою, и богатствомъ своихъ церквей, и драгоцівнюєтью священныхъ облаченій, которыя блистали жемчугомъ и другими дорогими камнями. 2

Совершенно иначе относился ко вившиему благольнію храмовъ Нилъ и его ткола. Оценивая все съ исключительно правственной точки зрвнія, Нилъ отводиль второстепенное значеніе вивінней обрядовой сторон в религін, и потому отрицаль псобходимость богатыхъ украшеній для церквей, сов'ятуя ограничиваться при этомь вещами и предметами только существенно необходимыми и самой простой архитектуры и низкой ценности. По этому-то опъ изгналъ изъ употребленія въ своей скитской церкви положительно всякіе слъды роскоши. 3 Точно также и Вассіанъ Косой, по примъру своего великаго учителя, отрицаетъ всякое богатое украшение въ церквахъ. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ проводитъ ту очень основательную мысль, что лучше раздавать богатство нищимъ и убогимъ, нежели украшать церкви. «Церковное украшеніе, справедливо зам'вчаетъ Вассіанъ, пропадаетъ отъ огня и расхищается варварами и ворами, а что дается нищимъ и діаволъ не можетъ украсть». 4

Самою существенною, отличительною, хотя и мен'ве всего уловимою чертою направленій Нила Сорскаго и Іосифа Волоцкаго слу-

<sup>·</sup> Разсужденіе Вассіана о неприличім монастырямъ влад'ять вотчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. 1859 г. № III, отд. III, 4. 10.

э Житіе Іосифа Волоцкаго, составленное Саввою Черпымъ, еп. Крутицкимъ Великія Минен Четьи. Септябрь, 466.—Древи. Росс. Вивлюенка ч. XIV. 177—203. Хрущевъ—Изслъдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Волоцкаго, 64.

<sup>•</sup> Преп. отца нашего Нила Сорскаго преданіе ученикомъ. СПБ. 1851 г. 63—64

<sup>4</sup> Полемич. сочин. Вассіана. Прав. Собес. 1863 г., ч. Ш, 209.

житъ ихъ понятіе о власти свътской и церковной и о взаимныхъ отношеніяхъ послъднихъ между собою. Этотъ пунктъ непосредственно не быль затрогиваемъ и не обсуждался въ литературной борьбъ объихъ сторонъ, а потому онъ развитъ сравнительно мало. Отсюда можно составить только приблизительное понятіе о воззръніяхъ разныхъ школъ на общіе принципы государственнаго и церковнаго права.

Теоретическія воззрѣнія Іосифа Волоцкаго на государственную власть выработаны и формулированы преимущественно на основаніи византійскихъ источниковъ и приблизительно съ византійскими понятіями о власти царской. Іосифъ Волоцкій былъ самымъ строгимъ поборникомъ священнаго значенія свѣтской власти, власти сосредоточивающейся въ рукахъ единаго лица государя.

Ореоль божественности, которымь окружаеть Іосифъ царскую власть, прямо ведеть его къ признанію полной пеограниченности власти. Такъ дъйствительно и представляеть ее Іосифъ. Отъ одного царя или князя исходить все. У Іосифа Волоцкаго предълъ царской власти самый неограниченный. Изъ подчиненія ей не изъята и сама церковь. Хотя теоретически власть церкви онъ ставить выше власти государя, въ дъйствительности же церкви онъ отводить второстепенное соподчиненное положеніе. По воззрѣніямъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Царь естествомь подобенъ есть всѣмь человькомь, властію же подобенъ Вышнему Богу,» такь говорить Іосифъ въ одномъ мѣстѣ о царяхъ (Просвѣтътель, Слово 16, 602—603). «Ты, государь, отъ Вышнея Божія десницы поставленъ еси самодержецъ и государь всея Руси, обращается онь въ посланіи къ вел. кн. Василью Іоанновичу, васъ бо Богь въ себе мѣсто избра на земли и на свой престолъ вознесъ посади.... (Рки. Ими. Публ. библ. Q. XVII, № 64, д. 202—204.) Отсюда самое исполненіе воли государя получаеть священное значеніе и приравнивается къ исполненію воли Божіей. (Постаніе Іосифа Вотоцкаго къ князю Юрію Ивановичу. См. Памятники старии. Русск. лит. выи. ІV. стр. 192.—Рки. Моск. дух. Ак. № <sup>515</sup>/<sub>146</sub>. д. 64—70.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Милость и животь (т. е. жизнь подей) положи (Богь) у васъ», иншегь онъ во второмъ своемъ послании къ Василю Іоанновичу (Рки. Имп. Публ. библ. Q. XVII. № 50, л. 77—91 и № 64, л. 231). Вотъ гдъ между прочимъ кроется одна изъ причинъ, почему нъкоторые изъ бояръ и мелкихъ князей не любили Іосифа, о чемъ послъдній упоминаеть въ одномъ изъ своихъ сочиненій. Рки. И. П. б. Q. XVII, № 15, л. 68—287. Сочиненіе направлено противъ грабителей церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рки. Импер. Публ. библ. F. I. № 229, д. 34%. Пославіе Іосифа о повящовеній соборному опредѣленію.

Іосифа царь есть сколько глава государства, столько же и церкви. Государь, по его понятіямь, есть высшій хранитель и покровитель въры и церкви. Самою существенною дъятельностію свътской власти представляется охранение всёхъ интересовъ церкви, уничтоженіе въ ней расколовъ, ересей и всякихъ безпорядковъ. Долгъ охраненія интересовъ церкви вытекаетъ, по нему, изъ самаго понятія о царской власти. 1 Въ частности попеченіе государя о церкви выражается въ томъ, чтобы онъ былъ всегда «отистителемь Христу на еретики». <sup>2</sup> Если же государь окажется невнимательнымъ къ церкви и не будетъ заботиться о ся благоденствіи и уничтоженій въ ней ересей и расколовь, то въ такомъ случав есть серьезная опасность «погибнути всему православному хрестьянству (христіанству) отъ еретическихъ ученій.» 3 Нерадъніе о благь церкви Іосифъ ставитъ въ величайшее преступление государю и считаетъ его за такое «государское прегрѣшеніс», за которое «Богъ всю землю казнить». Съ исключительно религіозной точки зрѣнія разсматриваетъ Госифъ и ответственность государя. Онъ называетъ мучителемъ, а не царемъ того государя, который покровительствуетъ невърію и хуль и даже совсьмъ отказываеть въ повиновеніи такому государю. 4 Такими образомъ Іосифъ Волоцкій объединяетъ въ одномъ лицъ объ власти и духовную и свътскую. Объединеніе и смішеніе властей и ихъ отправленій проходить чрезъ всі возэржиія Іосифа. Поэтому онъ, напр., со стороны виновности предъ закономъ совершенно отождествляетъ еретиковъ и обыкновенныхъ преступниковъ (воровъ), и отъ необходимости наказанія посліднихъ выводить необходимость казни и строгиль наказаній и для первыхь. Въ смѣшеніи сферъ государственной и церковной Іосифъ идетъ далъе: онъ напр. распространение еретичества считаетъ совершенно аналогическимъ явленіемъ съ государственными движеніями и перево-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Пожалуй попецыся и промысли о божественныхъ перквахъ, пишетъ Іосифъ въ посланіи къ Василью Іоанновичу, зинеже, государь, отъ великія десницы поставленъ самодерженъ и государь всея Руси». (Ркп. Имп. Иуб. библ. О XVII. № 64, л. 202—204).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Просвѣтитель. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рки. Имп. Нубл. библ. Q. XVII, № 64, л. 202-204.

<sup>• •</sup> Ркп. Имп. Публ. библ. F. 1. № 229 л. 17. Посланіе Іосифа къ Митрофану, духовнику Іоанну III. Подоб. см. въ Просвът. 324—325.

<sup>•</sup> Просвититель. 536, 539-540, 586, 588, 601-602.

ротами и разсматриваетъ ихъ какъ причину паденія и гибели всякаго государства. <sup>4</sup>

Отводя первое місто въ церкви государю, Іосифъ долженъ былъ указать и собственную сферу церкви. На основаніи нікоторыхъ данныхъ можно опредълить предълы, до какихъ могла простираться власть государя надъ церковью. Съ точки зрвнія своихъ строго консервативныхъ началъ Іосифъ весь существующій и сложившійся временемъ строй церкви, вси церковные каноны, установленія и учрежденія признаваль священными и неизмінными. Такимъ образомъ въ этой сферъ церковной жизни и власть государя не можетъ имъть мъста. Но онъ имъетъ право простирать свою власть на частныя и личныя приміжненія церковныхъ узакоченій и право вполит начальственнаго отношенія ко встыт церковными учрежденіямъ. <sup>2</sup> Такого рода явленія и факты въ церкви, какъ избраніе іерархическихъ лицъ, разные спорные вопросы, возникающіе между духовными и свътскими лицами, и под. -- все это зависить отъ власти государя. Государь является самой высшей инстанціей въ церкви, къ которой должно прибъгать во всёлъ церковныхъ и монастырскихъ обидахъ. 3 Государю принадлежитъ право суда надъ церковными людьми и высокопоставленными јерархами церкви и представителями ея. Судъ государя самый высшій, окончательный безапелляціонный: «судъ царя никтить уже не посужается». 4 Положение іерарховъ и представителей церкви во всъхъ отношеніяхъ зависимое и подчиненное государю. «Божественная правила, пишетъ восифъ, повелъваютъ царя почитати, а не сваритися съ нимъ, и древніи бо святители не дерзаху сіе творити, ни четыре патріарха, ни римскій папа бывшій на вселенскихъ и помъстныхъ соборѣхъ, и аще когда царь и на гнѣвъ совратится на кого, и они съ кротостію и смиреніемъ и со слезами моляху царя; и аще когда прилучится на соборъ слово какому святителю съ царемъ

 $<sup>^4</sup>$  Ркп. Импер. Пуб. библ. О. XVII, № 64, л. 202—204. Подоб. см. въ Просвътят. 598—599.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Все церковное достояніе принадлежить государю, когорому Богь вручиль «все церковное и монастырское попеченіе». Ркп. Импер. Пуб. библ. Q. XVII, л. 231. Посланіе Іосифа къ Третьякову.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ркп. Импер. Публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 230. См. подоб. въ пославів Іосифа къ Кутузову. Древн. Росс. Вивліов. ч. XIV, стр. 185—188 по 2-му мах.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ркп. Импер. Публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 231.

или съ княземъ, преже умоляютъ царя, яко дабы повелѣлъ рещи и егда повелѣваху царь, глаголаху тогда со смиреніемъ и съ кротостію отъ божественныхъ писаній». 1

Нельзя не видъть, что воззрънія Іосифа Волоцкаго на отношеніе церковной и гражданской власти ставять государство въ служебное отношение 2 къ церкви и церковь въ подчиненное отношеніе къ государству, причемъ государственная власть обращается въ блюстительницу всъхъ церковныхъ интересовъ, за каковую услугу церковь платить государственной власти отречениемь отъ своей свободы и самостоятельности, делаясь послушнымъ орудіемъ государя. Оформулированное Іосифомъ отношеніе двухъ властей по своему характеру напоминаетъ сделку или компромиссъ, выгодный для объихъ сторонъ: государственная власть получаетъ право проникать во вст сферы церковной жизни и извъстнымъ образомъ вліять на нихъ. Съ другой стороны и церковь, отказываясь отъ своей самостоятельности и поступаясь нъкоторыми своими правами въ пользу свътской власти, пріобрътаетъ тъмъ самымъ возможность сохранить за собою вст тт привиллегіи, которыми ее надълило прежнее время, и которыя иногда не входили въ кругъ ея истиннаго и прямаго назначенія. Поэтому совершенно справедливо и мътко охарактеризовалъ одинъ нашъ отечественный ученый отношение русской церкви къ государству въ разсматриваемое время, замътивъ, что у насъ на Руси не только не было борьбы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid.—1. 228. Руск. И. П. Биб. Q. XVII. № 50, л. 84. Для большаго пониманія взгляда іосифа не лишне будеть приномнить слова патріарха Никона противника того направленія, къ которому принадлежаль Іосифъ. «Аще въ древняя лѣта, говорить Никонъ, благочестивыхъ царей соборы были, но по умоленію (т. е. цари обращались съ моленіемъ къ церковной власти о составленія собора) а не съ повелѣніемъ, якоже нынъ дъйствуется съ повелѣніемъ и нужсю». Ркп. Софійск. библ. № 1371. д. 68. Отвѣты Никона.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Служебное отношеніе государственной власти для церкви доводится до крайности неизвѣстнымъ по имени авторомъ трактата о свободѣ святыя церкви, когда онъ напр. говоритъ: «пастырь церковный за господнна своего временнаго молитися долженъ есть, господинъ же пастыря своего съ вешьми церковными защищащи долженъ есть». Но съ другой стороны этотъ же самый авторъ исключаетъ всякое участіе государя въ дѣлахъ церкви. Государь самъ долженъ находиться въ послушаніи пастырей: онъ «ниже да уклонится на десно или на шую отъ заповѣдей пастыря своего», тогда какъ послѣдніе должны твердо «храбрѣ даже до своего кровопролитія» охранять свои права отъ посягательствъ на нихъ свѣтской власти. Рукоп. графа Уварова, въ листъ, № 221,

между церковью и государствомъ, но что наша церковь сама «давалась» въ руки гражданскаго правительства и отдавалась за такія напр. пожертвованія и услуги со стороны послівдняго, какъ право владіть вотчинами. <sup>2</sup>

Взглядъ Іосифа на характеръ отношеній церкви и государства получаетъ выдающееся значеніе вопервыхъ потому, что онъ не есть личный вглядъ его одного, а цілаго круга общества и извістныхъ членовъ церкви; вовторыхъ—значеніе его увеличивается отъ совпаденія, во всякомъ случай неслучайнаго, съ эполою собиранія Руси въ одно цілое государство и съ введеніемъ новаго монархическаго строя государственной жизни.

До конца ХУ въка на Руси между представителемъ церкви и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Миллеръ въ статъв «Вопросъ о направления Іосифа Волоцкаго», напечат. въ Ж. М. Н. Просв. за 1868 г. ч. 137, 544.

з Что д'виствительно вотчинное право, какимъ тогда пользовалась нерковь. имћао для нея значеніе не только какъ вибшняя административная особенность, но иза нимъ скрывалась другая болбе важпая, хотя и не совстмъ последовательно пресатьдовавшаяся цель свътского правительства сильнее привязать и главное подчинить себь перковь и слыять ее своимъ послушнымъ орудіемъ, это видно изъ свидітельстви современниковь. Просвінценный князь Курбскій въ обогащенія церковной іерархій земельными влад'впіями видить отреченіе ея представителей отъ собственныхъ правъ церкви, которые ради владенія многими богатствами жили, по его словамъ, ко властемъ ласкающеся всячески и примпряющеся, да свое сохраняють, и тёмъ еще множайцее пріобрящуть и отказывались говорить предъ цари» и даже установили формулу, что и вообще пе должио говорить предъ царями (Правосл. Собес. за 1863 г., ч. П. Трп посланія Курбскаго 564—566. Сказанія Курбскаго изд. 2-е 291—291). Вотчинное право церкви Курбскій разсматриваетъ не какъ простую случайную и потому не существенную привиллегию, а видитъ въ немъ причипу и средство порабощения церкви и уклонения ен отъ истипнаго ея призванія, придаетъ ему широкое догматическое значеніе и потому обвиняеть Іоспфлянъ, -- которые, какъ извёстно, особенно ратовали въ пользу землевладёльческих правъ церкви, -- въ пебывалой ереси, въ пскательствъ власти и имѣній. (Востоковъ — Описаніе Румянцовскаго музеума 243). Въ этомъ именно смыслі представляются основательными и вірными слова Хлібоникова, который говоритъ, что наши монастыри способствовали увеличенію вліянія царской власти на дела церковныя. (О вліяній общества на организацію госуларства въ царскій періодъ Русской Исторіп, СПБ, 1869 г. 133—134). Политическое значеніе Іоспфа Возоцкаго признають Иконпиковъ (Опыть изследованія о культурномъ значеніп Византів 345—360. Подоб. см. Кіев. Унив. Изв. 1870 г. № 4. Лекція по Русской исторів, чатанная тімже Иконниковымъ. 1-25), Хрущевъ (Изследованіе о сочиненіяхъ Іоспфа Волоцкаго. Предисловіе стр. XII, а также. Древн. и Нов. Россія 1875 г. № 3).

главою государства существовали несколько иныя отношенія. Попитически разъединенная, раздробленная на мелкія владінія и удълы, Россія имъла только одну общую нравственную связывающую силу. Сила эта была-митрополитъ «всея Руси». Авторитетъ представителя русской церкви стоялъ высоко, и онъ во всякомъ случав возвышался падъ каждымъ княземъ времени удвловъ, взятымъ въ отдельности. Предъ нимъ князья благоговели и заискивали для того, между прочимъ, чтобы окрвинуть политически. И высшая духовная власть действительно всегда служила делу объединенія всей Руси. Но вотъ удблы уничтожены, -- Русь вся почти собралась. Тогда-то лицемъ къ лицу очутились между собою двъ равно великія силы. Первая-это великій киязь, достигшій теперь полнаго апогея своего могущества и нисколько не нуждавшійся болке въ опекъ со стороны духовной власти и скрывавшій въ себ'в даже стремленіе подчинить ее своему вліянію, вторая-это русскій митрополить, гордый сознаніемъ своего великаго духовнаго могущества и правственной силы, не совсемъ склонный разстаться со своими въковыми правами. Развязка ожидалась трагическая, но ея на самомъ дъль не произошло, хотя и здъсь дъло не обошлось безъ слабыхъ вспышекъ. Великій политическій умъ Іоанна III пашелъ возможность достигнуть извъстной цъли безъ борьбы. Возведение на митрополичий престолъ Симона съ присоединеніемъ къ нему новаго невиданнаго до сихъ поръ обряда, въ которомъ великій князь въ церкви всенародно «повельль» митрополиту принять «жезлъ пастырства» и взойти на съдалище старъйшинства 1, ясно давало всъмъ и каждому понять, что поставленіе митрополита исходить оть воли государя, и что опь теперь становится не болье, какъ върнымъ слугою перваго и безпрекословнымъ исполнителемъ всёхъ его цовельній. И замізчательно, все это сделаль тоть же самый Іоапнъ III, который песколько леть раиће и не далће какъ при предшественникћ Симона ходилъ «добивать челомъ» митрополиту Геронтію 2. Такъ різко измінились обстоятельства не въ пользу духовной власти. Митрополить Симонъ безъ сопротивленія примирился съ новымъ положеніемъ. Фактъ юридическаго подчиненія духовной власти світской такимъ образомъ совершился. Для большей части русскаго общества это легализированіе новыхъ отношеній церкви и государства въ лиць ихъ обоихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> П. С. Р. Л. т. VIII, стр. 230, т. VI, 39. <sup>2</sup> Позн. собр. Рус. Лът. т. VI, 233—234.

представителей не послужило предметомъ удивленія. Пзвістное направленіе русскаго общества виділо въ этомъ обстоятельстві самое обыкновенное естественное явленіе. Къ такого рода категоріи людей принадлежалъ и Іосифъ Волоцкій, равно какъ и самъ митрополить (имонъ. Отсюда видно, что Іосифъ, высказывая извістный взглядъ на характеръ отношеній церкви и государства, ямілъ въ виду и придерживался уже совершившихся фактовъ. Онъ здісь только оформулировалъ то, что теперь стало совершившимся фактомъ, воспользовавшись для этой ціли готовыми данными, какія представляла для него византійская юриспруденція и церковное право. Несомнібнию взглядъ Іосифа не былъ его личнымъ взглядомъ. Ко взгляду Іосифа, какъ и по другимъ вопросамъ, примыкала цілая отдільная и самая многочисленная фракція рускаго общества, одинаковая съ нимъ по складу образованія, а отсюда—и воззрібній.

Иныхъ воззрѣній на власть государственную и церковную держались Бълозерскіе и Заволжскіе старцы. Глава ихъ-- Нилъ Сорскій не касался въ своихъ сочиненіяхъ этого вопроса, вполив для него посторонняго и съ нравственно-христіанской точки зръ-нія не особенно существеннаго. Его нравственные принципы мирились со всеми формами государственной жизни. Но за то высказались нъсколько по сему предмету нъкоторые изъ его учениковъ. Таковъ былъ Вассіанъ Косой. Принципъ власти совершенно одинаковъ у Вассіана съ Іосифомъ. И Вассіянъ учить о повиновенім и върности князьямъ русскимъ, которыхъ онъ называетъ «помазанниками» и избранниками Божінми, власть которыхъ «вся свыше предана есть». Но всматриваясь глубже въ слова Вассіана, мы находимь въ нихъ такіе оттенки, какихъ нётъ у Іосифа Волоцкаго. Последній слишкомъ возвеличиваеть личность царя, сравнивая ее съ Богомъ и уподобляя ее Богу. Вассіанъ не хочетъ окружать личность государя ореоломъ божественности, не въ его лухъ было уподоблять царя Божеству. Въ то время какъ юсифъ личность царя описываеть такими высокими чертами, которыя делаютъ ее педосягаемою для обыкновепнаго человька и ставять ее въ положение какого-то особаго, высшаго существа, Вассіанъ ограпичивается только констатированіемъ факта богоустановленности власти. Этотъ оттънокъ въ понятія Вассіана о власти, правда, очень тонкій и трудно уловимый, получаеть весьма важное значеніе при опредъления дальнъйшихъ его возарьний на разсматриваемый предметъ.

Выходя изъ своего понятія о власти, Іосифъ пришелъ къ неограниченности и единичности ел. Вассіанъ, напротивъ, держась своего собственнаго понятія, сталь въ положеніе отрицателя абсолютной неограниченности власти государя. Царемъ, такъ совътуетъ Вассіанъ, съ бояры и съ ближними своими пріятели о всемъ совътовати, накръпко думати.... Еще яспъе формулируетъ опъ эту мысль въ другомъ м'вств, когда говорить, что «царемъ и великимъ княземъ достоитъ дъла дълати милосердно, со встии князи и съ бояры». Вообще Вассіанъ и не можеть представить царя безъ совътниковъ. Отсюда можно придти къ тому выводу, что опъ разделяетъ царскую власть между личностью самаго царя и «мірскими властями». Разсматривая царскую власть съ своей болве человъческой точки зрвнія, Вассіанъ считаетъ пужнымъ двлать царямъ разныя наставленія. Въ то время, когда Іосифъ Волоцкій посвящаетъ все свое красноръчіе на изображеніе божественныхъ прерогативовъ царской власти, Вассіанъ въ совершенный контрастъ ему останавливаетъ главное свое вниманіе на недостаткахъ царской власти и съ прямотою и откровенностью независимаго человъка распространяется о царской «простотъ», малосмыслін, которыя бывають причиною несчастій для ихъ государства. Онъ прямо называетъ царей малосмысленными и противниками Христу за то только, что они жалуютъ иноковъ вотчинами 4. Между этими словами Вассіана и словами Іосифа существуєть весьма характерный контрастъ. Въ то время какъ Іосифъ осмвливается осуждать царя только за нерадъніе о въръ и послабленіе ересямъ, т. е. за дъло чисто церковное, Вассіанъ отрицаетъ умственную правоспособность у того царя, который неправильно распоряжается своими владеніями и предоставляетъ церкви то, чего она не должна имъть. Контрастъ понятный и очень легко выясняется ихъ различными вглядами на личность государя. Іосифъ виделъ въ немъ и светскаго и церковнаго владыку, тогда какъ Вассіанъ почти совсёмъ отказывалъ ему во власти надъ церковью 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Разсужд. Вассіана о пеприличій монастырями владіть вотчинами. Чтен. въ Общ. Истор. и Древи. Росс. 1859 г., № Ш, отд. 3, 5. 6, 2. 15. 13. 7. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если върить очень основательному предположенію Невоструева (Разсмотрыніе книги Хрущова: «Изслъдованіе о сочинен. Іосифа Волоцкаго», 64—65), которыні извъстный политическій намфлеть на Іосифа Волоцкаго, подъ названіемъ: «Извъть Іосифа Волоколамскаго къ московскимъ великимъ князьямъ какъ одолѣть удъльныхъ русскихъ князей, соединить всю русскую землю и распространить ее

Іосифъ Волоцкій сливаль церковь и государство въ одно ціблое, объединяя ихъ въ личности царя или князя. При такомъ сліяніи естественно и церковная власть пользовалась ніжоторыми чисто гражданскими правами, равно какъ и гражданская власть пользовалась ибкоторыми правами, принадлежащими церкви. Вассіанъ совершенно разділяеть сферы церковную и государственную. Прежде всего онъ виолив изгоняетъ вывшательство духовенства въ свътскія дъла, въ сферу дъйствій гражданскихъ властей. Такъ какъ преобладающимъ и болье всего привиллегированнымъ сословіемъ въ духовенстві всіми признавалось тогда монашество, которое болке всего и заявляло себя вывшательствомъ въ свътскія дъла, будучи связано управленіемъ своихъ вотчинныхъ крестьянъ, то Вассіанъ главнымъ образомъ нападаетъ именно на него. Опъ открыго заявляеть, что царямъ должно совершать дела со всбыи князьями и боярами и прочими мірянами, а не съ иноками '. Вассіанъ сильно вооружается противъ монашествуюи аго духовенства, которое по праву вотчинных владельцевъ уподоблялось въ своимь дфиствіямь «аки царевымь мірскимь приказнымъ» и особенно настойчиво проводить мысль о томъ, что не должно инокамъ «владъти волости со христіаны, и міръ имъ судити, и на поруки ихъ давати, и приставовъ по нихъ иноковъ посылати». Вообще Вассіанъ проводить ту строго опредъленную и безусловную мысль, что иноки ни подъ какимъ видомъ «въ мірскія вещи не должны вступаться» зи самое вторженіе духовенства въ область гражданскихъ дълъ признается имъ величайшимъ зломъ для государства 3.

повсюду» (Рук. Моск. Сипод. библ. № 171 л. 447. Описаніе Горскаго и Невоструева, отд. 2, кн. 2, 463—465. Изв'ять напечаганъ у Хрущева, въ приложеніяхъ Д) принисываетъ перу Вассіана Косато, то это обстоятельство весьма ясно указываетъ характеръ политическихъ убъжденій Вассіана, діаметрально противоположныхъ воззр'яніямь Іосифа Волоцкаго.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Не съ иноки Господь повелътъ царство держали, но со князи и бояры. Царь совътующійся съ иноками — съ мертвецы бесьдуетъ». Разсужд. Вассіана о непридичіи монастыр. владъть вотчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. Росс. 1859 г., ки. III, отд. 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсужденіе Вассіана о неприцичін монастыр, владѣть вотчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1859 г., кн. III, отд. III, 8. 11—12. Нравственно-каноническій трактатъ Вассіана см. рукоц. Софійск. библ., № 1451, л. 101.

з «Сице гдѣ будеть, говорить онь, власть иноческая, а не царскихъ воеводь.

Отрицаніе Вассіаномъ права вмішательства духовенства въ свътскія діла вытекаеть не изъ антинатіи его къ церковной іерархіи, а изъ болье глубокаго нравственнаго пониманія ціли и назначенія пастырскаго служенія. Ограниченісмъ сферы дійствій духовенства имблось въ виду поставить его и отвести ему истинное положение въ обществъ, дать ему возможность всецъло посвятить себя на служение Богу и предаться вполив долгу своего правственнаго служенія обществу, долгу, завізщанному Христомъ и апостолами. Вассіанъ выделяетъ правственную сферу пастырямь, опъ установляетъ духовенству въдать только свои духовныя дъла. Послъдняя цъль Вассіана и другихъ нестяжателей состояла въ томъ, чтобы поставить церковную јерархію на прежнюю, недавно потерянную ею высоту духовной независимости отъ мірской власти и нравственнаго могущества и сділать ее вполиж самостоятельною въсвоей опредъленной духовной сферъ. А между тъмъ вмъшательство въ свътскія дъла, гдъ вся сила находилась на сторонъ свътскаго правительства, само собою ставило духовенство възависимость отъ мірской власти и стъсняло свободу его дъйствій. Вотъ гдъ скрывается одна изъ причинъ, почему братія Заволжцевъ-нестяжателей такъ настойчиво заявляла о необходимости отобранія у монастырей вотчинъ, д'влавпихъ монаховъ свътскими приказными, какъ выражается самъ Вассіанъ. Этимъ путемъ они хотили достигнуть того, чтобы церковная іерархія, отрѣшившись отъ матеріальныхъ пожертвованій со стороны правительства, и несвязанная съ нимъ матеріальными земными интересами, могла стать и твердо держаться на прежней высотъ духовнаго и нравственнаго могущества, какое завъщалъ ей удъльно въчевой періодъ русской исторіи. Коренцымъ стремленіемъ Заволжцевъ было поставить церковь на первую духовную красоту. <sup>2</sup> Заволжцы хотёли видёть въ представителяхъ церквимитрополитахъ и епископахъ, по примъру прежняго времени,-«печаловниковъ всей земли Русской», которые бы, опираясь на

и ту Божіи милости н'єть, таковые властующіе иноки не боголюбцы, по ги'ввители». Разсужден. Вассіана о неприличін монастыр. влад'єть вотчинами. Чтен. въ Общ. Пстор. и Древи. Рос. 1859 г., кн. III, отд. III, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Святительскому, виже священническому чину, окром'в ихъ святительскихъ властей, вь правду о закоп'в, и о благов'врін и о спасеніи міра сего съ Царской небесной грозы». (lbid, 13).

<sup>2</sup> Полемпч, сочин. Вассіана, Правосл. Собес. 1863 г., ч. Ш., 197.

свой духовный авторитеть, могли сдерживать незаконные порывы деспотизма въ государѣ. У Вассіана глухо выражена эта идея: онъ совътуетъ пастырямъ стоять «о правдь» и убъждаетъ ихъ, говоря: «властей не убойтеся, ниже устрашитеся за паствы своя». Но она получаеть свое освъщение подъ вліяніем воззръній другихъ лицъ, разделявшихъ взгляды той же школы. Такъ Максииъ Грекъ, много вліявшій на Вассіана, вооружается противъ слабости и потворства свётской власти со стороны современныхъ русскихъ пастырей и горько жалуется на нихь за то, что между ними нътъ Самуила великаго, который ополчался противъ преступнаго Саула, нътъ ревнителей подобныхъ Иліи и Елисею, обличавшихъ беззаконія царей Самарійскихъ, ність чуднаго Амвросія, архіерея Божія, не убоявшагося царской высоты Осодосія Великаго, нътъ Іоанна Златоустаго, изобличавшаго сребролюбивую царицу Евдоксію. Слова Максима получають еще болье важный смысль, когда ны узнаемъ, что онъ открыто высказывалъ мысль о превосходствъ церковной власти надъ государственной: святительство, говоритъ онъ, и царя мажетъ и вънчаетъ, а не царство святителехъ.... убо больши есть священство цапства земнаго. Вассіанъ принадлежалъ по политическимъ поиятіямъ къ старобоярской партіи. Среди этой-то партін выступаетъ рядъ строгихъ ревнителей старыхъ обычаевъ и противниковъ тълъ «нестроеній великихъ», которыя принесла съ собою грекиня-Софья Палеологъ,-выступаетъ съ открытыми упреками представителямъ церкви, что они ни о комъ не печалуются предъ государемъ. 3 Ученикъ Максима Грека и глубокій почитатель личности и идей Вассіана-князь Курбскій также высказываетъ горькія жалобы на слабость высшихъ іерарховъ русской церкви, что они «не глаголютъ предъ цари, не стыдяся о свидъніи Господни, но паче потаковники бываютъ» 4 и почти буквально повторяетъ жалобу Максима Грека на отсутстве върусскихъ јерархахъ самостоятельности и вліятельности и рѣшимости быть защитни-

<sup>1</sup> Разсуждение Вассіана о неприличіп монастырямъ владіть вотчинами, 13

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. II, стр. 336-337; ч. III, 155.

<sup>•</sup> Этотъ упрекъ высказывалъ опальный бояринъ Берсень-Беклемишевъ въ разговоръ съ Максимомъ Грекомъ о митр. Дапінлъ А. А. Э., т. I, № 172, 141—142.

<sup>&#</sup>x27; Правосл. Собес. 1863 г., ч. П. Августъ, 564, 566. Три досель неподанныя посланія князя Курбскаго. Печалованіе духовенства за опальныхъ. Чтепія въ Обществь Исторіи и Древностей Россійскихъ 1876, кп. І, 158—160.

ками и спасителями народа отъ произвола государей. Замѣчательно, причину слабости церковныхъ представителей Курбскій видитъ во владѣніи вотчинами, которое обращало енископовъ въ простыхъ государственныхъ чиновниковъ. Вообще Курбскій настойчиво проводилъ мысль о полной самостоятельности церкви и рѣшительно отвергалъ всякое участіе государственной власти въ судѣ надъ представителями церкви. 1

Можно, хотя впрочемъ и весьма слабо, подмѣтить еще одну черту воззрѣній, по которой расходились Іосифъ и Нилъ Сорскій.

Нилъ Сорскій<sup>2</sup>, Вассіанъ Косой<sup>3</sup> и другіє послѣдователи этой школы съ особенною настойчивостью проводили въ своихъ сочиненіяхъ мысль о нравственномъ долгь каждаго православнаго христіанина, равно духовнаго лица и мірянина, пропов'ядать всімъ человъкомъ путь спасенія, т. е. Ниль и Вассіань право учительства (пе съ церковной каоедры, а путемъ устныхъ и письменныхъ наставленій) распространяють и на «простцовъ», т. е. простыхъ, не іерархическихъ лицъ. Трудно выдблить взглядъ Іосифа Волоцкаго на право учительства. Опредълените въ этомъ случат высказываются его ученики и последователи. Такъ Нилъ Полевъ строго осуждаеть заволжского старца Германа по поводу его разсужденій и сомивній о законности заточенія Серапіона, архіепископа Новгородскаго, за положенное последиимъ отлучение на Іосифа Волоцкаго и пишетъ ему между прочимъ по этому новоду: «ты не своя мъры дъла начинаеми, яко нога еси и главъ судиши, сирвчь митрополиту и всему собору русскія митрополіи и отцу нашему священноиноку Іосифу». 4 Отрицательный взглядъ на право учительства высказываеть также, хотя и далеко не безусловно, митрополить Даніиль 5, потомъ съ особенною опредвленностію н настойчивостію-митрополить Макарій 6.

<sup>1</sup> Курбскій, Сказанія изд. 2. Спб. 1842 г., 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Препод. отца пашего Нила Сорскаго преданіе ученикамъ. Спб. 1852 г., 57—58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Правосл. Собес. 1863 г., ч. Ш, 182—183.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ркп. Москов. Дух. Акад. № <sup>235</sup> 661, л. 128 - 149.

<sup>5</sup> Чтен. въ Общ. Истор. и Древи. Росс. 1847 г., № IX, отд. IV.

<sup>•</sup> Московскіе соборы на еретиковъ. ХУІ в. Чтен. въ Общ. Петор. и Древн.

Представленныя нами общія міровоззрінія Іоснфа Волоцкаго и Нила Сорскаго и примънение и развитие ихъ на жизненныхъ общественных вопросахъ своего времени вполиф объясняють то напряженіе и возбужденіе, съ какими велась литературная полемика и борьба въ самой жизни людьми противуположныхъ направленій. Причинъ, способствовавших в напряженію и усиленію борьбы, было не мало. Прежде всего вопросы, которые затрогивались ею, были самые существенные и жизненные, отъ того или другаго разръшенія которых вависьла во многом судьба послъдующей соціальной жизни народа. Поэтому каждая сторона добивалась побъды и старалась вырвать ее изъ рукъ другой. Время и разныя современныя историческія обстоятельства все болье и болье усиливали взаимное раздражение. Если къ этому присоединить личныя особенности характера діятелей, заправлявшихъ литературною борьбою, то вполиж станутъ понятными сильный антагонизмъ и та непріязнь, съ которою представители полемики относились другъ къ другу. Іосифъ былъ подозрителенъ-не въ отношении собственной личности, а за святую въру, которая составляла существеннъйшую стихію всей его жизпи, -- и отсюда предрасположенъ быль къ преувеличенію: онъ часто читаль между строками и въ каждой повой мысли виделъ чуть не ересь. Вотъ почему онъ постоянно действуетъ противъ личности своего противника стращнымъ орудіемъ того временн-обвиненіемъ въ ереси. Вассіанъ-рьшительный, твердый до упрямства, самолюбивый, ръзкій въ выраженіяхъ и раздражительный, вездъ видьлъ личное оскорбленіе, преследоваль за него и отвечаль темь же своему противнику. Естественно, такіе характеры много предрасполагали къ тому, чтобы полемика, начавшаяся съ борьбы за идеи, перещла во взаимныя пререканія. Дібіствительно, въ разгаріз полемики между Іосифомъ Волоцкимъ и Вассіаномъ Косымъ, выступаютъ въ ней личные двигатели и тъмъ самымъ бросаютъ тънь на лица полемизпрующихъ.

При самомъ первомъ обсужденіи вопроса объ отношеніи къ еретикамъ въ тонѣ полемизирующихъ начинаетъ уже проглядывать оскорбленное чувство обоихъ противниковъ. Съ точки зрѣнія своихъ воззрѣній Іосифъ въ каждой новой мысли видѣлъ опасность для чистогы вѣры и склоненъ былъ разсматривать ее какъ ересь.

Росс. 1847 г. № III, 15, 8. Акты Археогр. Эксп. т. I, № 238, 244. Костомаровъ Историч. монографія, т. І. Спб. 1863 г. Везикорусскіе возынодумцы XVI к. 452—452.

А тыть болые ересью могла показаться ему мысль заволжских старцевь о гуманномы отношении кы еретикамы. Появление самой мысли о пощады еретиковы оны приписывалы самимы же еретикамы. А потому, когда о ней заявили заволжские старцы, оны не преминулы отнести и ихы самихы кы категории еретиковы. Такы по крайней мыры поступилы оны вы отношении Вассіана Косаго, про котораго писалы, что соны сталы сы еретики на насы» 1. Между тымы заступничество Вассіана выходило не изы солидарности его сы еретиками жидовствующими, а оно было только плодомы вліянія на него гуманныхы воззрыній Нила Сорскаго. Іосифы защиту Вассіаномы еретиковы объясняеты простымы его желаніемы «еретикомы и отступникомы устроити жизны немятежну», по оны здысь не вполны справедливы, когда Вассіана ставиты паравны сы жидовствующими и даже называеты его покровителемы ихы.

Съ другой стороны и Вассіанъ не щадилъ своего протившика и относилъ его также къ разряду еретиковъ за его нетерпимость къ послёднимъ. Онъ обвинялъ его именно въ новаціанстві и былъ здісь не совсемъ несправедливъ въ томъ отношеніи, что новаціане дійствительно безусловно отвергали принятіе и возвращеніе еретиковъ въ нідра церкви. Настойчивость, съ которою Іосифъ проводилъ свою мысль о преслідованіи еретиковъ, до того раздражала и выводила изъ терпітнія Вассіана, что онъ за то называль его умоизступленнымъ.

Тотъ же фазисъ личныхъ пререканій прошло обсужденіе и монастырскаго вопроса. Съсвоей точки зрѣнія Іосифъ въ мысляхъ заволжскихъ подвижниковъ о неприличіи монастырямъ владѣть вотчинами видѣлъ посягательство и хулу на всю православную церковь и всѣхъ ея святыхъ подвижниковъ,—словомъ, видѣлъ ни что иное, какъ опасную ересь. Поэтому онъ съ горячностью взялся за дѣло защиты правъ церкви. И здѣсь онъ затрогивалъ даже лицъ, которыя вовсе непричастны были полемикѣ изъ-за монастырскаго вопроса. Онъ не пощадилъ и личности Нила Сорскаго, назвавъ его въ числѣ первыхъ хулителемъ древнихъ русскихъ чудотворцевъ. Но гуманный и всегда уступчивый Нилъ не принялъ вы зова, прямо брошеннаго ему въ лицо Іосифомъ, и смолчалъ. Не молчалъ только его ученикъ Вассіанъ.

<sup>1</sup> Ркп. Императ. Публ. Библ. Q. XVII, № 64, л. 292—294. Письмо къ Василію Челядину. Просвътитель, 526—527.

На обвиненіе въ хулѣ на русскихъ чудотворцевъ Вассіанъ отвѣчалъ Іоснфу тѣмъ же самымъ обвиненіемъ въ хулѣ на всѣхъ русскихъ чудотворцевъ, такъ какъ, говорилъ Вассіанъ, онъ живетъ похуляя самъ чудотворцевъ своимъ жительствомъ пеподобнымъ. Затѣмъ защищаемую Іоснфомъ идею о пеприкосновенности и необходимости монастырямъ владѣтъ землями, съ ея, правда, практическими послѣдствіями—країнею безнравственностію монаховъ, Вассіанъ называлъ «новою ересью», а монаховъ-вотчиниковъ—иконоборцами. Послѣднее названіе какъ-то мало относится къ современному ему монашеству и можетъ быть разсматриваемо какъ выраженіе крайняго негодованія и раздраженія Вассіана противъ богатаго монашества, уклонившагося отъ своего истиннаго призванія.

Личныя взаимныя пререканія, сначала происходившія въ литературной полемикѣ, переходили иногда въ дѣло и выражались перѣдко въ оскорбительныхъ дѣйствіяхъ. Здѣсь особенно отличился Вассіанъ. Хорошо понимая выгоды своего положенія при дворѣ, Вассіанъ и воспользовался ими между прочимъ для того, чтобы мстить своему литературному противнику. Въ палатахъ митрополита Варлаама Вассіанъ не затруднился назвать одного иаъ постриженниковъ Іосифа и его самого «отступниками». Понятно, Іосифа сильно оскорбило такое дерзкое отношеніе Вассіана къ нему и его ученикамъ, и подъ вліяніемъ оскорбленнаго чувства онъ началъ обвинять своего противника въ томъ, что онъ весь святительскій чинъ и иноческій чинъ, архимандриты и игумены похулилъ». 3

Взаимное нерасположение сторонниковъ партій Іосита и Нила дошло наконецъ до того, что Іосить напр. запрещалъ своимъ постриженникамъ и вообще сторонникамъ вступать въ близкія и въ какія бы то ни было сношенія съ иноками Вассіана.

Вассіанъ ополчился за такое запрещеніе на Іосифа и обвиняль его въ нарушеніи евангельскаго закона о любви къ ближнему 4, хотя тотъ же самый Вассіанъ ужасно ненавидёль всёхъ

¹ Правосл. Собес. 1863 г. ч. Ш, 201-210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсужд. Васс. о неприличи монаст. владыть вогчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. 1859 г., № Ш, отд. 3, стр. 11. 7.

<sup>3</sup> Посланіе къ Челядину. Ркп. Имп. Публ. Библ. Q. XVII, № 64, л. 294—294.

<sup>4</sup> Полем. сочин. Васс. Прав. Собес. 1863 г., ч. Ш, 209, 210.

Іосифлянъ и никогда не пускалъ ихъ къ себъ въ келью. 1 Даже болье, онъ въ порывъ негодованія на своихъ противниковъ угрожалъ разрушить центръ ихъ-Волоколамскій монастырь. Вообще напускаемый иногда Вассіаномъ на себя тонъ върнаго послъдователя Евангелія не выдерживается имъ на дъль, хотя онъ старается объ этомъ и иногда выставляетъ себя страдальцемъ, невоз--мущающимся никакими укоризнами своихъ противниковъ и даже при ихъ нападкахъ обращающимся къ Богу съ молитвою о инзпосланіи новыхъ испытаній. Выдающаяся черта всего тона полемики Вассіана Косаго состоить въ томъ, что онъ вмёсто теоретическихъ обвиненій главнымъ образомъ обрушивается непосредственно на личность своего противника и болбе всего сосредоточиваетъ свое внимание на томъ, чтобы какъ можно сильнъе задъть его самолюбіе. Такъ онъ называетъ Іосифа отступникомъ, «преступаремъ» заповъдей Божінхъ, законопреступникомъ, учителемъ беззаконію, лжепророкомъ, антихристомъ, безумцемъ, человъкоугодникомъ и пр. и поражаетъ благочестивую репутацію своего противника, издъваясь надъ его святою жизнію и его чудотвореніями, подводя последнія подъ категорію чудотвореній «бесовскихъ». Вотъ почему справедливо противники Вассіана называютъ его безстыднымъ и дерзкимъ на языкъ.

Должно еще замѣтить, что Вассіанъ Косой въ своей продолжительной полемикѣ съ Іосифомъ Волоцкимъ не упускалъ благо пріятныхъ случаевъ для того, чтобы затрогивать и его учениковъ и не рѣдко допускалъ противъ нихъ очень оскорбительныя выходки. <sup>2</sup> Это обстоятельство получаетъ весьма важное значеніе при вступленіи борьбы обоихъ направленій въ новый фазисъ своего развитія, когда противъ Вассіана выступили новые противники изъ ряда учениковъ Іосифа, которые, обобщая свое дѣло съ дѣломъ своего учителя, и еще не имѣя съ Вассіаномъ непосредственныхъ личныхъ столкновеній, уже подготовлены и вполнѣ расположены были смотрѣть на него какъ на своего личнаго врша за его вызывающее поведеніе къ лицамъ, исходившимъ изъ Волоколамскаго монастыря.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чтен, въ Общ. Ист. и Древи. Росс. за 1847 г., № IX. Преніе митроп. Данінаа съ стариемъ Вассіаномъ, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полемич. сочин. Вассіана. Прав. Собес. 1863 г. ч. Ш, 191. 207. 204 205.

Изъ сдъланнаго обозрънія получаются слъдующія данныя:

- I) Въ концѣ XV вѣка въ умственной жизни русскаго народа ясно обозначаются два направленія, составляющія по своей сущности результать, обусловливавшійся характеромь древне-русскаго просвѣщенія. Консервативно-формальное направленіе съ Іосифомъ Волоцкимъ во главѣ представляеть изъ себя простое положительное слѣдствіе русской книжной образованности и есть ея непосредственное выраженіе. Направленіе критическое, правственнолиберальное, группирующееся около Нила Сорскаго и его школы, составляеть изъ себя отрицательное слѣдствіе той же книжности, являясь протестомъ, оппозиціей противъ преобладанія въ обществѣ формальнаго пониманія религіи.
- II) Параллельно съ указанными двумя вполит православными направленіями получаетъ свое начало и развивается третье среднее направленіе, вполит раціоналистическое, питавшееся сначала отрицательными идеями стригольничества, но потомъ, подъ вліппіемъ особой, исторической и политической судьбы мѣстности своего первоначальнаго существованія, развившее ихъ далѣе и получившее отъ случайно вошедшаго въ извѣстную комбинацію съ нимъ элемента жидовства названіе ереси жидовствующихъ. 1 Составляя по своей первоначальной причинѣ также оппозицію крайностямъ современной религіозно-церковной жизни, ересь съ этой стороны сходится съ направленіемъ Нила Сорскаго, находитъ въ немъ нѣчто общее съ собою и развивается параллельно съ нимъ.
- III) Всё три направленія консервативное, либеральное и еретическо-раціоналистическое подъ вліяніемъ духа времени и современныхъ историческихъ обстоятельствъ принимають до нёкоторой степени видъ и политическихъ партій. При этомъ консерваторы безусловно высказываются въ пользу монархическаго строя государственной жизни, который вырабатывался и формировался тогда

<sup>82—184. 210.</sup> При бавл. къ Твор. св. от. ч. Х, стр. 508. Рукоп. Импер. публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 292—294.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Присутствіе въ ереси эдемента жидовства подтверждается недавно открытымъ новымъ памятникомъ, поученіемъ митроподита Зосимы по случаю соборнаго осужденія еретиковъ жидовствующихъ. Русск. Истор. библіотека, изд. Археограф. Комисією, том. VI, ч. I, № 116.

въ Московскомъ княжествъ, тогда какъ сторонники и православнаго либерализма и еретики—раціоналисты въ большой или меньшной степени симпагизируютъ старымъ государственнымъ порядкамъ, какими жили Новгородъ и отдъльныя княжества времени улъловъ.

- IV) Песмотря на всѣ принятыя противъ ереси гражданскимъ правительствомъ и церковною властію мѣры ересь жидовствующихъ продолжаетъ существовать въ теченіе всей первой четверти XVI в. и даже нѣсколько далѣе.
- V) Ересь жидовствующихъ, появившись какъ протестъ недостаткамъ современной церковной жизни, деластъ предметомъ общественнаго обсужденія и правительственных в мірт выдающіяся анормальности церковной жизни, равно какъ и своимъ существованіемь и быстрымъ развитіемъ выдвигаеть новый вопросъ объ отношенін къ посл'ї дователямъ самой ереси. На обсужденіи выдвинутымъ ересью вопросовъ сталкиваются между собою представители двухъ направленій-Іосифъ Волоцкій и Васіанъ Косой, ставшій во главъ школы Нила Сорскаго, и во взглядахъ ихъ на всъ современные церковно-общественные вопросы между ними обнаруживается діа метральная противоположность. Дальнейшимъ следствіемъ, въ которомъ находить себъ выражение столкновение двухь противоположныхъ теченій, является литературная полемика и борьба въ жизни между людьми, принадлежащими къ различнымъ направленіямъ. Литературная полемика сосредоточивалась главнымъ образомъ на обсужденіи двухъ вопросовъ объ отношеніи къ еретикамъ и о вотчинномъ правъ монастырей или о монастырскихъ имуществахъ. Различіе взглядовъ на многіе другіе вопросы современной общественной и государственной жизни, изъ которыхъ одни если затрогивались въ полемикъ, то весьма слабо, а другіе и вовсе не были затрогиваемы, но которые тімъ не меніе людьми различныхъ возэріній проводились въ жизни независимо одинъ отъ другаго, впосятъ окончательное и полное разъединение между сторонниками того и другаго направленія.
- VI) Несмотря на юридическое разрѣшеніе вопросовъ въ смысль благопріятствовавшемъ одному направленію, литературное обсужденіе какъ еретическаго вопроса, такъ и вопроса о монастырскихъ имуществахъ продолжаетъ развиваться и разсматриваться съ

противоположныхъ точекъ зрѣнія въ теченіи всей первой четверти XVI в. и нѣсколько далѣе,

VII) Жизненность затронутыхъ полемикою вопросовъ и интересовъ, которыхъ она касалась, ел продолжительность, и наконецъ болье всего личныя особенности характера людей, стоявшихъ во главъ того и другаго направленія и заправлявшихъ борьбою, —все это взятое вмъстъ усиливаетъ напряженіе и возбужденіе полемики и доводить ее до того, что она получаетъ оживленный, но въ то же время острый характеръ, гдъ уже обнаруживается личное раздраженіе полемизирующихъ противниковъ.

Таково было въ общихъ чертахъ положение двухъ направлений русской мысли въ періодъ времени, непосредственно предшествовавшій смерти одного изъ зам'вчательнівшихъ и первыхъ борцевъ-Іосифа Волоцкаго. Онъ умираетъ во время самаго разгара литературной борьбы. Между тыть его противникъ Вассіанъ Косой продолжаетъ дъйствовать въ духъ своего направления и пользуется въ то же время большимъ вниманіемъ великаго князя. Такимъ образомъ побыда, повидимому, болые обыщала склониться въ пользу Вассіана, который теперь не имклъ себъ болье антагонистовъ. Но прен Госифъ умирая постарался, на сколько это было для него возможно, о томъ, чтобы не дать торжества Вассіану и особенно его идеямъ. Благосклонность, какою пользовался Вассіанъ у в. князя, не обезоруживала и не приводила въ полное отчаяние Іосифа. Его практическая настойчивость и умънье узнавать людей открыли ему доступъ къ серцу в. килзя. Скоро между нимъ и в. княземъ установились очень близкія отношенія, чему много способствовали и воззрѣнія Іосифа, особенно политическія, которыя вполнъ гармонировали съ попятіями великаго князя о своихъ правахъ и положеніи въ государствь. В. князь сталь самь посыщать Волоколамскій монастырь и его игумена, что еще болье способствовало ихъ взаимному сближенію і; предъ смертію Іосифа отношенія къ нему в. князя сділались самыми тісными и отличались полною искренностью и сердечностью.2

Объяснение существования въ одномъ лицъ велик. князя при-

¹ Полн. Собр. Рус. лът. т. VI. 257; т. VШ, 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Факты на это см. въ житін Іосифа, составленномъ Саввою Чернымъ Великія минеи-четьи, Сентябрь 486--493.

вязанности къ двумъ лицамъ, столь противоложнымъ между собою и по взглядамъ и по правственному характеру, съ какими являются Іосифъ Волоцкій и Вассіанъ Косой, нужно искать въ разности основаній, на которыхъ покоилась эта привязанность. В. князь въ Іосифъ видълъ игумена и основателя знаменитаго богатаго монастыря, плодовитаго писателя и энергическаго борца противъ ереси, человъка строгой подвижнической жизни и вообще святаго мужа и высоко цънилъ его за его благочестивую жизнь. Къ этому присоединялась еще симпатія в. князя къ идеямъ Іосифа. Чтоже касается Вассіана Косаго, то в. князь уважалъ его какъ своего родственника, цънилъ его умъ и дипломатическія способности, пользовался его совътами, сочувственно относился къ положенію его какъ человъка опальнаго, невольнаго инока и потому уже несчастнаго.

Солидарность в. князя съ нъкоторыми воззръніями Іосифа Волоцкаго, способствовавшая развитію въ немъ симпатіи и ко всъмъ остальнымъ взглядамъ знаменитаго Волоколамскаго игумена, сама по себъ представляла серьезную опасность для Вассіана и судьбы его идей, но она еще болье увеличивалась съ другой стороны: умирая, Іосифъ не хотълъ, чтобы его идеи умерли вмъстъ съ нимъ. Вмъсто себя ратоборцами за свои любимыя идеи онъ выставилъ цълый ридъ своихъ учениковъ, между которыми Даніилу, сначала игумену Волоколамскаго монастыря, а потомъ всероссійскому митрополиту; во всъхъ отношеніяхъ принадлежитъ самое первое мъсто.

## отдълъ вторый.

Жизнь и дъятельность митрополита Даніила.

## ГЛАВА І.

Данівлъ въ санъ ягумена Волоколамскаго монастыря.

Личность митрополита Даніила становится въ первый разъ извъстною исторіи въ сант игумена Волоколамскаго монастыря. О мъстт происхожденія его можно только догадываться по данному ему въ монастырт прозвищу рязанца, которое, можетъ быть, и скорте всего, дано было ему потому, что онъ происходилъ изъ Рязанской области 1. Годъ рожденія Даніила точно неизвъстенъ. Если втрить Герберштейну 2, который говоритъ, что Даніилъ сдъланъ былъ митрополитомъ въ то время, когда ему было только тридцать лътъ отъ роду, то годомъ его рожденія долженъ быть признанъ именно 1492 годъ. Но свидътельство Герберштейна, какъ нъкоторые ученые замѣчаютъ 3, подлежитъ сомптьнію и вызываетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Названіе рязанца было оффиціальнымъ прозвищемъ Даніяла. Это видно изъ выписи о началѣ Іосифова монастыря и объ его пгуменахъ, сдѣланной по указу царя Өеодора Ивановича. Рукоп. Москов. Дух. Акад. № <sup>181</sup>/<sub>56</sub>; д. 73—74. Здѣсь читается: «по его (Іосифа) благословенію избранъ бысть по немъ на игуменство старецъ Данилъ резанецъ и поживъ на вгуменствѣ восемь лѣтъ и петомъ возведенъ бысть на великій престолъ россійскія митрополін».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Герберштейнъ. Записки о Московіи, въ перевод'в Анонимова, 45.

з Достовърность словъ Герберштейна отрицаютъ преосвящ. Макарій (Исто-

собою некоторыя недоразуменія. Для того, чтобы вполне согласиться съ Герберштейномъ, пужно признать, что Даніилъ сдёланъ былъ игуменомъ Волоколамскато монастыря приблизительно около двадцати двухъ льтъ, то есть въ такихъ годахъ, которые, по каноническимъ правиламъ, не допускали его до принятія сана простаго священнослужителя. Объяснять слишкомъ раннее и неканоническое принятіе Даніиломъ сапа игумена отступленіемъ отъ правиль здёсь нёть необходимости, потому что личность Даніила въ это время представляла изъ себя самаго скромнаго малоизв'єстнаго человъка, ради котораго никто не захотълъ бы стъснять свою совъсть излишнимъ нарушениемъ извъстныхъ церковныхъ правилъ. Самый фактъ избранія Даніила въ игумена и дополняющія его обстоятельства нъсколько подрываютъ свидътельство Герберштейна. При избраніи Даніила игуменомъ онъ называется старцемя 1. Положимъ, что название старецъ употреблялось въ древнее время на Руси въ болье широкомъ смысль и обозначало собою вообще инока. Но во всякомъ случав трудно допустить, чтобы и въ то время могли называть старцемъ того, кто на самомъ деле былъ только юношей. Избраніе Даніила въ игумена принадлежало братіи Волоколамскаго монастыря, которой предоставлена была полная свобода выбора. Не задолго передъ смертію своею Іосифъ написаль посланіе къ великому князю, которымъ онъ отдаваль свой монастырь подъ его особое покровительство. Въ этомъ же посланіи онъ назваль десять самыхъ старшихъ братій своей обители, которые, по его мийнію, были наиболие достойными званія игумена, еслибы только великій князь самъ вздумаль выбирать для его монастыря пастоятеля. Не много времени спустя Госифъ поручилъ самимъ братіямъ выбрать себі игумена и выборъ паль на Даніила, хоти онъ и не былъ поименованъ въ числъ десяти кандидатовъ, рекомендованныхъ великому князю. Іоснфъ утвердилъ выборъ. Отсюда основательно можно придти къ тому заключенію, что если Іосифъ не противился выбору братіи и благословилъ ся избранника, то, очевидно, опъ признавалъ его не многимъ уступающимъ тъмъ изъ старцевъ, какимъ отдавалъ опъ предпочтение въ посла-

рія Русской Церкви т. VI, 170) и Казанскій (Опись книгь Іосифо-Волоколамскаго монастыря 1573 года. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847. № 7, отд. IV, 6—7).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго, составленное Саввою Крутицкимъ. Великія минеичетып. Сентябрь. 491—492.

ній къ великому князю. И во всякомъ случай онъ никакъ не могъ одобрить избраніе Даніила, еще юноши, во игумена монастыря, который и своимъ существованіемъ, и благоустройствомъ, и благосостояніемъ, и знаменитостью всецьло обязанъ былъ его трудамъ, его продолжительной дъятельности. Трудно допустить, чтобы такой опытный и испытанный настоятель, какимъ былъ Іосифъ, ръшился добровольно передать свое прекрасное творение въ руки молодаго неопытнаго человѣка. Съ другой стороны, не можетъ быть, чтобы строгіе иноки монастыря, которымъ принадлежалъ выборъ игумена, -- иноки, между которыми насчитывались очень почтеннъйшія и достойнъйшія лица, могли избрать себь въ начальника и духовнаго руководителя такого человъка, который для многихъ изъ нихъ могъ быть только послушникомъ. Положимъ, каноническій выборъ молодаго человіка во игумена возможенъ. Но въ примънении его къ личности Даніила онъ неумъстенъ. Для него не было импонирующихъ внашнихъ условій. Въ выбора Даніила во вгумена не участвовала ни воля великаго князя, ни личная иниціатива преп. Іосифа. Существуетъ одна черта въ характеръ Даніила, которая не позволяеть согласиться вполнъ со словами Герберштейна. Въ то время, когда Даніила избирали во игумена, о немъ было извъстно, что онъ хотълъ перейти въ игумена въ другой монастырь. Если онъ могъ действительно серьезно разсчитывать на исполнение своего желания, то во всякомъ случав не въ то время, когда онъ былъ еще въ лътахъ юности. Допускать присутствіе твердаго нам'тренія сділаться игуменомъ въ человіть еще юношт, —если только онъ обладалъ здравымъ смысломъ, въ чемъ никакъ нельзя отказать Даніилу, вполні неосновательно. Не мало подрываетъ авторитетъ свидътельства Герберштейна и самъ Даніилъ. Въ письмѣ своемъ на вопросъ какого-то, оставшагося неизвъстнымъ, своего почитателя, спрашивавшаго о состояніи его здоровья, онъ жалуется на свою бользнь, которая от многих мът и временъ мучитъ его, и потомъ онъ присовокупляетъ, что «онъ пребываетъ немощенъ трегубо: главою, нутремъ, ногами, и отъ сихъ много сугубо и печаль, утъснение и оскудъние смысла, и зубомъ болъзни и изнуреніе, и свъта очію умаленіе, и кръпости и силы изнеможение» 1. Здъсь мы видимъ, что митрополитъ Даніилъ описываетъ себя очень дряхлымъ старикомъ, постоянно подвер-

<sup>4</sup> Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 514/151 л. 425—426.

гавшимся припадкамъ разныхъ старческихъ недуговъ и болізней. Посланіе это могло быть написано въ самый последній годъ служенія митрополита Даніила русской церкви, и если върить Герберштейну, то въ это время ему не могло быть болве сорока семи лътъ. А это такія лъта для мущины, которыя никакъ не могуть быть названы старческими. При томъ нужно принять во внимание и цв тущій организмъ, которымъ обладалъ, по словамъ того же Герберштейна, Даніилъ, и ту роскошную обстановку, въ которой онъ жилъ, и блага которой онъ не хотълъ игнорировать. Послъ всего сказаннаго весьма трудно согласиться въ полной силь съ словами Герберштейна, а скорње всего можно придти къ тому выводу, что Даніилъ родился ранке 1492 года. Во всякомъ случай разныя соображенія, говорящія не въ пользу свидительства Герберштейна, за неиминіемъ категорическихъ историческихъ дапныхъ противоположнаго характера, тъмъ не менъе не могутъ уничтожить его въ самомъ корнъ. Весьма важно въ свидътельствъ Герберштейна то, что оно принадлежить очевидцу, человѣку лично знавшему Даніила, и при томъ такому человіку, который заявиль себя своимъ безпристрастіемъ. Поэтому можно отвергать только математическую точность показанія Герберштейна, который могъ быть введенъ въ заблужденіе цвътущимъ видомъ митрополита Даніила и на основаніи своего вифшияго впечатлівнія даль ему менъе годовъ, чъмъ какіе имъль Даніилъ на самомъ дъль. Отсюда удобнъе всего свидътельство Гербертштейна понимать въ смыслъ приблизительного указанія льть Даніила.

Самымъ последнимъ желаніемъ Іосифа Волоцкаго было то, чтобы основанный и доведенный имъ до цветущаго состоянія монастырь продолжалъ развиваться въ данномъ имъ самимъ ему направленіи и духв. Умирая, онъ хотвлъ чтобы тотъ духъ, тв идеи и воззренія, которыя онъ проводилъ въ течепіе всей своей жизни, не умерли вмёсте съ нимъ, а продолжали бы существовать и развиваться въ его монастыре и среди его учениковъ и постриженниковъ. Желаніе во что бы то ни стало сохранить свое направленіе, вдохнутое имъ въ жизнь и понятія своихъ постриженниковъ, видно изъ последнихъ его распоряженій. Не падёясь на добровольное исполненіе заведенныхъ имъ порядковъ, онъ обращается ко внюшней силю—къ великому князю и проситъ его, чтобы онъ взялъ его монастырь подъ «свою державу». Смыслъ порученія понятенъ. Онъ хорошо зналъ расположеніе къ себе великаго князя и въ немъ падёялся видёть исполненіе своего послёдняго жела-

нія. Онъ далье просить великаго князя, чтобы онъ «игумена для его монастыря не наслаль изъ иныхъ монастырей, не по ихъ (монаховъ) мысли» и продолжаетъ настапвать предъ великимъ княземъ, чтобы послъ его живота братія его монастыря жила по его, какъ онъ выражается, «вемьнію, какъ онъ имъ написаль, а не хотящая по его вельнію жити и тыхь изъ монастыря изженути, да и прочая братія страль имуть». Великій князь хорошо поняль то охранительное значеніе для Волоколамскаго монастыря, какое ему поручиль его знаменитый основатель. Онъ часто вздиль въ монастырь и, по словамъ одного біографа Іосифа, «во всемъ брежаще, и учрежаше братію, и глаголаше имъ по часту: храните преданый вамъ законъ, еже предаде вамъ старецъ птуменъ Госифъ, а съ иныхъ монастырей обычаевъ не снимайте; азъ у васъ такоже приказчикъ. Аще ли не станете храниги, азъ исправлю и вамъ будеть не зъло любо» 1. И Василій Іоанновичь до самой своей смерти покровительствовалъ Волоколамскому монастырю и заботился о его благосостояній и сохраненій устава.

Кромѣ внѣшней охранительной силы для направленія Іосифа Волоцкаго, выражавшейся во власти великаго князя, такою же охранительною силою служиль для Іосифа характерь самаго устава, даннаго имъ своему монастырю. Самый духъ Волоколамскаго монастырскаго устава заключаль въ себѣ много условій къ тому, чтобы разъ данные порядки и идеи сохранялись на долгое время въ стѣнахъ монастыря. Этотъ уставъ создавалъ людей съ особымъ специфическимъ складомъ, вдохновлялъ ихъ одними и тѣми же идеями и взглядами, дававшими въ своей совокупности инокамъ Волоколамскаго монастыря одно опредѣленное направленіе одинъ общій духъ.

Монастырскій уставъ Іосифа Волоцкаго имѣлъ глубокое нравственно-воспитательное значеніе для лицъ, находившихся подъ его вліяніемъ. Отрицаніе права личности, проявленія единичной воли, строгій послѣдовательный внѣшній режимъ надъ всѣми дѣйствіями инока сопровождались извѣстными специфическими послѣдствіями для его нравственнаго характера. Индивидуальныя особенности инока, воспитывавшагося въ Волоколамскомъ монастырѣ, мало-по-малу свободно, или послѣ упорной борьбы, стушевывались и сглаживались предъ методическими дѣйствіями монастыр-

<sup>1</sup> Великія минеи-четьи, Сентябрь, 488-494.

ской дисциплины и мало-по-малу сливали его съ средою, его окружающею. На мъсто личныхъ, индивидуальныхъ особенностей, какія замічались въ характерів инока, въ немъ путемъ долгаго навыка и упражненія вибдрялись и оставались за тымь господству. ющими на всю последующую его жизнь те тенденціи и вообще тоть духъ, который составляеть отличительныя особенности направленія Іосифа Волоцкаго. Отсюда иноки, исходившіе изъ Волоколамскаго монастыря, составляли изъ себя одинъ общій типъ иноковъ, дъйствовавшихъ на какомъ бы то ни было поприщъ дъятельности, всегда какъ одинъ человъкъ, и съ этой стороны непоходившихъ на подвижниковъ другихъ монастырей. Конечно правственно-воспитательное дъйствие устава Іосифа не имъло для всёхъ иноковъ его монастыря безусловно одинаковаго значенія. Могли попадаться здёсь такіе характеры иноковъ, состояніи были дать отпоръ воспитательной мопастырской системъ. Но не нужно забывать, что по самому характеру устава самыми подходящими людьми для поступленія въ Волоколамскій монастырь были такіе, для которыхъ личная иниціатива и самостоятельность не имьли особенной цвны. Въ Волоколамскій монастырь стремились болье всего такіе люди, которые, не успывь развить въ себы самостоятельныхъ задачъ для своей дъятельности, отдавали себя въ распоряжение другихъ, которыхъ они считали лучшими, и съ теченіемъ времени легко пріучались ходить подъ руководствомъ другихъ и дъйствовать по программъ, указанной и заученной отъ другихъ. Съ другой стороны, продолжительное дъйствіе устава могло сломить и сильные характеры, и это тымь болые, что Іосифъ приняль всв меры къ тому, чтобы инокъ, разъ попавшій въ его монастырь, уже не могъ исходить оттуда, если только не было на то согласія со стороны настоятеля. Оставляющій монастырь считался педостойным в погребенія. Одинъ инокъ, рышившійся оставить Волоколамскій монастырь, долженъ быль обращаться къ заступничеству самого великаго князя 4. Такимъ образомъ иноку волей или неволей, созпательно или путемъ борьбы, за отсутствіемъ другаго исхода приходилось подчиняться уставу.

Не одинъ монастырскій уставъ воспитывающимъ образомъ

¹ Сочиненіе пр. Іосифа о томъ, что не должно выходить изъ монастыря въ рукописи Москов. Дух. Акад. № ¹86/272 л. 207—208. Хрущовъ. Изслѣдованіе сочин. Іосифа Санина, 100.

дъйствовалъ на иноковъ волоколамской общины. Въ помощь ему Іосифъ у себя въ монастыръ положилъ начало особому воснитительному учрежденію съ характеромъ современной школы. На это указывають слёдующія драгоціннійшія слова одного біографа Іосифа, оставившаго свое имя неизвістнымь. «Многими у него (Іосифа) юным мнихам в монастыри учащимся, не яко самъ без: опаства живущими, но много соблюдение, и удержание имъ, непонущащеся бо хожение тъмг идъже хотящимг, но присно назирание движениями ими учителеми ими имьти» 1. Существованіе при Волоколамскомъ монастырѣ особой школы вполив соотвътствовало планамъ практическаго Іосифа, въ глазалъ котораго монастырь быль не только мёстомъ подвижничества людей вполнів отръшившихся отъ міра, но въ тоже время служиль и воспитательнымъ заведеніемъ для лицъ, готовящихся къ занятію разныхъ церковныхъ должностей и јерархическихъ постовъ. Благодаря всемъ вийсти взятыми воспитательными условіями, ви какихи находились иноки Волоколамскаго монастыря, изъ нихъ сформировывались прекрасные воспитанники. Это были люди, пріученные и привыкшіе всегда къ исполненію возложенныхъ на нихъ обязанностей, хорошіе администраторы и исполнители заранже начертанныхъ для нихъ плановъ, проповъдники идей и взглядовъ, которые даны имъ готовыми монастырскимъ воспитаніемъ. Таково правственио-воспитательное значение Волоколамскаго монастыря для характера его иноковъ.

Извъстно, что Іосифъ Волоцкій по своимъ воззрѣніямъ былъ строгій консерваторъ. Въ тѣхъ же самыхъ консервативныхъ началахъ онъ воспиталъ многочисленный рядъ своихъ учениковъ. А консервативное направленіе въ то время отождествлялось съ православіемъ и признавалось самымъ вѣрнымъ и чистымъ хранителемъ всѣхъ его догматовъ, ученія и обрядовъ. Слава чистоты православія, какая сохранялась за Волоколамскимъ монастыремъ, послужила въ свою очередь основаніемъ для установленія особаго взгляда на самый Волоколамскій монастырь. Съ теченіемъ времени на него установился взглядъ не только какъ на мѣсто подвижничества людей, въ православіи которыхъ никто и не смѣлъ сомнѣваться, но въ то же время какъ на такое мѣсто, гдѣ исправлялись

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго, составленное неизв'ястнымъ. Чтен. въ Общ. Любителей Дух. Просв'ящ. 1865 г., томъ И. Приложеніе, 114.

самыя заблужденія, несогласныя съ православіемъ. Такимъ образомъ Волоколамскій монастырь сдёлался самымъ лучшимъ мѣстомъ для исправленія и наказація еретиковь, осужденныхь за ересь, а иноки сего монастыря прославились какъ лучшіе миссіонеры среди огнадиниль отъ церкви, и еще болье какъ замъчательные слъдовагели при допросахъ еретиковъ. Въ Волоколамской обители существовала даже особая фамилія иноковъ Ленковых, которая преимупредъ другими отличалась способностью исправлять присылаемых въ монастырь людей, зараженных ересью или вольнодумствомъ. Однимъ словомъ, Волоколамскій монастырь получиль характеры церковио-исправительнаго учрежденія для преступниковъ противъ въры, каковое значение сохранялось за нимъ въ теченіе всего XVI віка и даже півсколько даліве. Значеніє мівста заточенія для еретиковъ Волоколамскій монастырь получиль очень рано. Лишь только вопросъ объ отношении къ еретикамъ рѣшился въ смыслъ жестокихъ преслъдованій ихъ, лишь только противъ еретиковъ пущены были въ ходъ казни и ссылки, тогда въ Волоколамскій монастырь посланъ былъ еретикъ жидовствующій нікто купецъ Кленовъ. Зто случилось въ годъ последняго осужденія среси и жестокихъ преследованій ея последователей, именно въ 1504 году.

Впутренняя сила, скрывавшаяся въ характерѣ устава Волоколамскаго монастыря, и есть тотъ великій факторъ, который одипъ въ состояніи былъ поддерживать на долгое время какъ общность идей, такъ равно и крѣпкій союзъ лицъ, выходившихъ изъ-подъ его воспитательнаго вліянія. Въ характерѣ монастырскаго устава Іосифа Волоцкаго скрывается по преимуществу разгадка той живучести, какою отличались идеи перваго Волоколамскаго игумена послѣ его смерти, и той сплоченности и солидарности во взглядахъ лицъ, которыя брались за осуществленіе и проведепіе ихъ въ жизнь. Даже лица, новидимому, не подходившія по своему характеру подъ категорію волоколамскихъ иноковъ и жившія вдали отъ пихъ, и тѣ не могутъ отрѣшиться отъ идей, которыя составляли общее достояніе и специфическую особенность волоколамскихъ подвижниковъ <sup>2</sup>. Разсматриваемый съ этой стороны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп, Импер. Публ. Библ. Q. XVII, № 64, л. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Прибавлен, къ Твор. св. отецъ, часть Х. Отношенія иноковъ Кириллова Бълозерскаго и Іосифова Волоколамскаго монастырей въ XVI въкъ.

Волоколамскій монастырь составляеть одно изъ замізчательных в явленій древней Руси. Онъ вполнъ имълъ видь образовательнаго и воспитательнаго заведенія, или школы въ ея философскомь смысль. Это была древняя академія, заключавшая въ своихъ стьнахъ не однихъ людей, окончательно порвавшихъ связь съ міромь, но и воспитывавшая въ своихъ стфнахъ такихъ лицъ, которыя потомъ вступали на общественное служение, запимая разныя, по преимуществу высшія, іерархическія должности въ церкви. Всехъ исходившихъ изъ Волоколамскаго монастыря связывало одно общее чувство-это любовь и привязанность къ тъмъ идеямъ и воззръніямъ, которыя они воспитали въ себъ, живи въ монастыръ, н которыя по самой непосредственной и строго охраняемой традиціи восходили прямо къ Іосифу Волоцкому. Воспитанцики Волоколамской общины, какую бы сферу дъятельности ни избирали себъ, какъ бы далеко ихъ ни закидывала судьба, всегда жили любовію къ той средь, какая окружала ихъ въ Волоколамскомъ монастыры, и дорожили всемъ темъ, что связывало и напоминало имъ Волоколамскую обитель. Нравственная связь и общение воспитанниковъ Волоколамского монастыря съ мъстомъ своего подвижничества рвзко бросаются въ глаза и выражаются во многихъ фактахъ. Каждый волоколамскій инокъ хотёль сохранить свое имя для монастыря, гдф бы самъ онъ ни быль, и делаль это путемъ ножертвованій въ монастырь, и жертвоваль по преимуществу квиги, т.-е. то. что составляло тогда одинъ изъ самыхъ драгоцинныхъ предметовъ. И это делалось теми и тогда, когда многіе изъ волоколамскихъ подвижниковъ оканчивали свои дни вдали отъ любимаго монастыря. Конечно подобныя пожертвованія ділались и въ другихъ монастыряхъ, но далеко не въ такихъ размърахъ и не съ такою систематическою последовательностію, какая видна въ отношеніяхъ иноковъ волоколамскихъ къ своему монастырю. Здісь замічательно то, что всякій сколько-нибудь выдающійся историческій діятель, вышедшій изъ Волоколамской общины, непремьню продолжаль поддерживать съ нею связь и наконецъ вносиль свое имя въ число монастырскихъ вкладчиковъ книгами и деньгами <sup>1</sup>. Въ продолжение

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такими жертвователями были, напримъръ: рязанскій епископъ Леонидъ (см. рукоп. Москов. Дух. Акад. №  $^{27}/_{69}$ ,  $^{39}/_{69}$ ,  $^{40}/_{9}$ , и  $^{183}/_{566}$ ; рукоп. Моск. Епарх. библіотеки по Волоколамскому кат. №  $^{291}$ ), Геннадій, епископъ Суадальскій (рук. Москов. Дух. Акад. №  $^{120}/_{552}$ ), Нифонтъ, еп. Крутицкій (рукон. Москов. Дух. Акад. №  $^{173}/_{541}$ ), Трифонъ Ступишинъ, архіепископъ Полоцкій (рукон. Москов.

всего XVI въка Волоколамскій монастырь и его община представляють изъ себя одинъ и тотъ же строго опредъленный типъ, данный ей ея основателемь. Это была образовательная школа, съ строго опредъленными религіозными, политическими и соціальными понятіями и взглядами, проведеніе которыхъ въ жизнь составляло призваніе каждаго ея члена. Она воспитала въ своей средъ и въ своихъ началахъ множество учениковъ, которые въ продолженіе почти всего XVI въка поддерживали въ обществъ господство идей Іосифа Волоцкаго и давали теченіе русской жизни въ духъ его направленія. Такое значеніе Волоколамскаго монастыря скоро подмъчено было современниками, которые и обозначали всъхъ выходившихъ изъ него лицъ названіемъ «Іосифлянъ» 1. Изъ этой-то школы и вышелъ митрополитъ Даніилъ, который по праву можетъ быть поставленъ первымъ членомъ Волоколамской общины послъ личности ея основателя.

Первое историческое извъстіе о Даніилъ относится ко времени избранія его во игумена Волоколамскаго монастыря, которое состоялось въ 1515 году еще при жизни преп. Іосифа. Выборъ игумена вполнъ зависълъ отъ воли братіи монастыря. «И полюбища въ совътъ своемъ старца, любяй нищету и пребывая въ трудъхъ и въ постъ, и въ молитвахъ, и не любя празнословія, нарицаема Данила, по реклу Рязанца, о немъ же и увъдаща, яко хощетъ во инъ монастырь на игуменство», —такъ мотивировали

Епарх. библ. № 74 ио Волоколамскому каталогу). Пожертвоваванія и вклады: Вассіана Топоркова, еп. Коломенскаго (рукоп. Московск. Епарх. библ. № 175 по Волокол. катал.), Досифея Топоркова (тамъ же № 172 л. 571.) См. также рукописи: Моск. Епарх. библіот. № 348/50; Москов. Дух. Акад. № 147/375 Москов. Епарх. библ. № 145 по Волокол. катал.; а также рукоп. Москов. Синод. библ. № 829 по старому каталогу; рукоп. Волокол. монастыря, хранящійся въ монастыр. ризниць, №№ 26/679, 27/680, 28/682; рукоп. Москов. Троицко-Сергієвой Лавры № 739. Въ описаніи книгъ Волоколамскаго монастыря насчитывается до 190 отдъльныхъ именъ вкладчиковъ или списатедей книгъ Волоколамскаго монастыря и это за время отъ основанія сго (1479 г.) и только до 1573 года. (См. Чтенія въ Обществъ Исторія и Древностей Россійскихъ 1848 года, № 7, отдъль IV. Опись книгъ Іосифо-Волоколамскагом опастыря).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Курбскій. Сказанія князя Курбскаго. Изд. 2e. 5. 40. 122. Востококъ. Описаніе Румянцев. Музея, 243—244. Посланіе Леонида, еп. Рязанскаго къ царю Өеодору Ивановичу. Рукоп. Москов. Дух. Акад. № <sup>166</sup>/<sub>564</sub>, л. 74—75. Акты Истор. I, № 216, 410.

старцы монастыря свое избраніе Даніила во игумена і. Престарівлый Іосифъ утвердилъ избраніе братіи и благословилъ Даніила «въ свое мъсто на игуменство», давъ ему совътъ свято хранить обычаи монастыря и жить и руководить братіею по написанному имъ монастырскому уставу. Великій князь согласился съ избраніемъ Даніила и митрополить Варлаамъ посвятиль его въ санъ игумена. Мотивы, которыми руководствовалась братія монастыря при избраніп Даніпла, заслуживають вниманія для опредвленія нравственнаго характера новоизбраннаго. Старцы указывають на нравственныя достоинства, когда говорять о Даніиль, что онъ любиль нищету, пребывалъ въ трудахъ, пость и молитвахъ, и не любилъ празднословія. Но нельзя не замівчать въ указанныхъ достоинствахъ отсутствія индивидуальности характеризуемаго лица. Скорве всего перечисленныя качества, взятыя въ своей совокупности, составляють краткое изображение достоинствъ, которыя любили видъть въ каждомъ инокъ. Поэтому изъ словъ старцевъ, - словъ болбе или менбе стереотипныхъ и одинаково приложимыхъ ко всякому иноку, и тъмъ болъе къ иноку, избираемому на игуменство, мало можно найти данныхъ для опредъленія нравственнаго характера Даніила, его личныхъ субъективныхъ особенностей. На основаніи ихъ можно составить такое понятіе о Даніиль, что онъ по своимъ нравственнымъ качествамъ представляетъ изъ себя образецъ хорошаго, дъятельнаго и исправнаго инока. Но въ словахъ старцевъ есть одно весьма важное выражение, которое открываетъ собою возможность подм'ьтить одну черту въ характер в Даніида. Они говорять о намереніи, которое онъ, значить, не скрываль ни отъ кого, поступить на игуменство въ какой-нибудь другой монастырь. Это намъреніе Даніила, освъщаемое еще другими фактами его послъдующей дъятельности, несомнънно свидътельствуетъ о присутствій въ его характер'в самолюбія <sup>2</sup>, которое такъ сильно повредило его нравственной репутаціи въ послёдствіи.

Несомивно Даніилу давали переввст не одни его нравственныя качества, но вмістів съ тівмъ и его умственныя способности и дарованія. Братія монастыря замістно много дорожила личностью Даніила, и потому лишь только ей стало извістно его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго, составленное Саввою Чернымъ, еп. Крутицкимъ. Великія минен-четьи. Сентябрь. 491—492.

<sup>2</sup> Курбскій. Сказанія князя Курбскаго. Изд. 2е, 42.

желаніе оставить монастырь съ цілію занять місто игумена въ другомъ монастыръ, она ръшилась, лишь бы только не потерять его, предоставить ему игуменство въ своемъ собственномъ монастыръ. Отсюда несомнъннымъ становится, особенно если взять во вниманіе обширную литературную дівятельность Даніила, какою онъ заявилъ себя въ последствіи, то обстоятельство, что Даніилъ превосходилъ другихъ членовъ монастыря своими умственными способностями и быль несравненно просвищенные многихь другихъ волоколамскихъ иноковъ, что дъйствительно и подтверждается фактами последующей его деятельности. Дальнейшія черты для характеристики личности Даніила, особенно направленія его воззрвній, можеть дать факть согласія Іосифа Волоцкаго на его избраніе въ игумена. Самымъ завътнымъ желаніемъ Іосифа, какъ извъстно, было сохранить духъ и направление своего монастыря по возможности на долгое время. Поэтому, коль скоро онъ согласился съ избраніемъ братіи и благословиль на игуменство Даніила, въ руки котораго переходила теперь вся дальнъйшая судьба созданнаго имъ монастыря, то это само собою говоритъ въ пользу того, что Іосифъ хорошо зналъ характеръ Даніила, вполн'в ув'вренъ былъ въ солидарности его взглядовъ съ своими, и видълъ въ немъ не только преемника себи по должности, но и надежнаго и способнаго борца за свои идеи. Во всякомъ другомъ случай невозможно было ожидать согласія Іосифа Волоцкаго съ выборомъ игумена, какой сдёлала братія.

Не одно просвыщение открыло Даніилу путь къ высокому посту. Хорошее мижніе, какимъ онъ пользовался среди избравшей его братіи, основывалось еще на другихъ особенностяхъ склада характера Даніила. Одно превосходство по образованію само по себы не могло еще выдвинуть личности и составить ей достойной репутаціи, если бы на помощь къ нему не явились другія черты характера. Вся жизнь и дъятельность Даніила изобличаютъ въ немъ присутствіе «тонкаго», какъ мётко выразился о немъ одинъ историкъ 1, дипломатическаго ума, хотя и не столько геніальнаго, чтобы, благодаря ему, онъ могъ всегда выходить изъ борьбы, изъ разныхъ затрудненій побёдителемъ или даже невредимымъ. Въ немъ видно умёнье жить и ладить съ людьми, способность примёняться къ разнымъ обстоятельствамъ и пользоваться ими не безъ выгоды

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Карамзинъ. Томъ VII, 124.

для себя. Даніплъ обладаль ловкостью изворотливаго практическаго человька. Вотъ эта-то практическая сторона въ характерь Даніпла, именно его искусство узнавать людей и дъйствовать на нихъ такъ, чтобы всегда оставлять по себь хорошее впечатльніе, также не мало содъйствовала его выбору и располагала въ его пользу братію монастыря, которая до сихъ поръ видъла въ немъ только хорошаго своего соподвижника. Практическій тактъ Даніпла образовался не безъ вліянія на него Іосифа, который въ умѣны жить и дъйствовать возвышался падъ многими лицами своего времени и оттого постоянно выходиль побъдителемь при всевозможныхъ затруднительныхъ обстоятельствахъ своей жизни.

Выборъ братіи Волоколамского монастыря преемника Іосифу оказался виолив удачнымъ для поддержанія и дальнейшаго развитія идей его основателя. Даніиль выщель во всёхь отношеніяхъ самымъ ревностнымъ Госифляниномъ. Время пребыванія Даніила въ Волоколамскомъ монастыр в было временемъ борьбы двухъ противоположных теченій русской мысли. Волоколамскій монастырь, олицетворявшій собою строго консервативное начало, втянуть быль въ борьбу съ современнымъ критическимъ и еретическимъ движе. ніями русской мысли, которая почти совпала съ самымь основаніемъ монастыря и силою историческихъ обстоятельствъ сдівлалась прямымъ и необходимымъ удбломъ для подвижниковъ Волоколамской обители на очень долгое время. Не быль чуждъ этой широко захватывавшей борьбы направленій Даніплъ и въ то еще время, когда онъ принадлежалъ только къ самымъ обыкновеннымъ инокамъ. И тутъ-то онъ усвоилъ себъ тъ принципы, за которые ратовалъ его учитель и которые сдълались достояніемъ всей Волоколамской школы.

Слѣлавшись игуменомъ монастыря Даніилъ унаслѣдовалъ великую обязанность поддерживать и развивать его духъ въ одномъ извѣстномъ направленіи. Такъ опъ и дѣлалъ. Просвѣщеніе, понимаемое въ его консервативныхъ принципахъ, продолжало развиваться въ монастырѣ преп. Іосифа и при игуменствѣ Даніила, находя въ немъ самомъ своего ревнителя и покровителя. Получившая свое начало при своемъ основателѣ, библіотека Волоколамскаго монастыря стала быстро возрастать и обогащаться, конечно, не безъ старанія игумена. Личность Даніила получаетъ здѣсь весьма важное значеніе не только для своего, но и для всего послѣдующаго времени въ томъ отношеніи, что очень значительная часть

книгъ Волоколамской библіотеки относится ко времени его игуменства. Какъ при Іосифі въ Волоколамскомъ монастыръ существовала особая группа любителей книжнаго образованія и переписчиковъ, во главъ которой находился Герасимъ Черный 1, точно также продолжала она существовать и развиваться и при Даніилъ, Во главѣ просвѣщенной части Волоколамской общины при Даніиль стояль Ниль Полевь 2. Какь переписчикь книгь и какь духовный писатель въ это время извъстенъ быль старецъ Фотій, строгій подвижникъ благочестія, имівшій своихъ учениковъ 3, Оеодосій, въ последствіи архіенископъ Новгородскій и одинъ изъ деятелей Стоглаваго собора и очень много другихъ. 4 Нъкоторыя книги писались по указанію и приказу самаго Даніила. 3 Наконецъ самъ Даніилъ принималъ участіе въ перепискъ книгъ и пріобръталъ ихъ для своего личнаго пользованія. При игуменстві Данівла въ Волоколамскій монастырь были пожертвованія и вклады книгами, что само собою попятно увеличивало составъ монастырской библіотеки 6. Вмѣстѣ съ увеличеніемъ книгохранилища распространялась и образованность. Богатство монастырской библютеки спо-

 $<sup>^{1}</sup>$  По описи книгъ Волокодамскаго монастыря, сдѣланной въ 1573 году, значится 16 книгъ письма одного Герасима. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847 г., № 7, отд. IV, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Онъ одинъ пожертвовалъ 8 книгъ въ Волокол. монастырь, паъ коихъ нѣ-которыя написаны были имъ самимъ (Чт. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847 г., № 7, отд. IV, 13; рукоп. Москов. Епарх. Библ., №  $^{343}/_{45}$  Волокол. л. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Его письма сохранились слѣдующія рукописи: Москов. Дух. Акад., № <sup>163</sup>/<sub>514</sub>; № <sup>197</sup>/<sub>492</sub>; рукоп. Москов. Епарх. Библ. № 158 по Волоколамскому каталогу и № 177 по Волок. кат. Литературные труды Фотія старца: Памятники Старинюй Русской Литературы вып. IV, стр. 189 — 191. Филаретъ Черниговскій. Обзоръ русской духовной литературы, стр. 148—149. Ученыя записки втораго отдъленія Академіи Гаукъ, кн. Ш. Сказаніе о старцѣ Фотіѣ и его замѣчательныхъ подвигахъ, въ рукописи Импер. Публ. Библ. Q. XVII, № 64 л. 353—356. Фотію принадлежитъ также служба преп. Іоспфу. Спнод. рук. № 927, л. 659—172.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Филаретъ Черниговскій. Обзоръ русской дух. литературы, 149—150. Записки втор. отд. Импер. Акад. Наукъ. кн. Ш. Рукои. Импер. Публ. Бубл. Q. XVII, № 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Рукоп, Москов, Дух, Акад. № <sup>181</sup>/<sub>486</sub>. Изъясненія на вид'внія пророка Даприла Ипполита папы Римскаго.

 $<sup>^6</sup>$  Такъ при Даніилъ дьякъ великаго князя Данила Мамыревъ пожертвовалъ три книги. См. рукоп. Москов. Дух. Акад.  $N_2^{-10}/_{12}$ ,  $N_2^{-117}/_{444}$  рукопись Москов. Енарх. Библ. при Высокопетровскомъ монастыръ  $N_2^{-309}/_{417}$ 

собствовало распространенію грамотности и просв'ященія вь сред'ь моналовъ. Самымъ выдающимся просвъщеннымъ лицемъ въ Волоколамскомъ монастыръ былъ несомнънно Даніилъ, способности котораго, развитыя еще постояннымъ чтеніемъ и изученіемъ церковной письменности, скоро обнаружились. Еще будучи игуменомъ, онъ началь заявлять себя на литературномъ поприщѣ. Свято хранить вст преданія Іосифа-было цтлію всей дтятельности Данівла во все время его игуменства. Онъ старался поддерживать монастырскій уставъ во всей его полноть не одними административными мфрами, но пастырскими поученіями. Отъ времени его игуменства сохранилось одно поученіе, вошедшее въ последствін въ сборникъ его посланій, въ которомъ онъ съ обширною богословскою аргументаціею доказываеть необходимость соблюдать во всей точности всв правила общежитія, завъщанныя Іосифомъ, и въ сильныхъ выраженіяхъ осуждаетъ нарушителей общежительнаго устава. Въ этомъ поученіи Даніилъ развиваетъ правила монастырскаго общежитія до самой последней степени, отрицая право монаха имъть какую-либо личную собственность, напр. книги или иконы. Во вступленіи въ поученіе говорится, что оно написано по просьбъ самихъ иноковъ, но эту просьбу ихъ нужно понимать въ смыслѣ желанія знать основанія тѣмъ строгимъ мѣрамъ, какія принималь Даніиль въ отношеніи своихъ подначальныхъ иноковъ. Видно, свои пастырскія духовныя увъщанія Даніилъ соединялъ и съ репрессивными мърами, когда его требованія о точномъ исполненіи монастырскаго общежитія вызвали жалобы и протесты со стороны подчиненныхъ ему Волоколамскихъ иноковъ. Они обратились съ посланіемъ къ одному изъ самыхъ уважаемыхъ старцевъ, Іонъ Головъ, и просили его ходатайства предъ игуменомъ Даніиломъ о позволеніи имъ имъть при себъ книги и иконы, ссылаясь въ этомъ случав на позволение самого Іосифа и на примъры древнихъ подвижниковъ 2. Слава Волоколамскаго игумена, какъ хорошаго пастыря и плодотворнаго наставника, распространилась и за предълами управляемой имъ обители. Къ Данівлу обра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О немъ въ житіяхъ Іосифа Волоцкаго: у Саввы Чернаго, Везикія миненчетьи, 485—488; у неизвъстнаго, Чтен. въ Общ. Любит. Дух. Просвъщ. 1865 г. т. П. Прилож. 123—125. Хрущовъ, 46—47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Москов. Синод. бывш. Патр. библ. № 791, л. 64—67, рукопись неописанияя.

щались за разрѣшеніемъ своихъ недоразумѣній и князья, на которыя онъ отвѣчалъ посланіями. Ко времени его игуменства относится посланіе его къ Дмитровскому князю Юрію Ивановичу, въ которомъ онъ разрѣшаетъ одинъ изъ церковно-обрядовыхъ вопросовъ.

Литературная дъятельность Даніила въ бытность его игуменомь обнаружилась иъсколько и въ иной сферт и въ иномъ видъ. Во время своего игуменства онъ занимался составленіемъ сборника церковныхъ правилъ. Каноническій трудъ Даніила не былъ простою случайностью, онъ вызванъ былъ намърсніями и дъйствіями противной іосифлянамъ партіи. Дъло въ томъ, что въ 1515 году, а можетъ быть и ранъе, Вассіанъ Косой взялся за составленіе новой редакціи Кормчей несомнънно въ виду своихъ полемическихъ цълей. Въ соотвътствіе, можетъ быть, ему Даніилъ занялся составленіемъ своего собранія правилъ въ духъ и направленіи Іосифа Волоцкаго.

Однимъ изъ извёстныхъ историковъ высказанъ былъ слёдующій взглядъ на характеръ Просв'єтителя Іосифа Волоцкаго. «Въ Просвътителъ Іосифа Волоколамскаго, говоритъ этотъ ученый, есть довольно ясные признаки его многосоставности, разнохарактерности, и можно предполагать, что въ составлении его участвовали главнъйшіе члены Волоколамской общины» 1. А если върно, что Просв'ятитель не есть произведение одного Іосифа, то дальныйшимъ и не менте основательнымъ предположениемъ будетъ и мысль объ участій въ составленій Просвътителя Данійла, какъ самаго просвъщеннаго инока Волоколамскаго монастыря времени Іосифа. Всматриваясь въ планъ и характеръ Просвътителя Госифа съ одной стороны и соборника Даніила съ другой, можно находить ибкототорыя черты сходства въ построеніи и плань того и другаго сочиненія 2. Но сділанное предположеніе объ участіи Даніила въ составленіи Просвітителя во всякомъ случа нуждается въ гораздо болье выскихы данныхы, а за отсутствиемы ихы, вопросы о

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рѣчь, читанная въ торжественномъ собраніи С.-Петербургской Дух. Академіи профессоромъ М. О. Кояловичемъ, 17 февраля 1871 г. Годичное торжественное собраніе Спб. Дух. Акад. 17 февраля 1871 г. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сравн. напр. 12е слово Просвътителя Іоспфа Волоцкаго и любое слово соборника митр. Даніила.

литературномъ участіи Даніила въ Просвітителі остается покуда открытымъ.

Будучи игуменомъ въ Волоколамскомъ монастырѣ Даніилъ отличался какъ хорошій администраторъ и какъ опытный хозяинъ. Онъ значительно увеличилъ земельныя владѣнія монастыря то покупкою новыхъ земель, то обмѣномъ ихъ на другія болѣе удобныя. Въ игуменство Даніила было также не мало пожертвованій въ монастырь вотчинами 1.

Кромѣ умственныхъ и нравственныхъ качествъ быстрому возвышенію Даніила способствовали и пѣкоторыя внѣшнія обстоятельства. Великій князь изъ уваженія къ личности пр. Іосифа по смерти его любилъ посѣщать Волоколамскій монастырь и нерѣдко охотился въ его окрестностяхъ 2. При посѣщеніяхъ монастыря великій князь естественно скорѣе другихъ сталкивался съ настоятелемъ его, что давало возможность ко взаимному ознакомленію и сближенію ихъ другъ съ другомъ. Вниманіе великаго князя къ новому волоколамскому игумену съ теченіемъ времени стало ясно обнаруживаться и выражалось въ новыхъ милостяхъ великаго князя Волоколамскому монастырю 3.

Даніилъ игуменствовалъ въ Волоколамскомъ монастырѣ около семи лѣтъ, пока наконецъ онъ въ 1522 году не возведенъ былъ въ митрополита всея Руси. Преемникомъ его по игуменству сдѣлался было Герасимъ Ленковъ, по онъ оставался въ санѣ игумена два мѣсяца и за тѣмъ добровольно оставилъ его. Ему преемствовалъ Нифоптъ Кормилицынъ, который игуменствовалъ очень долгое время (съ 1522 по 1543 г.) 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ актахъ Волоколамскаго монастыря до сихъ поръ сохраналось: четыре купчихъ, двё мёновыхъ, пять жалованныхъ грамотъ на эемли п деревии, заключенныя при игуменстве и съ благословенія Даніила. Рукоп. Волокол. мон., хранящ. въ монастырской ризницѣ, нач. XVII в. въ листъ на 157 л., № <sup>26</sup>/<sub>416</sub>. Рукоп. Румянц. Музея № 52, л. 37. Описаніе Румянц. Музея Востокова, 75—77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полн. собр. Русс. Лът. т. VI, 261; т. VIII, 265, подъ 1518 годомъ. Памятники дипломат. сношеній древней Россіи съ иностр. державами. Т. І. Спб. 1851 г., 411.

<sup>\*</sup> Акты Арх. Экспед. т. І, № 169, 136—137, отъ 1521 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Строевъ Списки ісрарховъ и настоятелей монастырей русской цериви, 182. Выпись о началъ Іосифова монастыря. Рукон. Москов, Дух. Акад. № <sup>181</sup>/<sub>564</sub>, л. 73—74.

## ГЛАВА II.

## Даніилъ въ санъ митрополита.

17 декабря 1521 года Всероссійскій митрополить Варлаамъ оставилъ свою канедру. Это былъ мужъ святой жизни, кроткій и аскетически настроенный, симпатизировавшій идеямъ заволжскихъ братій и находившійся въ самыхъ искреннихъ отношеніяхъ съ представителемъ ихъ Вассіаномъ Косымъ. Притомъ это былъ чёлов великому князю ни въ какихъ случаяхъ, противныхъ совъсти» 1. Такая достойная, неподкупная, честная личность представителя церкви не всегда могла внушать къ себф симпатіи великаго князя и тъмъ болье не могла гармонировать съ дъйствіями его политики. Великій князь Василій Іоанновичъ, при которомъ, и отчасти благодаря которому, самодержавіе на Руси достигло своего апогея 2, всегда хот'єль вид'єть митрополита на своей сторонъ для того, между прочимъ, чтобы имъть въ немъ нравственную поддержку и оправдание своимъ дъйствіямъ. Между тъмъ современная политика великаго князя доканчивала дёло объединенія Руси если и полезными, съ государственной точки зрвнія, то не всегда справедливыми двиствіями. Понятно, митрополитъ Варлаамъ, преслъдовавшій и руководившійся всегда принципами истинно христіанской нравственности, составлявшими задачу и цёль проповёди Заволжцевъ, и не хотевшій знать никакихъ политическихъ разсчетовъ, если только они не согласовались съ правственнымъ закономъ, понятно, не могъ одобрять всёхъ дъйствій великаго князя, иногда не совсъмъ честныхъ и српаведливыхъ. Следствіемъ чего была холодность между тёмъ и другимъ, закончившаяся ссылкою и заточеніемъ митрополита въ одномъ изъ отдаленныхъ монастырей Россіи 3. Такимъ образомъ. Варлаамъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Карамзинъ, т. VII, 123-124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Костомаровъ. Начало единодержавія. Вѣст. Евр. 1670 г., т. VI, декабрь, 528. Русская Исторія въ жизнеописаніяхъ ея главныхъ дѣятелей, первый отд., вып. 2й, 371. Акты Арх. Эксп. I, № 172.

<sup>3</sup> П. С. Р. Л. т. VIII, 269; т. VI, 264; Герберштейнъ. Записки о Московін, въ переводъ Анонимова, 44—45. Щербатовъ, неизвъстно на основаніи какихъ источниковъ, сообщаетъ, что митр. Варлаамъ удалился съмитрополіи добровольно.

поплатился заточеніемъ за свою върность древнему праву всероссійскихъ митрополитовъ, являвшихся всегда правственными судіями своей паствы, не исключая и князей, и всегда бывшихъ постоянными «печаловниками» всей земли русской предъ высшею властію государя. Идеи о правственномъ превосходствъ духовной власти и о ея правъ контроля надъ дъйствіями власти государственной, входившія въ кодексъ положеній заволжскихъ пустынниковъ, вълицъ Варлаама потеряли лучшаго и виднаго своего представителя.

Великій князь Василій Іоанновичь, не любившій вид'ьть никакого противорфчія себф, при выборф новаго митрополита сталъ осторожные. Естественно, для него болые подходящимы кандидатомъ представлялся тотъ, кто составлялъ противоположность митрополиту Варлааму. Князь въ лицъ послъдняго отвернулся отъ партім пустынниковъ и присталъ къ партіи илъ антагонистовъ, среди которыхъ онъ, по естественному закону противоположности, лучше и скорбе всего могъ разсчитывать найти подходящаго человбка для митрополіи. Частыя посіщенія Волоколамскаго монастыря дали великому князю возможность ближе познакомиться съ бытомъ монастыря и съ выдающимися личностями его обитателей. Личность игумена, съ которымъ чаще другихъ сталкивался Василій Іоанновичъ, прежде всего должна была обратить его вниманіе. Сначала случайно, а потомъ по личной иниціативѣ князя и его расположенію, Даніилъ сділался предметомъ его особеннаго и преимущественнаго вниманія и благосклонности. Посъщеніями князя Даніпрекрасно воспользовался для своего личнаго возвышенія. Человъкъ тонкій по уму, гибкій по своимъ нравственнымъ убъжденіямъ, съ задатками честолюбія, Даніилъ съумълъ понравиться великому князю темъ более, что некоторыя его умственныя и нравственныя качества располагали въ его пользу. И действителельно, Даніилъ достигъ своей цели, следствіемъ чего было возведеніе его на митрополію.

Спустя два мѣсяца и десять дней по удаленіи Варлаама, 27 февраля 1522 года, поставленъ быль на русскую митрополію Даніиль, избранный въ этотъ санъ единоличною волею великаго князя безъ

Но это сообщеніе тендепціозное, разсчитанное на то, чтобы въ лучшемъ свътъ представить д'ыствіе гражданской власти. Истор. Росс. съ древивішихъ временъ, кн. Мих. Щербатова, т. IV, ч. 2. Спб. 1783, 496—497.

всякой санкціи собора <sup>4</sup>. Выборъ поваго митрополита съ точки зр'ьнія техъ целей, какія въ пемь преследовались великимъ княземъ, сдъланъ чрезвычайно удачнымъ. Новый митрополитъ уcтупалъ своему предшественнику не только въ твердости харакпера, но и по своимъ нравственнымъ качествамъ. Личныя правственныя качества новаго митрополита способствовали тому, чтобы онъ следался вполне покорнымъ слугою великаго князя, и если не солидарнымъ со всеми его справедливыми и несправедливыми дъйствіями, то, по крайней мъръ, безмольнымъ свидътелемъ посследнихъ. Не однъ личныя особенности характера Даніила обращали его въ послушное орудіе князя. Здісь видна и вірность традиціи всей Волоколамской школы. Однимъ изъ основныхъ принциповъ ея, такъ ясно и отчетливо оформированныхъ Іосифомъ Волоцкимъ, служило подчинение церковной власти авторитету власти государственной подъ условіемъ сохраненія всёхъ существующихъ правъ и привилегій церкви. Гибкость характера Даніила, не всегдашняя устойчивость въ правственныхъ убъжденіяхъ и правилахъ, съ каковыми чертами придется познакомиться ниже, суть главнымъ образомъ результаты личныхъ особенностей его природнаго склада и темперамента; но нельзя также отвергать значительной доли вліянія на него нравственныхъ возгржній школы, которой опъ считался последователемъ. И въ правственныхъ воззренияхъ Волоколамской школы существовала весьма важная черта, которая отличала ее отъ всего остальнаго русскаго общества. Въ системв ея нравственныхъ правилъ находились и такія, которыя не совстыть гармонируютъ съ духомъ христіанской православной морали и отзываются нъкоторымъ казуитизмомъ 2. Кромъ того среди Волоколамской школы, какъ и у всехъ книжниковъ того времени, замътно преувеличенное уважение къ внъшимиъ правиламъ морали. А тамъ, гдь на первомъ плань внъшность, формализмъ, гдь нътъ внутренняго руководительнаго начала, освещающаго однимъ общимъ колоритомъ всю дъятельность человъка во всехъ ея мельчайшихъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> П. С. Р. Л. т. VI, стр. 264; т. VII, 269; Никоп. лът. ч. VI, 228. Только Пцербатовъ, непэвъстно па основанія какого-то источника, сообщаетъ, что Данімъ пябранъ быль на митрополію «обще съ россійскимъ духовенствомъ». И эдісь видна тенденція историка смягчить самоуправство евътской власти. Пцербатовъ. Истор. Росс., т. IV, ч. II, 497.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Богонаученное коварство», пропов'ядуемое Іосифомъ Волоцкимъ.

явленіяхъ, тамъ всегда возможны уклоненія, извиненія, оправданія своихъ поступковъ внъшними обстоятельствами и затрудненіями. Оть казуистическихъ понятій о ніжоторыхъ нравственныхъ дійствіяхъ не былъ свободенъ и Данівиъ, который напр. считалъ дъломъ высоконравственнымъ производить вражду между порочными людьми и еретиками, когда тъ и другіе живуть въ миръ и согласіи между собою. Такимъ образомъ, разсматривая нравственный характеръ Даніила въ его цулости, мы видимъ въ немъ два фактора: особенности его личнаго природнаго склада и темперамента, и вліяніе школы. Характеръ его представляєть изъ себя зам'вчательное явленіе въ томъ отношеніи, что личныя его свойства какъ нельзя бол'ве гармонировали съ духомъ школы, подъ вліяніемъ которой онъ развивался. Случайно вышедшая гармонія между естественными качествами и склонностями человъка и средою его воспитавшею создала цёльный характеръ митрополита Даніила, который съ этой стороны виолнъ заслуживаетъ признанія за нимъ типической личности јерарха-јосифлянина, какъ то основательно и дълаютъ нъкоторые историки 1.

Въ нравственномъ характеръ м. Даніила можно подмѣтить и нѣкоторыя частныя черты. Даніилъ принадлежаль къ числу аскетовъ, но аскетизмъ чего былъ не такой, какого держался м. Варлаамъ. У того аскетизмъ былъ болѣе внутренній, духовный. У Даніила аскетизмъ отличался своимъ специфическимъ характеромъ. Даніилъ удачно умѣлъ примирять въ своей практической жизни требованія монашескаго аскетизма съ внѣшними благами, какія представляло для него его высокое положеніе. Онъ любилъ внѣшнія удобства жизни: богатыя одежды, пышные выѣзды, хорошій столъ и вообще довольство во всемъ. <sup>2</sup> Высокое положеніе первосвятителя русскаго, обширныя земельныя владѣнія котораго доставляли ему громадныя денежныя средства, открывали Даніилу легкую возможность устроить свою жизнь удобно и привольно. Покойная, тихая, вполнѣ обезпеченная въ благоустроенномъ и богатомъ Іосифовомъ монастырѣ жизнь способствовала тому, что Даніилъ

<sup>&#</sup>x27; Павловъ. Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. II, 43—44. Подробнѣе объ этомъ свидѣтельствѣ Максима Грека смотр. ниже.

съумћиъ съ избыткомъ сохранить свои физическія силы, и потому, несмотря на то, что онъ при вступленіи на митрополичій престолъ находился уже приблизительно болье чыть въ среднихъ лытахъ, тъмъ не менъе опъ выглядывалъ въ это время еще полнымъ силъ и здоровья мужлиной. Герберштейнъ, бывцій въ Россіи два раза и лично знавшій м. Даніила, описываеть вижшность его. По его словамъ, Даніилъ былъ человѣкъ създоровымъ и тучнымъ тѣломъ и съ краснымъ лицемъ. 1 Достовърность этихъ словъ Герберштейна отвергать положительно невозможно. Помимо того, что Герберштейнъ, какъ посланникъ, часто бывалъ при дворв великаго князя и здёсь могъ встречаться и съ митрополитомъ, цомимо того, онъ ивсколько разъ присутствоваль при богослужении въ Успенскомъ соборь, и видыть здысь служившаго митрополита; онъ описываетъ въ своихъ запискахъ, какъ очевидецъ, драгоцънныя облаченія митрополита, его положение вы церкви, его приемы, молитвы и т. и. Та часть разсказа Герберштейна, гдв онъ говоритъ о Даніиль, что сей для того, чтобы не показаться преданнымъ болье удовольствіямъ, чьмъ аскетическимъ подвигамъ, прежде чвмъ выходить предъ народъ, окуривался сърнымъ дымомъ, дъйствительно можетъ быть не безъ основанія заподозрѣна въ своей достовѣрности. Герберштейнъ вращался въ высшихъ боярскихъ кружкахъ русскаго общества, которые не отличались своимъ расположениемъ къ митрополиту въ виду того, что онъ исключительно держался стороны великаго князя. При томъ Герберштейнъ имълъ близкую связь съ кружкомъ Вассіана Патриквева и Максима, гдв онъ скорве всего и могь получить ибкоторыя односторониія свёденія о митрополить. Известно напр. что Власій, толмачъ Максима Грека былъ посредникомъ въ сношеніяхъ съ Герберштейномъ. <sup>2</sup> Но это не значить вовсе, чтобы Даніиль предань быль чувственности, онь отличался строгою религіозностью, которая обнаруживалась у него впрочемъ въ болье вившнихъ подвигахъ, каковы пость и долгія молитвы. 3 Біографъ Іоспфа отмичаетъ особенную черту въ характери Даніила-это любовь къ труду. 4 Дъйствительно, Даніилъ, какъ человъкъ просвъщен-

<sup>1</sup> Герберштейиъ. Записки о Московіи, въ перевод В Анопимова, 45, 72-73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Статья «Максимъ Грекь святогорецъ». Прибавлен. къ Твор. Св. Отецъ ч. XVIII, 176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сочин. Максима Грека ч. II, слово 1, 43-44.

<sup>4</sup> Жигіе Іосифа Волоцкаго Саввы Крутицкаго, въ Великихъ четіихъ-минепуь Макарія, 491.

ный, посвящаль не мало времени и на ученыя занятія. Онъ занимался списываніемъ и перепискою книгъ. И до силъ поръ сохранилась писапная его собственною рукою рукопись, содержащая въ себъ нѣкоторыя творенія І. Дамаскина, откуда впрочемъ видно, что Дапіплъ не особенно отличался каллиграфическимъискусствомъ. Кромѣ того, онъ любилъ вообще пріобрѣтать книги для своей собственной библіотеки. Время сохранило и до сихъ поръ нѣкоторыя изъ книгъ, принадлежавшихъ когда то м. Даніилу. Но болѣе всего м. Даніилъ обращалъ вниманіе на литературные труды. Онъ писалъ много поучительныхъ словъ и еще болѣе посланій и любилъ часто проповѣдывать слово Божіе въ храмѣ. Проповѣдь служила для него самою главною стихіею его жизни, памятниками которой служатъ между прочимъ и сохранившіяся до насъ его сочиненія. Своими богословскими познаніями, своею рѣдкою начитанностію Даніилъ возвышался надъ всѣми своими русскими современниками. "

Даніило усвоиль себь практическій духь своего учителя Іосифа Волоцкаго. Онъ любиль порядокъ и довольство во всемъ, и
потому заботился о приведеніи въ извѣстность всего того, чѣмъ
тогда могла располагать русская митрополія. Главный источникъ
содержанія ея составляли земельныя владѣнія. Даніилъ позаботился
о томъ, чтобы надлежащимъ образомъ прикрѣпить всѣ наличныя
владѣнія къ своей кафедрѣ. Съ этою цѣлію онъ поручилъ составить
сборникъ актовъ и разныхъ дарственныхъ записей московской митрополіи, который бы могъ служить самымъ неопровержимымъ источник омъ законности каждаго владѣнія ми трополичьей кафедры . Мало
того, Даніилъ прилагалъ не мало старанія и къ тому, чтобы по
возможности и при всякомъ удобномъ случаѣ увеличивать наличныя владѣнія своей кафедры. Этой экономической цѣли много
содѣйствовало вниманіе къ нему со стороны вели каго князя и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. рукоп. Москов. Дух. Акад. № <sup>438</sup>/<sub>490</sub> Волоколам., она же прежде эначилась подъ №№ 82, а потомъ подъ 85,—и сочиненіе Калайдовича: Іоаннъ Экзархъ Болгарскій. Здёсь находится факсимиле руки Даніила. См. приложеніе таб. № 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. І, 530—531.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Съ нѣкоторыми добавденіями и измѣненіями списокъ съ составленнаго при м. Данішлѣ сборника сохранился и до настоящаго времени. Рукоп. Москов. Сино́д. бывш. патріарш. библіот. № 276; рукоп. Москов. Публ. Музея № 1620, изъ собранія И. Д. Бѣляева ср. Горчакова. О земельныхъ владѣніяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и св. Синода. Спб. 1871 г., 9—10.

нѣкоторыхъ другихъ князей. Сохранилось значительное количество жалованныхъ грамотъ, данныхъ митрополиту Дапіилу отъ великаго князя Василія Іоанновича и его брата Юрія Ивановича, князя Дмитровскаго. Наконецъ, Дапіилъ въ весьма значительной степени увеличилъ земельныя владѣнія миртополичьей каоедры путемъ денежной покупки земель. Отъ него сохранилось много купчихъ грамотъ на разпыя помѣстья, села и деревни, при чемъ каждая заключенная по его приказанію купчая грамота одна присоединяла ко владѣніямъ митрополитовь по пѣскольку селъ и деревень. Кромѣ того, митрополитъ иногда бралъ села въ счетъ долга и за долгъ. Вообще у Даніила замѣтно было стремленіе къ увеличенію своихъ денежныхъ средствъ, благодаря которому онъ входилъ въ разладъ съ нѣкоторыми лицами. Таковъ характеръ митрополита Даніила.

Вскорть по вступленіи Данінла на престоль новому митрополиту представился случай обнаружить свои правственныя качества. Въ 1523 году по подозрѣнію въ измѣнѣ вызванъ быль въ
Москву уже въ третій разъ в послѣдній представитель удѣльновѣчеваго порядка "Сѣверскій ки. Василій Щемячичь. Въ первые
два пріѣзда свои въ Москву Шемячичъ успѣшно оправдывался
во взводимыхъ на пего подозрѣніяхъ и возвращался назадъ съ
честію. Въ 1523 году на него возобновились подозрѣнія въ измѣнѣ, послѣдствіемъ которыхъ былъ гретій вызовъ его въ Москву.
Для того чтобы завлечь и успокоить Шемячича, великій князь и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Москов. Синод. библіот. № 276, л. 281, 187—188, 318, 319, 324 325; рукоп. Москов. Публич. Музел № 1620, л. 36, 80, 184 — 185, 352, 362—363, Горчаковъ. О земельныхъ владѣніяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и синода; а также приложеніе, стр. 25, 26, 37, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Москов. Публ. Музея, № 1620 л.л. 23—24, 96—97, 100—103. 107—112, 118—121; Горчаковъ. О земел. влад..., приложения, стр. 57, 59, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукои. Москов. Синод. Вибліот. № 276 л.л. 72—76, 185—187; рук. Москов. Публ. Музел № 1620 л.л. 70—76, 136—137, 122.—Акты, относящіеся до юридич. быта древней Россіи, изд. Археограф. Ком. т. II, стр. 350—361, 417—418.

<sup>4</sup> Акты относящіеся до юрид. б. др. Россія 1, № 119, 1525—1526, 726—726.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Одинъ опальный, Өеодоръ Жаренный, на слёдственномъ дёлі: 1525 г. между прочимъ говорилъ о гийві на него митрополита, и причиною сею выставляль слёдующее обстоятельство: «не давалъ ему митрополиту) тіхъ денегъ, коли онъ не служилъ»—А. А. Э. 1, № 172, 144 сносокъ 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Въ 1-й разъ онъ былъ вызванъ въ 1511 г. Собран. Госуд. Грам. и Догов. ч. II, №№ 28, 29; во 2-й разъ въ 1517 г. Карамз. VII, 122.

митрополитъ напередъ выслали ему «опасныя» грамоты съ удостовъреніемъ въ его личной безопасности, между прочимъ митрополить взяль его «на образъ Пречистые, да на чудотворцовъ, да на свою душу». 1 Шемячичъ сначала обласканъ былъ въ Москвь, но чрезъ нъсколько дней его схватили и заключили въ темницу. Поводомъ къ тому выставляли его измъну. Но весьма многіе и справедливо сомиввались въ истинности сего обвиненія и въ заключеніи Съверскаго князя видъли обманъ и въроломство со стороны великаго князя и особенно митрополита, обратившаго въ средство для обмана самый дрогоцънный и священный обычай русскаго народа. Герберштейнъ 2 передаетъ, что уликою Шемячичу послужило его собственное, перехваченное письмо, адресованное имъ къ польскому королю. Сомнительно, чтобы это была правда, какъ сомитвался и самъ Герберштейнъ. Если бы Шемячичъ зналъ за собой вины, то онъ и не повхаль бы въ Москву. Далбе, весьма важно то, что за него возвышались годоса заступничества, видъвшіе несправедливость къ нему со стороны князя и митрополита. Если бы даже Шемячичь действительно быль виновать, то съ нравственной точки зрънія все таки не правы и его враги-великій князь и митрополить, которые являлись здісь нарушителями своихъ торжественныхъ объщаній. Поступокъ Даніила съ несчастнымъ Шемячичемъ характеризуетъ его правственную личность не совсемъ съ хорошей стороны. Для великаго князя, преследовавшаго здъсь извъстныя политическія цёли, заключеніе Шемячича можно отыскать извиняющія и оправдывающія его обстоятельства. Положение митрополита несравненно щекотливъе и не выгодние для него. Представитель церкви, учрежденія нравственнаго, онъ самымъ своимъ положеніемъ обязывался руководиться исключительно нравственными цёлями во всёхъ своихъ действіяхъ и не вдаваться въ политическія соображенія, часто весьма предосудительныя съ нравстенной точки зрвнія. Такъ двйствоваль его предшественникъ, но Даніилъ былъ воспитанникомъ другой школы и пошелъ по иному пути. Поступокъ м. Даніила съ Шемячичемъ сильно скомпрометтировалъ нравственный авторитетъ митрополита въ глазахъ людей, воспитанныхъ въ нъсколько иныхъ нравствен-

¹ A. A. ∂. 1, № 172, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Записки о Московіи, въ перевод'в Анонимова, стр. 106—107. О д'вл'в Шемячича см. у Карамэина, кн. VII, 122—124, Соловьева, т. V, 405—407, изд. 3-е.

ныхъ понятіяхъ и иначе смотрівшихъ на сущность нравственнаго долга. Со стороны лицъ, придерживавшихся возаръній Заволжскихъ старцевъ, возвысились голоса, осуждавшіе несправедливость великаго князя и митрополита. Такъ, Троицкій игуменъ Порфирій (1521—1524 г.), «мужъ обычаевъ простыхъ и вз пустынь воспитанъ», насильно возведенный на это высокое игуменство, торжественно и смело сталь ходатайствовать, въ одинъ изъ прібздовъ в. князя въ Сергіевъ монастырь, за гонимаго князя, осужденнаго певинно. Князь оскорбился ходатайствомъ Порфирія. Но благочестивый и неустрашимый старецъ сказалъ на это великому князю: «если ты прівхаль въ храмъ Безначальной Троицы съ твиъ, чтобы испросить себъ прощение гръховъ, то будь напередъ самъ милосердъ къ гонимымъ безъ правды». Вскорв послв того Порфирій сложиль въ себя санъ игумена, удалился въ пустыню, на Бълоозеро, но оттуда взять быль и посажень въ темницу. Впослъдствіи онъ получилъ свободу. Ваволжцы и здёсь остались строго върными своимъ началамъ, они хорошо умъли различать дъла политики и совъсти.

Еще болье скромирометтироваль себя митрополить Даніиль въ отношеніи къ разводу великаго князя Василія Іоанновича. Около двадцати льть великій князь прожиль съ своею женою Соломоніею Сабуровою. Но продолжительный бракъ не осчастливиль ихъ потомствомъ. Неплодіе жены сильно огорчало великаго князя, который желаль имъть по себъ преемникомъ на престоль своего сына. Но потомства можно было ожидать только при новомъ бракъ. Василій Іоанновичь задумывался серьезно надъ своимъ положеніемъ и въ немъ созрѣла мысль о разводъ и о вступленіи вт новый бракъ. Свою завътную мысль, мотивированную политическою необходимостію имъть наслъдняка государства, князь Василій открыль приближеннымъ боярамъ, которые отвъчали ему выраженіемъ одобренія на его желаніе. <sup>2</sup> Есть даже одно свидътельство, изт котораго видно, что мысль о разводъ явилась у великаго князя «прошенія ради митрополита, князей и бояръ». <sup>3</sup> Но не однимъ боярамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Карамзинъ, VII, 124.—Сказанія кн. Курбскаго, 2-е изд. 128—129,—Историческое описаніе Троице-Сергіевой Лавры. А. Горскаго. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Рос. 1878 г. кн. IV, октябрь, декабрь, 70—72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Л. IV, Псковская летопись, 295—296.

в Исторія Россійская, собранная и списанная Татищевымъ, кн. У, по сочини-

надлежало разр'вшать семейное затруднение в. князя. Р в шающее значение здъсь принадлежало церковной власти и зависъло отъ ея высшаго представителя. Несомненно, великій князь обращался за совътомъ въ своемъ щекотливомъ дълъ и къ митрополиту. Посл'Едній сначала не р'Ешился своею собственною властію разр'Ешить разводъ, и далъ совътъ великому князю обратиться за разръшеніемъ къ восточнымъ патріархамъ, надъясь, что, можетъ быть, они во внимание къ могущественному русскому государю отнесутся снисходительно къ его просьбъ. Совъть вполнъ естественный и посл'Едовательный. Великій князь действительно обращался съ просьбою о разрѣшеніи и къ патріархамъ и на авонскіе монастыри, но однако какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаб получилъ решительные отказы. Тогда м. Даніилъ, несмотря на неблагословение восточныхъ патріарховъ, допустилъ разводъ, вопреки ясному ученію евангелія и всімъ церковнымъ правиламъ. 28 ноября 1525 года супруга великаго князя Соломонія была насильственнымъ образомъ пострижена въ монашество и подъ именемъ Софіи отправлена въ Суздальскій Покровскій монастырь. 2 Мало

телю часть четвертая древней явтописи русской. М. 1848 г., изд. Общ. Истор. и Др. Рос. 194. Щербатовъ принисываетъ происхождение мысли и намъренія о разводъ совъту митрополита. Исторія Россійская, т. IV, ч. 2, 506. Но это сообщение тенденціозно, расчитанное на то, чтобы избавить гражданскую власть отъ излишнихъ упрековъ въ несправедливости.

<sup>•</sup> Выпись изъ государевой грамоты, что прислана къ великому князю Василью Ивановичу, о сочетаніи втораго брака и о разлученіи перваго брака чадородія ради, твореніе Паисіево, старца Ферапонтова монастыря. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1847 г. № 8, отд. IV, смъсь, стр. 4-8; рукоп. С.-Петерб. дух. акад. № 270 л. 85-97. Сборникъ XVIII в. писанъ различными почерками; выпись есть и въ библ. рукописей А. Хлудова № 74 л. 16-22, и въ рукописи графа А. С. Уварова, Сборникъ въ 4 долю № 831. Преосв. Макарій (Ист. Р. Цер. т. VI, стр. 173—174) и Карамоннъ (т. VII, примъч. 277, 64—65) мало довъряють этому историческому памятнику. Можно, кажется, дойскиваться личности автора, характеризовать его симпатіи и антипатіи къ тъмъ или другимъ историческимъ дъятелямъ, но противъ сообщаемыхъ имъ историческихъ фактовъ, послъдовательныхъ и соответствующихъ другимъ историческимъ событіямъ разсматриваемаго времени, нътъ особенной нужды сомнъваться, какъ то и дълають нъкоторые ученые: Иконниковъ. Опытъ изслъдованія о культурномъ значенія Византія, стр. 354; Павловъ. Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи, стр. 87.

<sup>\*</sup> П. С. Р. Л. IV, 295; VIII, 271; Карамэннъ, VII, 135—139, примъч. 280. Никонов. дът. VI, 231; Курбскій, Сказанія, 4; Іоасафъ. церковно-историческое описа-

того, спустя несколько времени м. Даніиль благословиль новый бракъ великаго князя съ Еленою Глинскою и даже самъ вънчалъ ихъ 21 января 1526 года. 1 Допуская такое дёло, какъ насильственное постриженіе жены и новый бракъ ея мужа, Даніилъ очень хорошо видилъ и сознавалъ противозаконность своихъ дъйствій, разсматриваемыхъ съ объективной и строго нравственной точки зрвнія. Разсматривая поступокъ Даніила съ Шемячичемъ и отношение его къ незаконному разводу великаго князя съ строго нравственной точки зрвнія должно признать Даніила въ первомь случав изменникомъ своему священному слову, во второмъ явнымъ нарушителемъ церковныхъ правилъ и несправедливо жестокимъ по отношенію къ личности развѣнчанной великой княгини. Съ строгонравственной точки зринія, сколько бы ни старались подъискивать разныя извиненія для оправданія митрополита, оп'в не могутъ все таки вполнь оправдать его. Несправедливымъ поступкамъ Даніила можно только находить надлежащія объясненія, которыя скрываются частію въ характерь самого митрополита, частію и въ традиціонных возарвніях школы. По индивидуальным качествамъ своего характера Даніилъ вовсе пе быль способенъ къ сильнымъ рвшительнымъ протестамъ. Это отрицательная сторона двла. А положительнымъ мотивомъ, вызвавщимъ его на нарушение торжественнаго своего объщанія и явнаго игнорированія нъкоторыхъ церковныхъ каноновъ, послужило присущее его характеру честолюбіе. Желаніе сохранить за собою занимаемый высокій санъ и опасеніе лишиться благоволенія великаго князя, въ случав противорвчія ему, также руководили Даніиломь въ его двиствіяхъ по разводу и по отношенію къ несчастному Шемячичу. Нельзя сомивваться и въ томъ, что допуская извъстныя угодливыя для великаго князя действія, митрополить руководствовался здесь и чувствомъ сердечной привязанности, какую онъ питалъ къ великому князю, такъ много благод втельствовавшему ему. - Это психологическая сторона поступковъ Даніила.--Необходимо им'єть въ виду зд'єсь также нъкоторыя теоретическія и правственно практическія воззрънія направленія, къ которому принадлежаль Даніиль, для того, чтобы яснве и всесторонные понимать его двиствія. Благодаря

ніе суздальских достоприм'вчательностей, Чугуевъ, 1857 г. 87., Соловьевъ, V, 411—413, пзд. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II. C. P. J. IV, 295; VIII, 271; VI, 264.

возэрвніямъ своей школы на поступокъ свой съ Шемячичемъ и еще болбе на незаконный разводъ митрополить смотрблъ ибсколько иначе. Для него самого лично и тотъ и другой не казались такими предосудительными дъйствіями, какими представлялись они для многихъ изъ его современниковъ. Извъстно, что люди такого направленія, какъ направленіе Іосифа Волоцкаго, постоянно смішивали понятія государства и церкви, и свойства одного переносили на другое и вообще отождествляли ихъ интересы. Поэтому православіе и русское государство-государство и православіе-у нихъ были понятіями перазд'яльными. Прекрасное въ идей такое возорівпіе въ частныхъ своихъ приміненіяхъ приводило пногда къ ненормальнымъ явленіямъ государственной и церковной жизни. Выходило иногда такъ, что люди, преследуя гусударственные интересы, нарушали нравственныя требованія религіп, случалось конечно и на оборотъ. Даніилъ, видя въ заключеніи Шемячича и въ новомъ брак великаго князя, при котором возможным было рожденіе наслідника престола, большую пользу для своего государства, съ точки зрвнія воззрвній своей школы, ни сколько не затруднился воспользоваться нравственно религіознымъ средствомъ для достиженія чисто политическихъ цівлей. Но выборъ средствъ и отношеніе къ нимъ оказались неудачными. Во всякомъ случав, Данішлъ очень хорошо понималъ, что нарушая свои торжественныя объщанія и дъйствуя противно церковнымъ канонамъ, онъ темъ самымъ допускалъ несправедливость и поступалъ такимъ образомъ съ объсктивной точки зрънія правственно преступно. Но характеръ и свойства возарѣній его школы были таковы, что и злѣсь онъ могъ находить для себя субъективное оправданіе, по его мнюнію искупляющее его ненравственныя дыйствія. Удобное оправданіе своимъ дъйствіямъ Даніилъ могъ найти въ казуистическомъ пониманіи нравственности, въ которомъ опъ пошелъ несколько дале своего учителя и въ которомъ онъ приближался уже къ ученію о цъли, оправдывающей средства. Отчасти можно даже видъть, что, действительно, митрополить придаваль искупляющее значение своимъ оправданіямъ и не признаваль за своими дъйствіями большой преступности. Въ бесъдъ съ однимъ бояриномъ Даніилъ «велику хвалу» воздавалъ великому князю и говорилъ, что Богъ его избавиль отъ «запазушнаго врага Шемячича» 1. Разговоръ митро-

¹ Отрывки изъ следственнаго дела о Иване Берсене и Осодоре Жареномъ. А. А. Э. I, № 172, 144.

полита съ бояриномъ происходилъ въ искренней бесѣдѣ «одинъ на одинъ». Если бы, въ самомъ деле, митрополить признавалъ свой поступокъ съ Шемячичемъ вполнъ преступнымъ, то онъ во всякомъ случав не сталь бы распространяться о такомъ щекотливомъ для него дълъ, и тъмъ болъе не сталъ бы приписывать самому Богу избавление великаго князя отъ запазушнаго врага, которое на самомъ дълъ совершилось путемъ преступленія и обмана. Очевидно, Даніилъ смогръль слишкомъ просто и прямо на свой поступокъ съ Шемячичемъ. То же самое нужно сказать и по отношенію къ допущенному митрополитомъ разводу. Допустивъ незаконный разводъ, митрополить въ то же время написаль целыхъ три слова о нерасторжимости брака. Этимъ самымъ онъ хотълъ показать своимъ насомымъ, что допущенный имъ разводъ для великаго князя есть исключеніе, сдізанное въ видахъ государственной пользы и значить дъло вполню извинительное и для него нисколько правственно пепредосудительное. Во всякомъ другомъ случав Даніилъ счелъ бы за лучшее молчать и вовсе не касаться компрометтирующаго его вопроса, чтобы не вызвать противъ себя насмъшекъ и обличеній въ песправедливости и противорьчіи самому себь. Дъйствительно, и вкоторые изъ современниковъ Даніила, люди съ инымъ пониманіемъ правственности, критически относились къ его пастырскимъ наставленіямъ и обличали его въ противоръчіи, какое онъ допускалъ между своимъ ученіемъ и своими дъйствіями.

Разводъ великаго князя, дозволенный митрополитомъ, еще больше возбудилъ неудовольствіе въ русскомъ обществъ. Онъ произвелъ сильное впечатлѣніе на все современное русское общество. Въ немъ видѣли многіе преступленіе. Даже одинъ изъ лѣтописцевъ назвалъ второй бракъ великаго князя прелюбодѣяніемъ 1. Но особенно противъ несправедливыхъ дѣйствій князя и митрополита возстала партія заволжскихъ старцевъ, всегда болѣе строгихъ и правдивыхъ въ отношеніи правственности. Разводъ и новый бракъ неликаго князя осуждали: Вассіанъ Косой, Максимъ Грекъ, Симеонъ Курбскій и др. Особенно рѣшительно въ этомъ случаѣ высказывался Вассіанъ, который называлъ великаго князя прелюбодѣемъ 2. У строгихъ ревнителей благочестія поступокъ митрополита

<sup>4</sup> П. С. Р. Л. IV, 1я Исковск. лът., 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сказанія Пансія о второмъ бракЪ в. князя Василія Іоанновича. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Рос. 1847 г. № 8, отд. IV,—Сказанія кн. Курбскаго, цад. 2, 5.

произвелъ соблазнъ. Приверженцы старобоярской партіи, продолжавшей еще существовать и теперь, помимо правственныхъ мотивовъ, возмущались дъйствіями митрополита, видя въ нихъ измѣну, предательство священныхъ правъ, соединенныхъ съ его саномъ. Но нашлись и такіе люди, которые воспользовались разводомъ великаго князя и сами стали обращаться за разрѣшеніемъ къ митрополиту.

Своими дъйствіями по отношенію къ великому князю Данівлъ скоро обнаружилъ себя и далъ опредъленное понятіе о себъ современному русскому обществу. Въ людяхъ строго благочестивыхъ, которые въ то время группировались и симпатизировали заволжцамъ, онъ своими крайне «снисходительными отношеніями къ вели кому князю поселилъ холодность и недовъріе къ себъ. Смъшеніе витересовъ политики съ интересами религіи и церкви, чёмъ отличаются всь дъйствія митрополита, шли въ разрѣзъ и глубоко возмущали чувства заволжцевъ, гораздо правильнъе понимавшихъ сущность нравственности. Боярство, которое не симпатизировало новому монархическому строю государственной жизни, имьло кромь извыстныхъ религіозныхъ и нравственныхъ побужденій, свои причины быть недовольными митрополитомъ Даніиломъ. Оно одинаково съ людьми пустыннаго направленія жило еще понятіями прошлаго по отношенію къ лицу митрополита. Бояре продолжали еще смотръть на личность митрополита, какъ на священную и неприкосновенную, которая, окруженная ореоломъ своего нравственнаго, созданнаго въками могущества, могла бы всегда являться въ роли печаловника всей земли русской на помощь угнетеннымъ, и смъло обличать и ограничивать деспотическія наклонности государственныхъ ділтелей и самаго государя. Къ сожальнію бояре не могли находить въ нравственныхъ качествахъ Даніила многаго изъ того, что они желали бы видъть въ митрополитъ. Отсюда явилось естественное охлажденіе къ. митр. Даніилу. Слабость характера Даніила послужила для нъкоторыхъ бояръ предметомъ колкихъ насмъщекъ противъ его личности. Одинъ историческій памятникъ представляетъ следующій разговоръ между опальнымъ бояриномъ Берсень-Беклемишевымъ и Максимомъ Грекомъ: «Былъ ли еси сегодни у митрополита?» спрашивалъ боярина Максимъ.— «Язъ того не вѣдаю, есть ли митрополить на Москвъ, отвъчаль на это Берсень. Максимъ по этому поводу замътилъ: «какъ митрополита нътъ? Митрополитомъ на Москвъ Даніилъ». Берсень, очевидно, сказалъ въ проническомъ смысль, и на дальныйшія слова Максима Грека высказаль

свою истинную мысль: «не въдаю деи митрополить, не въдаю простой чернецъ: учительна слова отъ него нъть никотораго, а не печалуется ни о комъ, и прежніе святители сидъли на своихъ мъстах в манатья с и псчаловалися государю о встх людтх. . Въ словахъ Ивана Берсеня высказался взглядъ на личность митр. Даніила всего боярства его времени. Точно такого же взгляда держались и представители заволжской братіи, хотя ихъ взглядъ покоился не на политическихъ соображеніяхъ, а на чисто нравственной почвь. Нельзя отрицать и вкоторой доли истины въ словахъ Берсеня. Действительно, въ глазахъ большинства бояръ, митрополить за слабость воздъйствія и нравственнаго вліянія на великаго князя долженъ былъ представляться такимъ, а не инымъ. Другіе представители боярской партіи называли Даніила и современныхъ ему еписконовъ прямо «потаковниками» 2, въ совершенный контрастъ прежнимъ митрополитамъ-печаловникамъ. Но слова Берсеня о Даніил'в тімъ не меціве крайне преувеличены. О цемъ пикакъ нельзя сказать, чтобы онъ не печаловался ни о комъ. Существуетъ до девяти записей разныхъ князей, данныхъ ими великому князю за поручительствомъ и по ходатайству митр. Даніила съ испрошеніемъ прощенія за прежнюю изміну и съ обіщаніемъ служить върно 3. Особенно замъчательно ходатайство митр. Даніила за князя Ивана Бѣльскаго, который вызваль на себя гнфвъ великаго князя за неудачный походъ на Казань и уже присужденъ былъ къ смертной казни. Только ходатайство митрополита спасло несчастнаго полководца отъ върной смерти 4. Но между печалованіями митр. Даніпла и его предпественниковъ находилась существенная

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Отрывокъ наъ следственнаго дела о Иван в Берсен в и др. Акты Арх-Экспед. т. I, № 172, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе Курбскаго. Прав. Собес. 1863 г. ч. 2, 564.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Собраніе Государств. Грамотъ и Договоровъ, ч. І, № 149, 414—415; № 152. 420—422; № 153, 423—425; № 154, 125—127; № 157, 433—435; № 159, 439—443; № 160 и 161, 443—448; № 162 448—450. Вотъ имена князей и бояръ, за которыхъ ходатайствовалъ Данінлъ: Вас. Вас. Шуйскій, Дмит. Өеод. Бѣльскій, Ив. Өеодор. Бѣльскій, Ив. Мих. Воротынскій, Өед. Мих. Мстиславскій. Мих. Андр. Плещеевъ....

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Карамз. т. VII, 152—153 и примъч. 305; Соловьевъ, V, 435—436, язд. Зе. Москва. 1864 г. Большая часть фактовъ печалованья митр. Даніила сведена въ статьъ: Печалованье духовенства за опальныхъ. Чт. въ Общ. Ист. и Др. Рос. 1876 г., кн. 1, 174—176.

разница. По своему уклончивому практическому характеру Даніилъ не брался за ходатайство за каждаго, кто только къ нему обращался съ просьбою о томъ, какъ то бывало при прежнихъ митрополитахъ, онъ здъсь дълалъ выборъ между лицами, обращавшимися къ нему за ходатайствомъ. Онъ, напр., отказалъ въ своемъ ходатайствъ извъстному Ивану Берсеню т. Судя по характеру митрополита онъ ходатайствовалъ предъ великимъ княземъ болъе всего за тъхъ лицъ, и тогда, когда его ходатайство не представляло опасности для его собственной личности. Характеръ его былъ такого рода, что онъ не способенъ былъ къ самопожертвованію; притомъ ему недоставало той нравственно могучей, всегда покоящейся на высокихъ нравственныхъ достоинствахъ личности, силы, которая была бы въ состояніи сдълать его недосягаемымъ для низкой клеветы и страшнымъ своимъ духовнымъ могуществомъ для высшихъ государственныхъ лицъ и самого великаго князя.

Дългельность м. Даніила, какъ представителя церкви, несомитьно важитье его чисто государственной дългельности. Послъдняя по отношенію къ нему есть витшняя, случайная, тогда какъ первая есть существенная прямая сфера его дългельности. Высокій санъ митрополита предоставляль Даніилу широкое поле дългельности. Здъсь онъ являлся болье или менте самостоятельнымъ человькомъ и могъ давать то или другое направленіе всей современной ему церковной жизни.

Сдълавшись главою русской церкви, Даніилъ принципомъ своей административной іерархической дъятельности поставилъ—проводить на высшія церковныя іерархическія должности людей своего направленія. Такой образъ дъйствій вполнѣ естественъ и понятенъ въ положеніи каждаго человѣка. Вниманіе великаго князя къмитр. Даніилу и его расположеніе кълюдямъ іосифовскаго направленія какъ нельзя болѣе гармонировали и содъйствовали извѣстной цѣли Даніила видѣть на высшихъ церковныхъ постахъ «своихъ» людей. И дъйствительно, митрополиту удавалось въ значительной степени осуществлять свою церковно-административную программу. Такъ, не далѣе какъмѣсяцъ спустя по вступленіи своемъ на митрополичій престолъ, Даніилъ назначаетъ на епископскую каеедру въ Тверь архимандрита Возмицкаго (находившагося

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. A. Э. т. I. № 172

вблизи и подъ юрисдикціею Волоколамскаго монастыря) монастыря Акакія, брата пр. Іосифа Волоцкаго 1. Въ 1525 году Коломенскимъ епископомъ сдъланъ былъ, несомнънно благодаря вліянію митрополита, Вассіанъ Топорковъ 2, племянникъ Іосифа Волоцкаго 3. Вассіанъ Топорковъ за все время святительства Даніила былъ самымъ преданнъйшимъ его другомъ и служилъ ему постоянною поддержкою и правою рукою . Во всёхъ выдающихся чёмъ-либо обстоятельствахъ современной государственной и церковной жизни мы встричаемъ м. Даніила и Вассіана всегда вмисть и дийствующими въ одномъ направленіи. Такъ вскорѣ послѣ того, какъ Вассіанъ получилъ санъ епископа, онъ съумълъ оказать м. Даніилу услугу тъмъ, что время суда надъ Максимомъ Грекомъ находился на его сторони и действовалъ за одно съ митрополитомъ 5. Вассіанъ благодаря м. Даніилу вошелъ въ милость и пользовался вниманіемъ великаго князя. Онъ вмісті съ митрополитомъ всегда присутствуетъ на придворныхъ торжествахъ 6. Въ самый критическій моментъ для Василія Іоанновича, когда его неизлічимая бользнь видимо приближалась къ трагическому концу, мы видимъ великаго князя совётующимся о важныхъ дёлахъ государства съ митрополитомъ Даніиломъ, владыкою Коломенскимъ Вассіаномъ и великокняжескимъ духовникомъ 7.

¹ П. С. Р. Л. т. VI, вторая Соф. л'ыт., 264., Никонов. л'ыт., VI, 228. Строевъ, Списки іерарховъ и настоятелей монастырей Россійскія церкви, изд. Археогр. Коммиссін. Спб. 1877 г., 441—442. Акакій хиротонисанъ былъ 30 марта 1522 г. Хрущевъ. Изсл'ядованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, 26, 38. Невоструевъ впрочемъ отвергаетъ, чтобы Акакій былъ братъ Іосифа Волоцкаго. См. его разсмотр'ьніе книги Хрущова: «Изсл'ядованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина», стр. 13—14. Однако Невоструевъ не всегда в'врепъ себ'ь: въ другомъ м'ъстъ онъ называетъ Акакія братомъ пр. Іосифа, Житіе І. Волоцкаго, составленное неизв'ъстиымъ, стр. 94 въ сноскъ. Чт. въ Общ. Любит. Дух. Просв. 1865 г. т. 2й, Приложеніе. Несомн'янно одно: Акакій былъ близкимъ родственникомъ пр. Іосифа, такъ какъ его пмя въ волсколамскихъ синодикахъ встр'ячается въ спискъ «рода» пр. Іосифа. Рукоп. Волокол. монастыря, наход. въ монастыр, ризницъ № 181 (605), л. 35, № 19/686 и многіе другіе монастырскіе синодики.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Л. VI, 264. Строевъ, Списки іерарховъ, стр. 1030.

<sup>3</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго Саввы Чернаго. Великія Минеи-Четьи, сентябрь, 466

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Курбскій, Сказанія, изд. 2e, 42—43.

<sup>5</sup> Карамэинъ, VII, примъч. 343.

<sup>6</sup> П. С. Р. Л. VIII, 280; Никонов. лът. VI, 248—249. Курбскій 2е изд. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> П. С. Р. Л. VI, 270—274.

Даніиль выработаль въ себь такть узнавать характерь, духь и направление такихъ людей, которые, строго говоря, не принадлежали къ Волоколамской общинъ, и вовсе не видали стънъ сей знаменитой обители. Его способность узнавать людей особенно обнаружилась въ выборѣ знаменитаго Макарія, котораго онъ въ 1526 году саблалъ архіепископомъ Новгородскимъ і. Просвыщенный Макарій, въ последствій столь известный митрополить, по своимъ воззрвніямъ и по характеру полученнаго книжнаго образованія вполив подходиль подъ духъ того паправленія, полнымъ выразителемь котораго быль пр. Іосифь Волоцкій 2. Объясненіе солидарности воззрѣній архіепископа Макарія съ воззрѣніями Волоколамской школы можно видеть отчасти въ томъ, что онъ некоторое время подвизался въ монастыр и подъруководствомъ Пафнутія Боровскаго, гдв началь свои монашескіе подвиги и пр. Іосифъ 3. Такимъ образомъ между Макаріемъ п Іосифомъ было какъ бы духовное родство и правственная связь. Съ другой стороны на характеръ воззрвній Макарія оказало свое соотвытствующее дъйствіе изученіе и знакомство съ сочиненіями Іосифа Волоцкаго 4. Прощаніе м. Даніила съ архіепископомъ Макаріемъ предъ отправленіемъ последняго въ Новгородъ можетъ служить пекоторымъ основаніемъ къ предположенію, что Дапінлъ уважаль и высоко цънилъ Макарія и, прежде чьмъ отпустить его совсьмъ въ Новгородъ, онъ призвалъ его къ себі «побесівдовати къ нему о спасеніи» и милостиво благословиль его на высокое служеніе церкви, къ которому онъ былъ призванъ 5.

Митрополитъ Дапіилъ, насколько возможно, старался выдвигать на высокія іерархическія должности людей, вышедшихъ изъ одной сь нимъ школы даже и тогда, когда его значеніе при дворѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> П. С. Р. Л. Ш., 178 VI, 282. VIII, 241; Никон. лът. VI, 232. Строевъ. Списки іерарховъ, 35—36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чт. въ Об. Любит. Дух. Просвъщ. 1877 г. Сентябрь. Статья Лебедева: «Макарііі митр. Всероссійскій», 392—406.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Прав. Собес. 1863 г. ч. Ш, 412.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ нѣкоторыхъ своихъ посланіяхъ м. Макарій пользуется сочиненіями Іосифа и дѣлаетъ пэъ нихъ буквальныя выдержки. Срав. посланіе Макарія къ Василію Іоанновичу и посланіе Іосифа къ нему же. Д. къ А. И. І, № 25, 22—23 и рук. Имп. П. Библ. Q. XVII, № 64, д. 202—204.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> П. С. Р. Л. IV, 296, VI, 294. Приложение № XX.

именно по смерти в. к. Василія Іоанновича, сдёлалось слабѣе прежняго. Такъ, въ 1536 году ему удалось назначить на каоедру Смоленскаго епископа одного изъ іеромопаховъ Іосифова мопастыря, именно Савву Слёпушкина <sup>4</sup>.

Не только епископскія кабедры м. Даніилъ старался зам'єщать людьми своего направленія. Онъ старался выдвигать по преимуществу такъ хорошо изв'єстныхъ ему подвижниковъ Волоколамскаго монастыря и на меніе высокія должности. Такъ не безъ вліянія митрополита, в. князь въ 1531 году одного изъ иноковъ Волоколамскаго монастыря, по имени Өеодосія, послалъ въ Новгородъ къ архіепископу Макарію съ тімъ, чтобы архіепископъ рукоположиль его во игумена Хутынскаго монастыря. Этотъ самый Өеодосій въ послідствіи слідлался архіепископомъ Новгородскимъ 2.

Наконецъ м. Даніилъ умѣлъ обобщать свои интересы и вводить въ нихъ и такихъ лицъ, которыя вовсе не принадлежали къ направленію Іосифлянъ. Крутицкій епископъ Досифей (по прозванію Забѣла) з дъйствовалъ въ одномъ направленіи съ м. Даніиломъ и оказалъ ему услугу на соборѣ, судившемъ Вассіана, гдѣ онъ, желая угодить митрополиту, иногда измѣпялъ даже истинѣ.

Такимъ образомъ дъятельность м. Дапіила, какъ церковнаго администратора, замъчательна въ томъ отношеніи, что онъ въ свое семнадцатильтнее первосвятительство съумълъ сообщить всей русской церковной ісрархіи одинъ общій духъ и характеръ, въ весьма многихъ своихъ чертахъ соотвътствовавшій направленію Іосифа Волоцкаго. Вотъ гдъ скрывается причина того дружнаго отпора, какой дала современная церковная ісрархія реформаторскимъ и свободнымъ идеямъ заволжскихъ пустынниковъ. Но этимъ церковноерархическое значеніе м. Даніила далеко пе исчернывается. Выдвинувъ на епископскія кафедры іосифлянъ, Даніилъ тъмъ самымъ па долгое время и послъ себя удержалъ одинъ и тотъ же общій духъ въ русской ісрархіи. Епископы-іосифляне симпатизировали своимъ людямъ и естественно старались запимать ими открывавшіяся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> П. С. Р. Л. VIII, 291. Строевъ. Списки јерарховъ, 589 - 590. Рукон. Моск. Спиод. Библ. № 183 по стар. катал. л. 81—82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Л. VI. 289. IV, 305.

з Досноей Крутицкій, онъ же и Сарскій, святительствоваль съ 1508 по 1544 годъ. Строевъ. Списки іерарховъ, 1034.

епископскія каведры и вообще протежировали имъ. Поэтому вътеченіе одного XVI въка пи одинъ монастырь не поставилъ столько іерарховъ для русской церкви, сколько выставиль изъ среды себя чонастырь Волоколамскій. Изъ него вышло до семнадцяти архипастырей въ періодъ времени отъ 1506 и по 1589 годъ.

## ГЛАВА ІІІ.

Борьба м. Данінла съ Заволжцами.

Назначеніе Даніила митрополитомъ составляло ударъ для бълоозерскихъ пустынниковъ. Помимо гого, что въ лицъ новаго мигрополита они основательно могли опасаться встретить себь противника, одинъ фактъ назначенія в. княземъ іосифлянина на канедру митрополита говориль въ пользу того, что в. князь уже сталь охладывать къ строгимь Заволжцамъ и склонялся болье на сторону ихъ противниковъ, людей съ практическимъ направлениемъ, ум'вынихъ угождать высшей гражданской власти. Какъ ученикъ и поклонникъ идей Госифа Волоцкаго, Даніиль съ первыхъ же дней своего служенія церкви въ сант ея представителя долженъ быль самою силою вещей столкнуться съ людьми противоположнаго лагеря. Еще живя въ монастыръ во времена игуменства самого Іосифа Волоцкаго, Данівлъ хорошо зналъ о борьбѣ своего учителя съ заволжскими старцами, о ея принципаль, и о личностяль, которыя стояли во главь ея, и даже самъ принималь въ ней участіе. Такимъ образомъ Даніилъ давно уже подготовленъ быль видыть въ современномъ ему представител в Заволжцевъ, Вассіан в Патрикъсвъ, противника своихъ убъжденій, и какъ своего естественнаго антагописта въ жизни и д'ятельности. При томъ Вассіанъ не всегда разборчивый въ выраженіяхь, нападая въ своей полемикъ на Іосифа, не щадиль при случав и его учениковь. А если такъ, то Данінлъ давно уже могъ считать Вассіана въ числі своиль личныхъ враговъ. Ставши митрополитомъ онъ уже подголовленъ быль къ борьбъ и дипломатически ловко вель ее въ теченіе своего первосвятительства такъ, что въ концъ концовъ достигъ полнаго своего торжества, а вмысты съ тымь даль господствующее значеніе идеямъ Іосифа Волоцкаго, которыя проникли въ жизнь

русскаго общества и дали ей соотвътствующее направление на долгое время и послъ Дапила.

Представителемъ Заволжцевъ въ святительство Даніила былъ, какт изв'єстно, тотъ же Вассіанъ Косой, столь изв'єстный антагонисть Іосифа Волоцкаго. Онъ продолжаль занимать высокое положеніе при дворі и имість сильное вліяніе на в. князя. Всі антинатін Госифа къ противоноложному направленію перешли и къ его ученику Даніилу, который шикакъ не могь потому самому безпристрастно отнестись къ Вассіану. Равнымъ образомъ и посл'ядній, для котораго было ненавистно одно имя Волоколамскаго монастыря, заранће предрасположенъ былъ видъть въ новомъ митрополить-іосифлянинь своего личнаго врага, или, по крайней мыры, недоброжелателя. Перасположение Вассіана къ м. Даніилу могло явиться еще и оттого, что онъ заняль собою місто Варлаама, къ которому такъ дружески близокъ и расположенъ быль Вассіанъ. Находилась еще одна сторона, которая скоро или поздно тъмъ не мен'ве должна была произвести разладъ между Вассіаномъ и Данінломъ. Достигнувъ такого высокаго поста, какъ престолъ митрополита, при чемъ ръшающее значение имъло личное расположение къ нему в. князя, Данінлъ могъ основательно разсчитывать на ту выдающуюся роль, какая могла припадлежать ему при дворѣ в. князя. Вполнѣ въ его характерѣ было желать, чтобы эта завидная роль безраздёльно принадлежала сму одному. Между тёмъ дъйствительность не оправдывала всъхъ разсчетовъ митрополита; при дворв еще продолжалъ пользоваться вліяніемъ и Вассіанъ Косой. Достижение известной цели встречало себе сильнаго противника въ лицѣ Вассіана. Для того, чтобы достигнуть ея, митрополиту предстояла борьба. Такимъ образомъ съ самой первой встръчи между Данінломъ и Вассіаномъ уже была готова почва для раздора. Такъ дъйствительно и вышло на самомъ дъль. Положеніе Даніила, какъ бы оно высоко ни было, темъ не мене оно одно не въ состояніи было дать ему перевість надъ Вассіаномъ, человѣкомъ придворнымъ и сильнымъ своимъ вліяніемъ на в. князя. Взаимное перасположеніе, какимъ можетъ быть отмѣчено первое время совывстнаго существованія Даніила и Вассіана при великокияжескомъ дворф, скоро перешло въ настоящую придворную борьбу между темъ и другимъ изъ-за вліянія. Такой скорый переходъ очень естествененъ, такъ какъ лица, которыя столкнулись нежду собою, оба сходились между собою по характеру. Если въ характерф Данінла нельзя не замітить гордости, честолюбія, то

тъмъ болъе это нужно сказать вь отношени Вассіана, гордая. чисто боярская запосчивость котораго не укладывалась подъсмиреннымъ монашескимъ одбяніемъ. Первымъ и самымъ естественнымъ стремленісмъ Даніпла было занять насколько возможно видное положение при дворъ в. князя, по тугъ ему постоянно мъшалъ князь Вассіанъ, сильный временщикъ, издавна вліятельное лицо при дворъ. Такое неопредъленное для объихъ состязающихся сторонъ положение продолжалось не долгое время. Спачала мы видимъ при дворѣ одинаково замѣтными вліянія того и другаго лица. Такъ въ іюнъ 1523 года предъ отправленіемъ съ войскомъ подъ Казань Василій Іоанновичь поручаеть свою духовичю грамоту митрополиту Даніилу, при написаніи которой въ качествъ самыхъ довъренныхъ лицъ, присутствовалъ и «старецъ Васьянъ княжъ Ивановъ» 1. Борьба между м. Даніпломъ и Вассіаномъ изъза положенія при дворѣ составляеть только одинь самый незначительный сравнительно съ другими, едва уловимый эпизодъ, который по отношению къ другимъ болве серьезнымъ предлогамъ вполнъ справедливо можетъ быть названъ только подготовительнымъ. При развитіи борьбы онъ совершенно стушевывается.

Бол'ве серьезными мотивами для борьбы между Даніиломъ и Вассіаномъ и его сторонинками послужилъ все тотъ же издавна спорный вопросъ изъ-за вотчинныхъ правъ монастырей. Не смотря на неблагопріятную перем'їну, происшедшую всл'їдствіе удаленія митр. Варлаама и вступленія на его м'їсто Даніила, Вассіанъ продолжалъ работать надъ занимавшимъ его вопросомъ. Однимъ изъ самыхъ важныхъ источниковъ откуда черпали свои доводы защитники вотчинныхъ правъ монастырей, служила Кормчая книга. Это обстоятельство побудило Вассіана обратиться къ изученію ея. Впимательное изученіе Кормчей книги привело его къ разнаго рода затрудненіямъ. Онъ увид'єль тамъ п'їкоторыя, какъ ему казалось, противор'ї въ отношеніи занимавшаго его вопроса. Одн'ї каноническія правила и толкованія ихъ предоставляли монастырямъ право владітія вотчинами, тогда какъ другими канонами это право отрицалось г. Для разрішенія мучившихъ его противор'ї ії онъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Собр. Государ. Грам. и Дог. І. № 150, 416-417.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Какъ на примъръ противоръчія Вассіанъ ссытается съ одной стороны на 24-е прав. IV вселен. Халкид. соб., и 18-е прав. VII всел. соб. и па 11 и 17 прав. VII всел. соб. и 3-е и 4-е прав. IV всел. Халкид. собора съ другой.

еще глубже вникъ въ изучение правилъ и убъдился въ невозможности примиренія ихъ. Тогда у него явилась мысль составить новый сборникъ правилъ, въ которомъ бы не было противоръчій. Понимая хорошо всю важность предпринимаемато дала, Вассіанъ испросиль на свой трудь благословение представителя церкви. Съ этою цѣлію опъ отправился къ митр. Варлааму и всему освященному собору духовныхъ властей и сделаль заявление, что «въ святыхъ правилахъ есть супротивное Евангелію и Аностолу и святыхъ отецъ жительству», но что опъ «не сметь положить того на свою душу» и просить святительского благословенія паписать новое собраніе правиль. Варлаамъ, человікъ вполні симпатизировавшій пдеямъ киязя-пустынника, далъ свое благословение на трудъ Вассіана 1. Принципомъ, на ночев котораго должны были произойти примиренія встр'ячающихся въ правилахъ Кормчей противор'ячій, Вассіанъ поставиль согласіе ихъ сь еваниліеми и апостоломи и съ другими правилами, согласными въ свою очередь съ духомъ евангельскаго и апостольского ученія. Вассіань избраль основанісмь для своего собранія правиль помоканонъ Фотія, вы которомы кром'в правиль не находилось другихъ (неканоническихъ) статей, болве всего благопріятствующим вотчинным правамь монашества. Но здісь ему встричались загрудненія, которыя происходили отъ того, что и въ канонахъ встръчалось такъ ненавистное Вассіану выраженіе «монастырскія села», которое онъ объясняль въ смыслів неблагопріятномъ для вотчиннаго права монастырей, владівшихъ селами на праві частной собственности, не санкціонированной высшею влястью въ церкви. Кормчая Вассіана написана была въ 1517 году. Но это было, конечно, время ея окончательнаго редактированія. Труды свои по составленію сборника правиль Вассіань началь несравненно ранже. Взявшись за критическое изучение существовавшаго въ его время сборника правилъ и натолкнувшись здёсь на ивкоторыя противорвчія, Вассіань хорошо сознаваль свою слабость и неподготовленность къ предпринятому труду. Для того, чтобы быть компетентнымь изследователемь въ избранномъ предметь Вассіану необходимо было обладать знаніемъ греческаго языка, на которомъ были написаны первопачально капоны и ихъ толкованія. Вассіанъ, конечно, это хорошо понималъ. Неутомимый тру-

<sup>•</sup> Свъдъніе о докладь Вассіана мигрополиту и о его разрышеніи находится вь самой Вассіановой кормчей. Рук. П. П. Б. F, отд. П. № 74, л. 447.

женикъ и непреклонный въ достижении разъ поставленной цѣли онъ и здёсь не потерялся. Какъ вліятельный при дворѣ человѣкъ онъ придумалъ самое удобное въ его положеніи средство-посовътовать в. князю вызвать въ Москву какого-нибудь ученаго грека, услугами и знаніемъ котораго могь бы воспользоваться между прочимъ и Вассіанъ. Это конечно очень смелая мысль, но въ ней нътъ ничего невъроятнаго. Вассіанъ, дипломатическія способности котораго уже извистны, могь дать своему совиту болие широкое значеніе, мотивируя вызовь грека обиліемъ греческихъ книгь въ великокняжеской библіотек' и необходимостью ихъ перевода и другими нуждами. Какъ бы то ни было, но только въ 1518 году по вызову в. князя является въ Москву новая и зам'вчательнийшая личность-это Максимъ Грекъ 1. Максимъ встрътилъ себъ величайшій почеть въ Москвь какъ со стороны в. князя, такъ и митрополита, особенно последній выражаль и питаль къ нему свою любовь и обнаруживалъ свое внимание .

Максимъ во всѣхъ отношеніяхъ стоялъ выше той среды, въ которую его закинула случайно судьба. Опъ выработалъ въ себѣ прямой, открытый характеръ, его строгій, понимаемый болѣе въ духовномъ смыслѣ, аскетизмъ сдѣлалъ его пеподкупно честнымъ, правдивымъ человѣкомъ, для котораго говорить правду когда бы то ни было и предъ кѣмъ бы то ни было составляло стихію его жизни и дѣятельности. Полученное Максимомъ высокое научное, западноевропейское образованіе облагороживающимъ образомъ отразилось и на всемъ характерѣ его и въ частности на нрав-

¹ II. С. Р. Л. VIII, 263; Стененн. книга, ч. 2, М. 1775 г., 190—191. Литература о Максимъ Грекъ: Самое капитальное изслѣдованіе о Максимъ Грекъ припадлежитъ Икопникову. Кіев. Упив. Изв. 1865 г. №№ 7, 8, 9, 10, 11 и 12 и 1866 г. №№ 6 и 7. Рядъ статей подъ скромнымъ заглавіемъ: «Максимъ Грекъ». По гомъ пужно указать на слѣдующія статьи о Максимъ Грекъ: Филарета, архіен. Черниговскаго, въ Москвитянинть за 1842 г. № 11, 45—96; въ Ж. М. Н. Пр. за 1834 г. помѣщена статья: «О трудахъ Максима Грека» ч. ИІ, 243—278; въ Вѣсти. Евр. (ноябрь 1813 г. №№ 21 и 22) помѣщено «историческое извѣстіе о Максимъ Грекъ» 21—35, принадлежащее, кажется, перу Евгенія Болховитинова. Горскимъ въ 1859 г. напечатана статья подъ заглавіемъ: «Максимъ Грекъ, святогорецъ» см. Прибавл. къ Тв. Св. Отцевъ ч. XVIII. М. 1859 г. 144—192. Наконецъ, слѣдуетъ указать на статью проф. Нильскаго, напечат. въ Христ. Чтен. (за 1862 г. Маргъ) подъ заглавіемъ «Максимъ Грекъ, какъ исповѣднякъ просвѣщенія».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Л. VI, 260-261.

ственныхъ качествахь его души. Аскетъ-монахъ по убъжденію всю свою жизнь посвягившій духовному служенію, и смотръвшій на всъ явленія человъческой жизни сквозь призму своего высокаго духовнаго аскетизма, Максимъ вообще мало зналъ жизнь, а явившись въ Россію, страпу дотоль ему совершенно неизвъстную, опъ естественно оказался въ положеніи человъка, для котораго все представлялось новымъ и неизвъстнымъ. А что касается до разнаго рода интригъ, которыми такъ отличался московскій велико-кияжескій дворъ того времени, то Максимъ по особенностямъ своего характера совершенно не быль подготовленъ къ нимъ.

Положеніе Максима въ Москв па первый разъ было очень завидное. Пользуясь вниманіемъ в. князя и почетомъ у митрополита, Максимъ составилъ себ репутацію челов ка высокопросв вщеннаго и въ остальныхъ слояхъ русскаго общества. На него смотр вли какъ на великаго реформатора, какъ на такого «разумнаго» челов ка, который можетъ и долженъ научить и указать «какъ устроити государю землю свою и какъ митрополиту жити» 1. Нравственный авторитетъ Максима такъ скоро установился благодаря тому обстоятельству, что при двор в. князя царилъ духъ пустыпниковъ въ лиц вассіана и единомышленнаго съ нимъ митрополита. Они оба скоро поняли и Максима, аскетизмъ котораго имълъ такъ много общаго съ тыми нравственными воззр в пінями, которыя составляли отличительную особенность б влозерцевъ. Общность воззр в пій способствовала быстрому и т в сному сближенію м. Варлаама, Вассіана и Максима Грека.

Особенное благоговъніе обнаруживаль къ Максиму Вассіанъ. Будучи самъ болье книжникомъ, чымъ человъкомъ просвыщеннымъ, ученымъ и сознавая слабость своихъ научныхъ силъ, что ясные всего обнаружилось при составленіи имъ своей кормчей, и теперь встрытивъ въ Максимъ человыка не только высокопросвыщеннаго, но и солидарнаго съ нимъ въ основныхъ своихъ воззрыніяхъ, онъ всею своею душею предался Максиму. Вассіанъ видыль въ Максимы своего просвытителя 2, а солидарность съ нимъ во взглядахъ открывала Вассіану удобное средство воспользоваться богатыми знаніями

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. A. ∂. I, № 172, 141.

ч Чг. въ Общ. Пст. и Др. Рос. 1847 г. № 7. «Прѣніе м. Даніила съ инокомъ Максимомъ Святогорцемъ», 10.

святогорца для своихъ полемическихъ целей. Действительно Максимъ оказалъ и постоянно оказывалъ научныя услуги настойчивому Вассіану. При содбиствіи его Вассіанъ составиль особый каноническій трактать подъ названіемъ: «собраніе нѣкоего старца на воспоминаніе своего объщанія отъ святаго писанія о отверженін міра» <sup>1</sup>. Зайсь уже, воспользовавшись научными соображеніями Максима, онъ решительные выступаеть противъ землевладельческихъ правъ монастырей. Онъ прямо отвергаетъ авторитетъ русскихъ, т. е. переводныхъ, правилъ и видитъ въ нихъ позднъйшія приписки и измѣненія русскихъ книжниковъ. Встрѣчавшееся въ современныхъ ему Кормчихъ, такъ смущавшее его выраженіе, которое онъ называлъ блазненнымъ, т. е. соблазнительнымъ, -- выражение «монастырскія села» въ своемъ послёднемъ каноническомъ трактать Вассіань замьниль словами новаго перевода нькоторыхь правиль, сделаннаго для него Максимомъ Грекомъ 2. Въ новомъ переводъ «монастырскія села» замънены словами «приградіе сельное», которое Вассіанъ, согласно первоначальному значенію греческаго слова (προάστειον) понимаетъ и толкуетъ какъ «пашни и винограды, а не села съ житейскими хрестьяны. > Такимъ образомъ, благодаря участію Максима Вассіанъ теперь уясниль себъ различіе земледъльческаго быта монастырей Россіи и Греціи и съ новою силою сталъ доказывать свою излюбленную идею о несоответстви монашескихъ обътовъ съ вотчиннымъ правомъ монастырей. Въ своемъ собраніи онъ отрицаеть основательность исторических ссылокъ

¹ Рукоп. Пмп. Публ. Библ. F, отд. II, № 74 л. 376—381. Это собраніе находится во всёхъ извёстныхъ кормчихъ Вассіана; см. Павловъ: «Историч. очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіп», 74, въ примъчанів. Опо встрычается въ рукописяхъ и отдёльно; см. ркп. Москов. дух. акад. № 183 акад., 566 Волокол. л. 207—218; также ркц. Соф. библ. № 1451 л. 98—102. Послідній Софійскій списокъ значительно сокращенные другихт. Самыя существецныя міста «собранія» Вассіана напечатаны съ рукописи Москов. дух. акад. Тихоправовымъ, см. его Літописи русской литературы и древности т. V, 1863 г., отд. III, 139—141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Что д'виствительно Максимъ принималъ участие въ переводъ правилъ для Вассіана, прямое указание на это находится въ пѣкоторыхъ спискахъ Вассіановой кормчей, (напр. въ спискѣ Москов, Государ. Древлехранилища № 143); см. Навловъ: «Истор, очеркъ секуляризаціи церк, земель въ Росси», 74, въ примѣчаніи. Да и вообще, безъотносительно къ нуждамъ Вассіана, Максимъ запимался переводомъ правилъ. Остенъ, Казань, 1865 г. 30—31. Самъ Максимъ солидаренъ былъ вполнѣ съ Вассіаномъ въ попиманіи згаченія землевладѣльческихъ правъ монастырей. Сочин. Максима, III, 243—245.

на древнихъ восточныхъ греческихъ и русскихъ монастыреначальниковъ, которые всв «селъ у монастырей не имъли, а кто давалъ имъ села они не имали, но жили безыменно по евангелію и по своему объщанію и своихъ учениковъ учили по евангелію жити и по иноческому объщанію». Свои доказательства безусловной нестяжательности иноковъ Вассіанъ основываетъ преимущественно на истинахъ, почерппутыхъ изъ евангелія и апостола, и вообще стоитъ на строго евангельской точкъ зрънія. Свое собраніе Вассіанъ заключаетъ словами, что «всъ святіи отцы о отверженіи міра писаша инокаму жити по евангелію и апостолу и по Василію Великому селъ не держати, ни владъти ими, но жити въ тишинъ, безмолвін, питаясь своима рукама», а нарушителямъ такихъ правилъ угрожаетъ муками въчными и др. запрещеніями, которыя содержатся въ апостол и въ святыхъ отецъ писаніи. Въ самомъ названіи своего каноническаго трактата, написаннаго имъ, по его словамъ, на «воспоминание своего объщания» (монашескаго) и служащаго приложеніемъ къ его Кормчей, Вассіанъ даетъ понять, что последняя составлена была имъ только для своего келейнаго употребленія, какъ то онъ и заявляль въ последствій. Но это не совсъмъ върно. Составляя свою Кормчую онъ несомнънно имълъ въ виду дать ей болье широкое и практическое назначение, когда вручилъ списокъ съ нея великому князю 1. Последнее обстоятельство ясно обнаруживаетъ заднія нам'єренія Вассіана, въ рукахъ котораго его Кормчая могла служить новым в средством в для убъжденія в. князя дібіствовать въ духі идей пустынниковъ білозерскихъ.

Подъ вліяпіємъ Максима Грека Вассіанъ окончательно уб'єдился въ порч'є русскихъ книгъ и сталь относиться къ нимъ съ величайшимъ подозр'єніємъ. Онъ еще раньше высказалъ свои полозр'єнія относительно исправности церковныхъ кпигъ. <sup>2</sup> Теперь, когда Максимъ Грекъ открылъ ему глаза, онъ свою изв'єстную мысль сталъ выражать въ самой р'єзкой форм'є. Челов'єкъ, вынестій на своемъ в'єку не мало ломки, и оттого воспитавшій въ себ'є раздражительный характеръ, Вассіанъ и въ другихъ случаяхъ, какъ и зд'єсь, не ум'єлъ держаться златой средины.

<sup>&#</sup>x27; Чт. въ Общ. Ист. и Др. Рос. 1847 г. № 9. Прфије м. Данінда съ старчемъ Вассіаномъ, 7—8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1859 г. № III, отд. 3, 6—7, 14. Разсужденіе Вассіана о неприличіи монастырямъ владѣть вотчинами.

Неудовлетворительное состояніе современныхъ переводовъ и списковъ Кормчей книги теперь сдѣлалось для него самаго неопровержимою истиною, которую онъ и выразиль съ свойственою его характеру односторонностью и крайностью, назвавъ здѣшиія (т. е. русскія) правила кривилами, а не правилами.

Солидарность Максима съ Вассіаномъ повлекла его по одному пути съ последнимъ. Вассіань, носясь съ своими известными полемическими тенденціями, ввель въ сферу ихъ и Максима. Одинаковый въ воззрвніяхь на монашество Максимь посвящень быль своимъ другомъ во всю суть занимавшаго его вопроса. Тугъ-то онъ впервые со словъ Вассіана узналъ о не вполнъ удовлегворительномъ состояній современнаго русскаго монашества. Наведенный Вассіаномы на изследованіе положенія русскаго монашества, Максимь сталь присматриваться къ окружающей его обстановкъ и въ особенности къжнани монаховъ, и здъсь опъ наглядно убъдился въ правотъ словъ своего друга. При своемъ прямомъ. честномъ, открытомъ характеръ, при твердости своихъ духовноаскетическихъ убъжденій, Максимъ, конечно, не могь долго молчать. Дъйствительно, къ голосу Вассіана присоединился скоро и голось ученаго святогорца, который тымь еще быль опасные для защитниковъ вотчинныхъ правъ монастырей, что Максимъ превос ходиль всёхь другихъ русскихъ книжниковъ своимъ просвещеніемъ, своими богословскими знаніями, а также пскуствомъ логики и діалектики, въ которой такъ слабы были его противники и всв тогданние русскіе умы. Общее направленіе содержанія полемики Максима по вопросу о вотчинныхъ правахъ монашества одинаково съ Вассіаномъ. Свою идею о безусловной нестяжательности иноковъ Максимъ выводить главнымъ образомъ изъ евангельскаго и апостольскаго ученія, и напротивъ мало останавливается на разныхъканопическихъ, практическихъ и отчасти историческихъ соображенияхъ и доводахъ, которые были на обороть вь самомъ широкомъ употребленіи у противниковъ его взглядовъ.

Точно также, какъ и Вассіанъ, Максимъ Грекъ, отрицал право монастырей на земельныя владінія, не затрогиваль землевладівльческихъ правъ епископовъ и бълаго духовенства, и требоваль

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс, 1847 г. № 7. Првніе м. Данівла съ Максимомъ, 10.

только употребленія церковных богатствъ согласно ихъ каноническому назначенію.

Вассіанъ, по своимъ полигическимъ убіжденіямъ, принадлежаль къ старобоярской партіи, за что опъ раньше и поплатился. Монашество не убило въ немъ политическихъ симпатій, родство и близость къ в. князю, представителю новаго государственнаго строя самодержавія, и вліяніе, которымъ онъ пользовался при немъ только способствовали къ тому, что онъ молчаливымъ образомъ мирился съ установившимся государственнымъ строемь, но во всякомъ случай онъ далекъ быль отъ того, чтобы симпатизировать ему вообще. Какъ противникъ, хотя и молчаливый по отношенію къ личности великаго князя, и то не всегда, абсолютизма власти, Вассіанъ постарался посвятить и своего друга Максима въ неурядицы политической жизни Россіи, которыя естественные всего могли быть отнесены къ новымъ порядкамъ. Всматриваясь въ общественную жизнь русскаго народа, Максимъ дъйствительно находилъ въ ней много ненормальностей. Какъ человъкъ горячій, увлекающійся, онъ и здісь не захотіль молчать и началь писать сочиненія, въ которыхъ касался и недостатковъ современнаго государственнаго управленія Россіи. Памятникомъ литературной діятельности Максима въ этомъ направленіи были его сочиненія: «главы поучительны начальствующимъ правовърно», слово на лихоимствующихъ, слово пространнъе излагающее съ жалостію нестроенія и безчинія царей и властей послюдняю жинія, посланіе къ начальствующимъ правовърно» и др. Здъсь онъ со свойственною его характеру откровенностью и прямотою высказываль самыя горькія истины современнымъ ему русскимъ правителямъ и ихъ подручникамъ. Онъ прямо заявляетъ, что «правящій пьшів» отличаются «многою жестокостію», что они любять «хищеніе чужихъ имъній». Мало того, аскетическая откровенность Максима, въ основаніи которой лежали его честныя и глубокія убъжденія,

У исто все вытекаетъ и основывается на заповидях Спасовых, законъ Сласовомъ, когорый есть точно любы совершения отъ чистаго серца къ самому Вышиему и ближиему, якоже во святыхъ евателихъ слышимъ, и каждый человъкъ, а гъмъ болъе инокъ, разсматривается у него какъ «евангельскій ученикъ» и правственно оцъщивается съ точки зрънія строгой върности духу евангельскаго ученія и заповъдей, на сколько онъ дъйствительно жительствовалъ по евангелію Спаса Христа. Сочин. Максима Грека, ч. И, 5—52, 89—118; ч. ИІ, 178—205, част. II, 157—185.

довела его до того, что онъ даже осмѣливался говорить противъ тѣхъ, «иже благочестивый санъ царскій растлювають» всяческими своими неправдованій и лихоиманіи и богомерзкими блуженіи (разводъ в. князя), ихъ же ноги скорѣйши въ еже изливати крови, по неправедному гиѣву своему и ярости звѣрской. Че стоило много труда каждому современнику, чтобы догадаться, что здѣсь идетъ рѣчь не о комъ другомъ, какъ о самомъ великомъ князѣ. Тѣмъ болѣе были понятны обличительныя слова строгаго инока для самаго в. князя, который конечно никакимъ образомъ не могъ оставаться довольнымъ благочестивою откровенностію и ревностію Максима. 2

Въ своемъ отношеніи къ современному политическому строю Россіи Максимъ касался и затрогивалъ не одну отрицательную сторону дѣла, выражавшуюся въ разныхъ неурядицахъ по управленію государствомъ. Максимъ несочувственно относился къ только что установившемуся на Руси полному абсолютизму власти въ лицѣ одного в. князя, или по крайней мѣрѣ онъ отрицательно смотрѣлъ если не на самый принципъ абсолютизма, то имѣлъ въ виду здѣсь тѣ анормальности и уклоненія, въ которыхъ онъ выражался въ его время. Однимъ изъ самыхъ первыхъ достониствъ царя или князя Максимъ признаетъ имѣніе при себѣ «дивна совътника и доброхотна царствію» з; между тѣмъ какъ о Василіѣ Іоанновичѣ извѣстно, что онъ терпѣть не могъ всякихъ совѣтниковъ, которые бы могли говорить ему «на встрѣчу». 4

Во взглядь на отношение церковной власти къ гражданской Максимъ Грекъ также стоялъ въ отрицательномъ положении къ

¹ Сочин. Максима, ч. II, 157 — 184, 185 — 212, 319 — 338, 339—346, 320 158, 327. Особенно часто Максимъ трактуетъ о грабительств выастей и начинаетъ свои наставления съ в. князя: «не полезно, говоритъ, онъ, еже хотъти чужимъ имъніемъ и *царю богомудренному* отнюдь не подобно есть и стяжаніемъ» Сочин. Макс. ч. II, 166. Ибкоторые факты отношений в. князя къ поданнымъ окончательно возмущали доброе сердце Максима: «вдовицы плачутъ, говорнаъ онъ разь, а пойдетъ государь къ церкв в, и вдовицы плачутъ и за нимъ идутъ, и они ихъ быютъ» (Акты Археогр. Экспед. № 172, стр. 142 въ сноскъ.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Максимъ самъ сознавался въ своей смѣлости говорить и писать всѣмъ правду (Сочин. Максима, ч. 1, 35).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Сочин. Макс. ч. II 162.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. A. ∂, I, № 172.

современнымъ его проявленіямъ. Отвергая грубый абсолютизмъ гражданской власти, Максимъ хотѣлъ видѣть въ церкви такое учрежденіе, когорое было бы не только чуждо всякаго рабольнства предъ грубою силою свътской власти, но и оказывало бы всегда на послъднюю нравственно умъряющее, ограничивающее дъйствіе. Не видя пичего подобнаго въ современныхъ русскихъ пастыряхъ, Максимъ справедливо съ своей точки зрѣнія высказывалъ горькія сожальнія о слабости современныхъ представителей русской церкви. Максимъ высоко ставилъ значеніе церкви и давалъ ея представителямь право «совъты премудръйшими и всяческими устроеніи... исправляти всегда царскіе скипетры на лучшесь... пробице придаваль ей значеніе высшее власти гражданской, хогя въ тоже время онъ въ принципъ и не отвергаль вліянія государя на дъла церкви, ограничивая его предълами строгой законности.

Воззрвиія Максима Грека на церковную и гражданскую власть нокоятся на идеальной, евангельской точкі зрвнія. Воззрвнія Максима на отношенія церкви и государства въ общемь тождественны съ воззрвніями на этотъ предметъ и вообще білозерскихъ пустынниковъ. Но кромі того въ его воззрвніяхъ находилась одна замічательная черта, которая въ его положеній, какъ грека, вполив естественна и законна. Онъ не признаваль самостоятельности русской церкви и продолжаль считать ее составною частью Константинопольскаго патріархата и потому зависимою отъ представителя послівдняго. На независимое положеніе Московскаго митрополита Максимъ смотріль какъ на незаконное дійствіе, какъ на проявленіе гордости и самочинія и безчинія русскихъ митрополитовъ. 2

Воззрвнія Максима Грека на современное состояніе русскаго государства ицеркви способствовали сближенію его съ людіми враждебно расположенными къ современнымъ порядкамъ. Князь Вассіанъ Косой въ этомъ случав, конечно, могъ оказывать Максиму услуги и руководить имъ какъ человвкомъ неопытнымъ и незнакомымъ со всвми условіями русской жизни, особенно въ ся закулисныхъ сферахъ. Установившійся взглядъ на Максима, какъ на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сочин. Макс. ч. II, 336-337, 162, ч. III, 155. Част. II, 157-185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Првніе м. Данінла съ Максимомъ Святогорцемъ. Чтен. въ Общ. Ист. Др. Росс. 1847 г. № 7, 13. Ср. Сочин. Максима ч. Ш. XXII, 154—156.

такого человѣка, призваніе котораго состоить въ указаніи какъ государю править своимъ царствомъ и какъ жить митрополиту, еще болье привлекаль къ нему лицъ, имъвшихъ свои счеты съ людьми, стоявшими во главъ управленія, и желавшихъ подблиться сообщеніями о нихъ, а при случав и заручиться содвиствіемъ такого вліятельнаго выдающагося человіка, какимъ для многихъ современниковъ представлялся Максимъ. Последній, какъ человекъ неискусившійся и мало знакомый съ придворными интригами и руководившійся однимъ только сознаніемъ правоты и истины, не только не отстраняль отъ себя обращавшихся къ нему лицъ, но и, по свойственной его характеру искренности, старался даже входить въ положение этихъ людей и раздёлять ихъ горе. Благодаря подобнаго рода не вполив практическимь, если смотръть на нихъ съ узко практической точки зрънія, действіямъ Максима, около него съ теченіемъ времени сталь сформировываться кружокъ недовольных и обиженных людей, въ обществ' которых онъ, какъ человъкъ развигой и просвъщенный, не прочь быль откровенно поразсуждать о разныхъ политическихъ отношеніяхъ и о лицахъ, стоявшихъ во главъ управленія. Роль руководителя, принятая на себя Вассіаномъ, много повредила въ последствіи Максиму. Успъвъ скоро разгадать и понять Максима, сойтись съ нимъ во взглядахъ, Вассіанъ въ то же время помогалъ ему и въ подборъ лицъ, сдълавшихся его почитателями и здъсь ему ничего не стоило свести Максима съ людьми подозрительными съ политической точки зрінія, которымъ онъ самъ имівль основанія симпатизировать. Однимъ словомъ, Вассіанъ рано ввелъ Максима въ число членовъ своего кружка, сообщилъ ему привязанность къ своимъ интересамъ и обобщилъ его интересы съ своими собственными. Отсюда-то судьба Максима становится нераздельно связанною съ судьбою Вассіана, который втянуль его въ сферу своихъ личныхъ интересовъ и тъмъ главнымъ образомъ способствовалъ и своему паденію и здъсь же увлекъ за собою и Максима.

Первые годы своего пребыванія въ Россіи Максимъ Грекъ провель благополучно. Первымъ занятіемъ его былъ переводъ сводной толковой Псалтири. По окончаніи труда (въ 1520 г.) Максимъ свой переводъ Псалтири вручилъ в. князю, который нередалъ его на разсмотрівніе митрополиту Варлааму. Митрополить и его соборъ одобрили ее и торжественно назвали ее источниломъ благочестія. Переводчикъ Максимъ былъ щедро награжденъ в.

княземъ. 1 Но видно, Максимъ хорошо понималъ ту громадную разность во взглядахъ и обычаяхъ, какая раздёляла его отъ русскихъ, когда онъ послъ перевода толковой Псалтири, не смотря на подарки и оказываемый ему княземъ и митрополитомъ почетъ, просилъ у великаго князя позволенія отправиться на Авонскую гору. Во время перевода толковой Псалтири Максимъ, по поручению м. Варлаама, занимался переводомъ (съ 13 главы) своднаго толкованія на ки. Дъяній Апостольскихъ, который сдъланъ былъ на иждивеніе самого митрополита. Этотъ трудъ Максимъ успівлъ окончить даже ранбе перевода толковой Псалтири, именно въ мартб 1519 (7027) года. 2 Около этого же времени Максимь сдълалъ опись книгамъ великокняжеской библютеки, по поручению самого в. князя. Въ 1521 году Максимъ перевелъ житіе Пресв. Богородицы, составленное Метафрастомъ. 5 Кром'в чисто переводныхъ трудовъ, Максимъ въ то же время занимался исправлениемъ книгъ, которое ему было поручено в. княземъ. 6 Исправленіямъ Максима предложена была прежде всего Тріодь, а потомъ и другія богослужебныя книги: Часословь, Минея праздничная и Апостоль. 7 При исправлении русскихъ богослужебныхъ книгъ Максимъ на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Максимъ святогорецъ. Статья, напечат. въ Прибавл. въ Твор. св. отцевь ч. XVIII. М. 1859, стр. 188—189; Импер. Пуб. Библіот. F. I, № 449. Сказаніе о Максимъ Грекъ... рки. Имп. Пуб. Библіот. Погод. № 1294 л. 413—418.

<sup>•</sup> Посланіе Максима къ Василію Іоанновичу. Сочин. Максима, ч. ІІ, 316—318. А. А. Э. І, № 172. 143. Максимъ свою просьбу объ отпускъ его па востокъ повторилъ неоднократно (Сочин. Макс. ч. ІІ, ХХХІ, посл. къ царю Іоанну Васильевичу, 376—379), но всегда получалъ отказъ. Причина такихъ д биствій скрывается въ особомъ установизшемся взглядъ на Максима: «Держимъ на тебя миънья, говорилъ одинъ опальный бояринъ Максиму, пришелъ еси сюда, а человъкъ еси разумной, и ты здъсь увъдалъ наша добрая и лихая, и тебъ тамъ пришедъ все сказывати» (А. А. Э. !, № 172, 143).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Прибавл. къ Твор. св. от. ч. XVIII, 188, въ примъчаніи. По другимъ даннымь оказывается, что переводъ сдъланъ немного поздиве; см. рки. Кириллобълозер. монаст. № <sup>24</sup>/114, приниска по окончаніи толкованія Дъяній, именно въ 1520-мъ году.

<sup>4</sup> Карамзинъ, т. VII, 178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чт. въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1847 г. № 9, отд. IV. Пръніе м. Данінла со старцемъ Вассіаномъ, 9.

<sup>•</sup> Соч. Макс. ч. І, Исповъданіе прав. въры Максима, 33. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>Ист. Рус. церкви Филарета, архіеп. Черниговскаго изд. 4, Черниговъ. 1862 г. періодъ III, 112

шелъ не мало важныхъ ошибокъ, извращавшихъ собою смыслъ подлинника и даже противоръчившихъ догматическому ученію церкви. Мысль подвергнуть пересмотру кругъ богослужебныхъ и церковныхъ книгъ явилась у в. князя неслучайно. Скоръе всего на эту мысль навелъ великаго князя Вассіанъ, который при составленіи своей Кормчей паглядно убъдился въ неисправности русскихъ книгъ.

Не долго Максимъ могь спокойно работать и трудиться на пользу просвъщенія Руси. Скоро создано было такое положеніе вещей, что ему пришлось заботиться и о своей безопасности. Тріумвирать пустынниковъ разстроился. Митр. Варлаамъ, стоявшій во главъ его, палъ, сдълавшись жертвою твердости своилъ убъжденій, поступаться которыми онъ не хотель ни предъ кемъ, не псключая и в. князя. М'Есто Варлаама запяль Даніиль, челов'якь по характеру и по воззръніямъ и по жизни во многомъ не походившій на своего предшественника. Если въ лицъ Варлаама Вассіанъ и Максимъ лишались своей постоянной поддержки, то въ лицъ Данінла они не только не получали ничего лучшаго, но даже основательно могли ожидать въ самомъ лучшемъ случав полнаго безучастія къ себъ. А что касается въ частности Вассіана, то въ паденіи Варлаама, который и избранъ быль на митрополію не безъ его участія, онъ наглядно виділь ослабленіе своего вліянія на князя, а въ назначени на митрополію Даніила, —человъка взятаго изъ лагеря его враговъ, сильный ударъ и оскорбленіе для своей собственной личности. Отношенія Вассіана къ Даніилу съ самыхъ первыхъ дней вступленія его на престолъ зарактеризуются, какъ выше было указано, явнымъ нерасположениемъ. Равнымъ образомъ и Даніилъ смотрелъ на Вассіана какъ на своего врага.

Нѣсколько снисходительнѣе на первыхъ порахъ относился Даніилъ къ Максиму Греку. Послѣдній находился въ нѣсколько лучшихъ условіяхъ къ митрополиту, такъ какъ съ нимъ не связывалось у Даніила воспоминація о той ожесточенной полемикѣ, непосредственно обращенной на іосифлянъ, какою отличался Вассіанъ. Митрополитъ на первыхъ порахъ могъ даже интересоваться Максимомъ какъ личностью для него совершенно новою. Но и на Максима митрополитъ не могъ долго смотрѣть равнодушно, какъ на человѣка солидарнаго съ Вассіаномъ и наравнѣ съ нимъ пользующагося большимъ вниманіемъ в. князя. Даніилъ вообще не могъ спокойно смотрѣть на существованіе особаго кружка людей, да-

леко различающихся съ нимъ по воззрѣніямъ, но пользующихся большимъ значеніемъ при дворѣ в. киязя.

На первыхъ порахъ между Даніпломъ и Максимомъ установились сносныя, по вившиости, отношенія. Даніяль содвиствоваль Максиму Греку въ переводахъ. Въ 1524 году Максимъ окончилъ переводъ Беседъ св. Іоанна Златоуста на евангелія Матоея и Іоанна, который произведенъ былъ «умышленіемъ и промышленіемъ, и проторы и повельніемъ» самого м. Даніила <sup>4</sup>. По самому характеру и по воззрвніямъ м. Данівлъ и Максимъ не могли долго поддерживать между собою обыкновенныя, болье или менье, нормальныя отношенія. Діаметральная противоположность во всемъ скоро сдълала ихъ врагами другъ къ другу. Явное нерасположеніе м. Даніила къ Максиму Греку вызвано было, можно сказать, случайными обстоятельствами. Митрополить поручиль Максиму перевести сочиненія Оеодорита, епискона Кирскаго. Максимъ отказался исполнить его порученіе, справедливо мотивируя свой отказъ твив, что сочиненія Осолорита могуть быть опасны для простаго, малообразованнаго народа Митрополить не хотвль придавать значенія доводамъ святогорца и трижды обращался къ нему съ одною и тою же просьбою и каждый разъ получалъ съ его стороны отказъ 2. Настойчивый отказъ Максима глубоко оскорбилъ митрополита, который видёль въ немъ не более какъ только простаго инока, и потому считалъ его вполив зависимымъ и полчиненнымъ своей власти, какъ представителя церкви з. Съ этого времени между ними начинаются явно враждебныя отношенія, въ основаніи которыхъ лежитъ оскорбленное самолюбіе митрополита, подъ вліянісмъ личного чувства не хотъвшого принимать во внимание представляемыхъ ему серьезныхъ соображеній. Между тыпь Максимъ оказался предъ мигрополитомъ столь настойчивымъ въ своемъ отказъ, будучи увъренъ въ силъ своей аргументаціи и доводовъ, и по своей прямоть не хотьль придать ему болье мягкой формы. Какъ бы то ни было, по первая вина въ разрывћ, падая на объихъ лицъ, твмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ркп. Импер. Публ. Бпбл. F. I, № 420 ч. 1. л. 1 об. Амфилохій. Описаніе рукописей библютеки Новоїсрусалимскаго монастыря. М. 1876 г. 129—130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима, ч. II, Послаціе Максима къ м. Дацінду. 372—373.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Но самъ Максимъ вовсе не признавалъ себя подвластнымъ русскому митрополиту. «Грекъ бо азъ, писалъ о себъ между прочимъ Максимъ, сего радя и греческия земли святителемъ повиненъ есмъ»... Сочии. Максима, ч. 1, 36.

не менъе все-таки склоинется своею тяжестью болье на сторону митрополита. Съ другой сгороны въ двятельности Максима Грека находилась такая сторона, которая непосредственно касалась личности митрополита. Изучая правственную личность новаго читрополита Максимъ къ своему удивленію находиль въ немъ нічто такое, что, по его возарвніямь, не внолив соотвытствовало идеалу представителя церкви. Свои мысли о несоотвътствін жизни митрополита званію истипнаго пастыря Максимъ по своему обыкновенію сталь открыто высказывать въ своихъ сочиненияхъ. Ибкоторыя обличенія Максима настолько прозрачны и тімь болье должны были казаться такими для современниковь, что въ нихъ прямо обрисовываются тв лица, противъ которыхъ они были направлены. «Ты же треокаянна (душе), такъ обличаетъ Максимъ одного святителя, кровей убогихъ безщадно испиваючи лихвами и всякимъ діломъ неправеднымъ, и себі оттуду преобильно приготовляющи вся твоя угодная, егда же и якоже хощеши, во градъхъ же вздящи на конъхъ благородныхъ со многими, овъмъ убо послъдующимъ, овъмъ же напредъ воплемъ и бично разбивающимъ срътающи тя народы. Угодна ли творити минши своими долгими молитвами и чернымъ симъ власянымъ образомъ, Христу любящу милость наче жертвы, и осужающа всякаго инщененавидца» 1. Скоръе всего въ описанномъ здёсь выбадё духовнаго сановника можно видёть вывздъ самого митрополита, такъ какъ невозможно допустить, чтобы съ такою пышностію могь разъважать по Москвв какой-нибудь изъ провинціальныхъ еписконовъ, часто посъщавшихъ столицу 2.

Еще дальше въ перасположении къ митрополиту пошелъ Вассіань. Вліятельное положение при дворѣ сдѣлало его высокомърнымъ Сознание своей силы доводило его до того, что онъ свысока относился и старался игнорировать митрополита. Подавши в. князю мысль объ исправлении книгъ, Вассіанъ взялъ веденіе исправительнаго дѣла на свои руки, и во время возникавшихъ при

<sup>1</sup> Сочин. Максима, ч. II, слово 1е, 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Проф. Иконшковъ вышеприведенныя слова Максима относитъ къличности митрополита. Опытъ паслъдованія о культурномъ значеніи Византій въ русской исторіи. Кіевъ, 1869 г., 353. Сочиненіе его же «Максимъ Грекъ», напечат. въ Кіев. Унив. Извъст. 1865—1866 гг., гл. ІХ, 19. Такое предположеніе еще болье подтверждается тъмъ, что на судпвшемъ Максима соборъ, его, между прочимъ, обвиняли въ томъ, что онъ порицаль митрополита и епископовъ за ихълюбовь

исправленіямь сомивній онь и самь не хотвль и Максима удерживаль отъ того, чтобы обращаться за совитомъ къ высшей духовной власти-митрополиту и просить его санкціи на тотъ или другой затруднительный предметь исправленія. Между тімь при митр. Варлаамъ Вассіанъ обращался за совътами и за благословеніями къ митрополиту напр. при составленіи своей Кормчей. Яспое абло. что здесь играютъ роль личные счеты Вассіана съ Данінломъ. Мало того, Вассіанъ свое игнорированіе митрополита мотивироваль такими данными и формулироваль ихъ въ такихъ вызывающихъ выраженіяхъ, которыя должны были казаться слишкомъ оскорбизельными для всёхъ тёхъ, кого онё касались. Онъ считалъ митрополита даже неправоспособнымь и некомпетентным въ двля исправленія книгъ. На последовавшіе со стороны некоторыхь совыты докладывать митрополиту о переводныхъ и исправительнымъ трудамъ Вассіанъ съ высокомфріемъ отвічаль: «Они (митрополить и епископы) того не в'ядають, а что они и знають, имъ надобе пиры и села, и скакати, и смѣяти съ воры». Максимъ здъсь дъйствовалъ подъ вліяніемъ и по программъ Вассіана, и хотя можеть быть и не высказывался такъ ръзко, по сообразовался въ своихъ дъйствіямъ съ указаніями Вассіана и тъмъ до нъкоторой степени обобщаль ихъ съ поступками самого Вассіана. Отрицая вполих законный авторитеть митрополита въ ходъ исправленія книгъ, Вассіанъ въ то же время позволяль себъ крайне безцеремонные отзывы о достоинств славянских переводовъ и выражаль ихъ по обыкновенію въ самой різкой формі і. Попятно такое огульное порицаніе всего того, на чемъ держалась и чёмъ долгое время жила русская церковь, должно было производить на всвхъ поражающее двиствіе. Нельзя думать, чтобы Вассіанъ, выражаясь такимъ образомъ о русскихъ книгахъ, придавалъ полное значение своимъ словамъ. Всегда раздраженный онъ не умълъ и не пріучился выражаться спокойно и болье точно.

къ ппрамь и другимь удовольствіямъ. (Чт. въ Общ. Истор. и Др. Росс. 1847 г. № 7 Прѣніе м. Даніпла съ Максимомъ, 8).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ирфије м. Данјила съ Максимомъ, 8—11. «Отъ дјавола писаны, а не отъ Св. Духа.... а здршије вишти всф лживые... до Максима есмя по тъмъ книгамъ Бога хулили, а не славили, ни молили, а нынф есмя Бога познали Максимомъ», такъ между прочимъ выражался Вассјанъ о состояни современныхъ русскихъ квигъ.

Такимъ образомъ слишкомъ было чного новодовъ для м. Даніила къ тому, чтобы относиться враждебно къ Вассіану и Максиму. Его возмущало несомивнио еще то независимое положеніе, въ какомъ находились оба инока. По своему званію они были люди слишкомъ невысокаго ранга и къ тому же, какъ простые монахи, они должны были находиться подъ непосредственною юрисдикцією самого митрополита, ихъ главнаго начальника. Такъ именно и смотрѣлъ на нихъ митрополить, когда онъ называетъ Вассіана «простымъ инокомъ», а Максима и вовсе «невѣдомымъ и незнаемымъ человѣкомъ, новопришедшимъ» 1. Однако дъйствительность говорила митрополиту иное, и ему волей-неволей пришлось на иѣкоторое время мириться съ нею. Вотъ въ этомъ-то обстоятельствѣ и скрывается то чувство «зависти», которую питалъ къ инокамъ митрополитъ и о которой упоминаетъ авторъ сказанія о Максимѣ 2.

Въ нерасположени къ Максиму съ митрополитомъ слодились и другіе ісрархи русской церкви, изъ которыхъ многіє исходили изъ Волоколамскаго монастыря, или находились подъ особымъ покровительствомъ и вниманіемъ митрополита и считали себя нравственно обязанными дійствовать въ духів его возэрішій. Кромі личности самаго митрополита прямодушный Максимъ въ своей полемик'в противъ монастырскихъ имуществъ затрогивалъ все выснее и богатое духовенство. Резкія, дотя и правдивыя, обличенія святогорца монашеской распущенности, корыстолюбія и роскоши, какою любили окружать себя епископы и настоятели современныхъ русскихъ монастырей, вооружили противъ него почти всю современную церковную ісрархію 3. Мало того, Максимъ ясиве всьхъ другихъ понималь односторонность развитія религіозной церковной жизни въ Россіи и поражался господствовь въ ней вившности и формализма. Свой огрицательный и неодобрительный взглядъ на одностороннее развитіе церковной жизпи Максимъ высказаль даже открыто предъ лицемъ судившаго его собора. «Мы, говориль онъ, пріемше святое крещеніе, и держаще въру

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Првніе м. Даніц**л**а съ Максимомъ, 2, 7. Чтен. въ Общ. Истор. и Древи. Росс. 1847 г., № 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ркп. Новгор. Соф. библ. № 1321 л. 228—229; рук. Имп. Публ. Библ. F. I, № 449.

в Обличит. слова Максима на монаховъ, ч. II. сл. 1, 2 и 3.

православную, и честную и святую, но плода добра не имуще есмь» 1. Понятно, какъ должны были действовать подобныя разсужденія Максима на его русскихъ современниковъ, которые въ фарисейскомъ самообольщении представляли только самихъ себя истинноправославными христіанами 2 и въ чистоть православія отказывали даже самимъ грекамъ3. Не одинъ Даніилъ питалъ чувство неудовольствія на Максима и Вассіана. Паходились и другіе, которые вооружались протпвъ Максима, но не изъ-за личныхъ счетовъ, какіе имбли мвсто въ отношеніяхъ къ нему митрополита, а изъ-за взгляда на предпринятое имъ лело исправленія книгь. Люди обрядоваго, форчальнаго направленія скорбе всего стали въ отрицательное положеніе къ исправленіямъ Максима. Отрицательный взглядъ на книжпое исправленіе исходиль, какъ извістно, изъ установившагося къ тому времени догматического взгляда на книгу и отсюда на строгую неизм'вияемость ся содержанія. Н'вкогорые говорили Максиму: «велію, о человіче, досаду тімь діломь прилагаеть возсіявшимъ въ нашей земль преполобивишимъ чудотворцамъ, они бо сицевыми священными книгами благоугодина Богови, и живуще и по представления в отъ Него прославинася святынею и всяческихъ чудесъ дъйствомъ» 3. Сомивние въ возможности получения спасенія чрезъ исправленныя книги кріпло на уваженін къ віками нередававшимся формамъ. Конечно, необходимость исправленія въ принципь отвергала самая невыжественная часть русского общества. Болве просвищенные люди того времени сознавали потреблость вы исправленіяхъ, но, не обладая широкимь богословскимъ образованіемъ, воспитавшись на церковныхъ книгахъ и сроднившись со всъми ихъ внутренними и внъшними особенностями, они не могли опредалить границъ, до которыхъ, по ихъ мивнію, должно простираться дело исправленія. Святое благоговеніе къ книге слишкомъ глубоко вкоренилось въ шихъ, чтобы они могли спокойно отнестись къ всякимъ перемънамъ той книги, по которой они учились и привыкли молиться и руководствоваться въ своей жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Првніе м. Даціяла съ Максимомъ Грекомъ. Чтен, въ Общ. Истор. и Др. Росс. 1847 г. № 7, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе къ в. киязю Васплію Іоанновичу старца Нековскаго Елеазарова менастыря Филовен. Ирав. Себ. 1863 г. ч. І, 337—348.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сочин. Максима ч. III, 154-156.

<sup>•</sup> Сочин. Макс., Ш. Слово отвъщательно о книжномъ исправлении. 88.

Отсутствіе науки и научной критики и незнакомство съ ея правилами ставили русскихъ книжниковъ въ самое жал кое положение: они не знали гдб и на чемъ остановиться въ размърахъ исправленія книгъ. Понятно, людей такого шаткаго, неопределеннаго направленія широкія исправленія могли серьезпо пугать и даже отталкивать отъ самаго исправительнаго дела. Къ фракціи подобныхъ людей принадлежаль и м. Даніиль. Опъ въ принципъ одобрялъ исправление книгъ, но по характеру полученнаго имъ образованія, не могъ опредълить истинныхъ границъ, въ которыхъ должны были происходить исправленія вполив законныя и полезныя. Личное раздраженіе, съ которымъ относился Даніиль къ Максиму, подававшее ему собою поводъ быть до крайности придпрчивымъ и подозрительнымъ къ исправительнымъ трудамъ Максима дъластъ невозможнымъ выдълить объективный, безотносительный ваглядъ Даніила на преділы законности въ книжныхъ исправленіяхъ.

Между тымъ Максимъ Грекъ отнесся къ дълу исправленія книгъ, руководясь исключительно научно-кригическими соображеніями и вовсе не принимая во вниманіе духа народа и характера русскаго просвещенія. Научно притическій методъ исправленія предоставляль широкую свободу Максиму Греку въ отношенів къ русскимъ церковно-богослужебнымъ книгамъ. Будучи вполив въренъ ему, Максимъ съ полнымъ сознаніемъ своей правоты и компетентности исправляль и упичтожаль въ нихъ все то, что не соотвътствовало греческому подлиннику, какъ бы ни были велики предълы его исправленій. Причемъ онъ вовсе не принималь въ разсчетъ и не сообразовался съ той важностію, какая признавалась книжнымъ русскимъ людомъ за тъми или другими мъстами книгъ. Очевидно, здісь Максимъ расходился съ русскимъ обществомъ, съ недовъріемъ отнесшимся къ его исправительной дъятельности, такъ какъ онъ не принималъ во внимание утвердившихся въками взглядовъ того общества, на пользу котораго онъ трудился. Къ этому еще присоединилось и то весьма важное въ положении Максима обстоятельство, что онъ мало знакомъ былъ съ русскимъ языкомъ и переводилъ при помощи двухъ толмачей, Дмитрія Герасимова и Власія, которымъ даны были для переписки два писца, Михаилъ Медоварцевъ и Силуанъ, инокъ Тронце-Сергіева монастыря. Максимъ самъ переводилъ съ греческаго на латинскій языкъ, а толмачи уже переводили съ латинскаго на славянскій і. Тоть способъ перевода, какого по необходимости держался Максимъ, представлялъ не мало затрудненій и не гарантировалъ его отъ ошибокъ. Толмачъ не могъ уяснить мысли переводчика, или могъ ее понять и перетолковать по своему, дать ей тотъ или другой оттънокъ, безъ всякой задней мысли намъренно измѣныть то или другое, а самъ нереводчикъ Максимъ не могъ, за незнаніемъ русскаго языка, провърить своего толмача, и отсюда сдѣлались весьма возможными ошибки, вся вина въ которыхъ тѣмъ не менѣе падала на самого переводчика.

Нѣкоторыя впѣшнія обстоятельства окончательно подорвали авторитеть Максима Грека въ глазахъ по крайней мѣрѣ в. князя. Въ 1522 году прибыль въ Россію турецкій посолъ Скиндеръ. Такъ какъ Скиндеръ принадлежаль по своей паціональности къ грекамъ, то въ положеніи Максима, закинутаго судьбою въ малоизвѣстный ему край, и несомпѣнно скучавшаго о своей родинѣ, естественно было завести сношенія съ своимъ соотечественникомъ, которыя тѣмъ не менѣе вселяли сильныя подозрѣнія противъ Максима, такъ какъ турецкій посолъ Скиндеръ навѣстенъ былъ своею враждебностію по отношенію къ Россіи <sup>2</sup>.

Ко всему этому присоединилось такое дёло, въ которомъ в. князь былъ непосредственно заинтересованъ и въ которомъ Максимъ и Вассіанъ высказались въ духѣ, совершенно противоположномъ желаніямъ и разчетамъ самодержавнаго князя. Рѣчь 
идетъ о разводъ. Разводъ в. князя въ исторіи двухъ направленій 
русской мысли первой половины XVI в. послужилъ пробнымъ камнемъ въ глазахъ свѣтскаго правительства для оцѣнки того и другаго и ареною, на которой столкнулись представители того и 
другаго направленія въ своихъ противоположныхъ воззрѣніяхъ. Столкновеніе, дѣйствительно, произопіло и окончилось трагически для 
проповѣдниковъ-нестяжателей, и наоборотъ торжествомъ для ихъ 
противниковъ—іосифлянъ. Копечно, у Василія Іоанновича не вдругъ 
явилась мысль о разводѣ, онъ, можетъ быть, лелѣялъ ее даже пе 
одинъ годъ. Это косвеннымъ образомъ подтверждается и тѣмъ, 
что, какъ свидѣтельствуютъ нѣкоторые памятники, прежде чѣмъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прибавл. къ Твор. св. Отеңъ, ч. XVIII. М. 1859 г. Статья: «Максимъ Святогорецъ», 190—191. Соч. Макс. ч. I, 33. Амфилохії «Описаніе Новоїерус. Воскрес. библ», 130.

<sup>\*</sup> Карамэнгь. VII, 115, 148--149.

р'вшиться на разводъ, в. князь обращался на востокъ къ патріархамъ за разрѣщеніемъ, но только не получилъ его. А для того, чтобы могли придти отвъты, требовался довольно значительный промежутокъ времени. Несомнънно Василій Іоанновичъ о своемъ намъреніи развестись ранье другихъ сообщалъ Вассіану и Максиму, какъ людямъ самымъ близкимъ къ нему и компетентнымъ, но, къ своему удивленію, получиль отъ нихъ обоихъ самый рёшительный, и въ то же время неодобрительный отзывъ о своемь намфреніш. 1. Поэтому, въ томъ обстоятельствь, что первому судебному разследованію Максимъ подвергся девятью месяцами ранее состоявшагося развода в. князя, нельзя еще вид'ять доказательства того, что противоръчіе Максима по дълу о разводъ не повліяло на его дальныйшую судьбу. Напротивъ, в. киязь постарался поскор ве покончить съ Максимомъ, чтобы не имъть въ немъ себъ обличителя. Очень в'вроятно, что самая мысль объ обращении по двлу о разволв на востокъ, и особенно на Авонъ, прынадлежала Максиму Греку, какъ пъкоторое время подвизавшемуся на святой горъ, и Вассіану Косому. Вассіанъ и Максимъ не покривили душой предъ в. княземъ по дълу о разводъ и здъсь остались вполнъ върными своимъ строго свангельскимъ духовно-нравственнымъ началамъ. Равнымъ образомъ въренъ оказался своей школъ представитель іосифлянъ-Даніилъ. Оба инока лишились прежняго благоволенія князя. Мало того, Василій Іоанновичь, не любившій никогда прощать противоржчій себь, оскорбился образомъ дъйствій людей, такъ много облагодътельствованныхъ имъ и, по его мнънію, обязанныхъ ему отвъчать взаимною благодарностію. А непреодолимое желаніе развода, дъла явно незаконнаго, побуждало в. князя позаботиться о томъ, чтобы, если только представится удобный слу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> О сочетаній втораго брака Вас. Іоанновича. Чт. въ Общ. Истор. и Др. Росс. 1847 г. № 8, 2—3.—Курбскіїі. Сказанія, пзд. 2-е, 4—6.—Карамяннь, VII, прим'єч. 343, 81. Противор'єчіе Вассіана разводу в. князя служить самымъ в'єсскимъ доказательствомъ искренности его уб'єжденій. Еслибы опъ діствительно быль только придворнымъ льстецомъ, то во всякомъ случать онъ ни за что не р'єщился бы пдти противъ воли князя, зная хорошо тіз дурныя посл'єдствія, какія влекло за собою противор вчіе ему. А между тімъ ніткоторые заподозривають искренность уб'єжденій Вассіана. Невоструевъ. Разсмотр'єніе книги Хрущева: «Изслієдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Волоцкаго», Спб. 1870 г., 36—57 Розановъ въ стать'є, напечат. въ Странникі за 1877 г. май, т. ІІ, подъ заглавіемъ «Споръ іосифалять съ б'єдозерскими старцами», 156—172.

чай, освободить себя отъ открытыхъ обличеній строгихъ пустынниковъ—Вассіана и Максима. Послідніе тімь болье могли быть опасными для в. князя, что на ихъ стороні была правда, очевидная для всіхъ, которая потому самому естественно должна была привлечь на ихъ сторону всі симнатіи общества. — Такимъ образомъ противорічіе разводу пошатнуло положеніе Вассіана и Максима въ глазахъ в. князя до того, что теперь нужень быль голько поводъ для того, чтобы ихъ наденіе сділалось совершившимся фактомъ. Съ другой стороны, высшая церковная власть—митрополить также не могь равнодушно и безпристрастно относиться къ ихъ судьбі и основательно разсчитываль воснользоваться наденіемъ своихъ противниковъ для того, чтобы упрочить свое вліяніе при дворі и въ то же время отмстить имъ за нанесенныя ему со стороны ихъ оскорбленія.

Первый началь страдать Максимь Грекъ. Да это и понятно. Онъ быль человъкомъ пришлымъ, не умъвшимъ прочно правственно укръпиться въ новой сферѣ, въ какую его закинула судьба. При томъ онъ казался его врагамъ князю и митрополиту песравненно опаснѣе Вассіана. Его умъ, просвъщеніе, его литературная полемическая дъятельность, поражавшая своею силою и убъдительностію всѣ доводы собственныхъ русскихъ книжниковъ, не могшихъ противопоставить ей имчего основательнаго и въскаго, естественно возбуждали болѣе сильныя опасенія, чъмъ дъятельность одного Вассіана, человъка по своему просвъщенію стоявшаго неизмъримо ниже Максима.

Первымъ дѣломъ, которое навлекло непріятность на Максима, послужили его сцопенія съ пѣкоторыми боярами и вообще людьми, недовольными новыми установившимися порядками управленія. Такъ какъ о немъ въ извѣстной части русскаго общества составилось самое лестное мігѣніе, какъ о человѣкѣ весьма просвѣщенномъ, отъ котораго значитъ было чему поучиться, то около Максима который былъ не такого характера, чтобы скрывать свои знанія и таланты, образовался маленькій кружокъ просвѣщенныхъ людей которые собирались иногда къ пему и здѣсь «говаривали съ нимъ книгами и спиралися межъ себя о книжномъ». Изъ такихъ друзей Максима извѣстны имена ияти человѣкъ, Максимъ гакже, какъ уже извѣстно, не вполитѣ симпатизировалъ установившимся на Руси современнымъ ему государственнымъ порядкамъ. Это обстоятельство само собою сблизило его съ людьми одиъхъ съ нимъ симпа-

тій. Симпатіи Максима простирались и на лицъ закопно или незакопно страдавшихъ и выносившихъ на себь тяжесть современныхъ государственныхъ порядковъ. Такимъ путемъ онъ сошелся съ опальнымъ бояриномъ Иваномъ Берсень-Беклемишевымъ и дьякомъ Өедоромъ Жаренымъ. Берсень былъ сторонникъ древнихъ боярских традицій, сміло говорившій правду в. князю и не стіснявшійся противорычить ему, за что именно онъ и подвергся опаль со стороны в. князя. Несчастіе Берсеня вызвало участіе къ нему Максима, которое затемъ перещло въ тесную дружбу. Берсень былъ Максиму «добрѣ совѣтенъ другъ» и между ними не существовало никакой тайны. Они повъряли другъ другу все и для этого иногда по долгу сидели «одинъ на одинъ». Предметомъ разсужденій Максима и Берсеня служили главнымъ образомъ современные общественные діятели и люди стоявшіе въ главі управленія: говорилось много о государь, что онъ жестокъ и немилостивъ, не любитъ «встръчь» и т. н., о митрополитъ, который носить только имя митрополита и ни о комъ не печалуется. Здёсь Берсень въ беседе съ Максимомъ давалъ полную свободу своему слову. Онъ распрашивалъ Максима о порядкахъ его родины-Греціи и приходиль къ невыгоднымъ сравненіямъ въ отношеніи Россіи. «Хоти у васъ цари злочестивые, говорилъ между прочимъ Берсень Максиму, а ходять такъ «ино у васт еще Богг есть». Попятно, какое двиствіе должны были произвести на всякаго последнія слова Берсеня, который ставиль управленіе нечестиваго мусульманскаго государя, турецкаго султана, выше правленія христіанскаго православивишаго царя и князя русскаго. Берсень слишкомъ низко ставилъ современные государственные порядки на Руси и говорилъ, «что пыпъ въ людехъ правды пътъ», и даже опасался за будущность государства, говоря, что теперь «на Бога то на одного и надія». Въ подобномь духів были разсужденія съ Максимомъ и Оедора Жаренаго.-Положимъ, въ разсужденіяхъ съ опальными Максимъ игралъ второстепенцую роль: онъ болве выслушивалъ ихъ, чемъ самъ говорилъ, а если же и вступалъ съ инми въ разговоръ, то выражался въ самомъ благонам фенномъ тон в. Но одинъ тогъ фактъ, что Максимъ принималъ къ себъ людей, находившихся на дурномъ счету у в. князя, и разсуждаль съ ними на единъ, бросалъ тънь подозрънія и на личность Максима, которая, при тогдашней чисто азіатской подозрительности въ глазахъ его враговъ, имъла немаловажное значеніе.

Связь Максима съ опальными боярами обнаружилась случайно.

Началось слъдственное дъло по преступленіямъ Ивана Берсеня и Осдора Жаренаго, гдв и открылось участіе въ ихъ положеніи Максима. Весь актъ следственнаго дела о Берсене и Жареномъ не сохранился. До насъ дошель отрывокъ только о двухъ засъданіяхъ суда, происходившихъ въ феврал в 1525 года. На первомъ допрос в Берсень отказался было отъ техъ словъ, которыя онъ говориль Максиму и какія на допросв приписываль ему последній. Жареный не отказался. Въ другомъ засъданіи, происходившемъ 22 февраля, Берсень подтвердилъ истину показаній на него Максима и темъ еще болье подтвердиль важность своихъ сношеній съ пимь 4. Теперь стала ясною для всьхъ и для князя связь Максима съ враждебными ему людьми-политическими преступниками. Максимъ попалъ въ сильное подозржніе. Князь поражень быль такимъ открытіемъ и естественно уотвав знать истину. Поэтому онъ посылаль къ одному изъ подсудимыхъ, къ Өедөру Жареному, троицкаго игумена, чтобы онь посланному имъ сказаль «всю истину на Максима» 2.

Такимъ образомъ кромѣ тайнаго нерасположенія къ Максиму за противорѣчіе разводу в. князь имѣлъ тенерь болѣе серьезныя данныя къ тому, чтобы даже окончательно отдалить его отъ себя и предоставить его его врагамъ. А послѣднихъ насчитывалось очень много. Во главѣ ихъ находился самъ митрополитъ, лично озлобленный противъ Максима: въ нерасположеніи къ Максиму сходились и другіе іерархи, вооруженные противъ него его строгими обличеніями ихъ недостатковъ. Противъ Максима была наконецъ цѣлая масса невѣжественныхъ книжниковъ, подозрительно смотрѣвшихъ на его книжныя исправленія. Враги Максима, давно искавшіе случая придраться къ нему, но скрывавшіе до времени свои намѣренія, зная почетъ и уваженіе, питаемое къ нему в. княземъ, благодаря противорѣчію в. князю въ разводѣ и еще болѣе подозрѣніямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Что дъйствительно на преступленія Берсеня и Жаренаго смотръли тогда слишкомъ серьезно, это видно изъ того уже, что оба собесьдника Максима были казнены (Карамзинъ. VII, примъч. 335, 79).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отрывокъ изъ сабаственнаго дъла объ Иванъ Берсенъ и Осодоръ Жареномъ находится въ рукописяхъ главнаго Архива Минист. Иностран. Дълъ въ Москвъ, съ которыхъ онъ изданъ въ А. А. Э. т. І. Кромъ того, въ Московскомъ Арх. Мин. Иностр. Дълъ сохраняются два нечатные оттиска этого же акта съ ибсколько иною редакціею чъмъ та, какая находится въ Актахъ Экспедиціи. Въ оттискахъ онъ посить названіе: «Слъдственнаго дъла Максима Грека». См. Акты, собранные Малиновскимъ портъель 2-й меме 56 и 57 А. А. Э. 1, № 172, 141—144-

вызваннымъ связью его съ людьми политически неблагонадежными, поняли, что теперь настало для нихъ удобное время для того, чтобы свести накопецъ съ нимъ свои счеты.

Дъйствительно, не далье какъ только чрезъ мъсяцъ послъ следствія по делу Берсеня и Жаренаго въ апреле и мае месяцахъ открылся цёлый рядъ соборовъ на Максима Грека, происходившихъ то во дворцѣ в. князя, то въ палатахъ митрополита. Самая близость разстоянія времени между полнымъ охлажденіемъ в. князя къ Максиму и его соборнымъ судомъ показываетъ уже связь между этими двумя фактами и свидительствуеть о той ревности, которую обнаруживали враги въ его преслъдованіи. До насъ сохранилась запись только объ одномъ изъ соборовъ, судившихъ Максима въ 1525 году. Соборъ происходилъ во дворцъ в. князя и въ его личномъ присутствіи, тутъ же находились два его брата, Юрій и Андрей, архіепископы, епископы, архимандриты, игумены и старцы изъ многихъ монастырей и множество бояръ, князей и воеводъ. Многочисленность и торжественность собора разсчитаны были на важность предмета соборнаго дъянія и на правдивость и авторитетъ соборнаго приговора и опредъленій. На соборѣ роль судьи и обвинителя принадлежала митрополиту Даніилу и его сподвижнику Досиосю, еп. Сарскому и Подонскому. Митрополитъ, какъ предсъдатель собора, давалъ ходъ и направление соборнымъ дъя ніямъ, а Досивей Сарскій являлся въ роли его помощинка, секретаря и дълопроизводителя. Виновность Максима Грека группировалась около его книжныхъ исправленій, его литературной деятельности, посвященной разсужденіямъ о неприличіи монастырямъ владъть недвижимыми имуществами и соединенной съ обличеніями современной монашеской распущенности, и паконецъ около его нѣкоторыхъ каноническихъ и догматическихъ мивній.

Неодобрительные отзывы Максима Грека о состояніи славянских переводовъ церковно-богослужебных книгь, какіянаходились въ употребленіи въ русской церкви, невѣжественными людьми понимались какъ страшная еретическая хула на всѣ книги. Изъ отзывовъ Максима ревнители буквы выводили и приписывали ему такія слова, которыя дѣйствительно компрометтировали свѣтскую личность святогорца. Преувеличенная такимъ образомъ мысль Максима о неудовлетворительномъ состояніи русскихъ книгъ и послужила однимъ изъ поводовъ къ его обвиненію. На соборѣ 1525 года протопопъ Аванасій, попъ Василій и протодіаконъ

Иванъ Чушка представили запись, въ которой между прочимъ выставляли хулу Максима на всф вообще русскія священныя книги. Въ запискъ докладывалось собору, что Максимъ утверждалъ и высказывался въ такомъ видѣ, что, по его словамъ, будто на Руси ивть ни Евангелія, ни Апостола, ни правиль, ни уставовь и т. и. Обвиняемый на очной ставкѣ съ обвинителями отвергъ взводимое на него обвинение, и внесъ въ него ту существенную поправку, что онъ дъйствительно высказывался о неудовлетворительномъ состоянін русских книгь и говориль, что здесь на Руси книги непрямы, а иныя книги переводчики перепортили и настолько, что ихъ необходимо переводить снова 4. Несомнинно, Максимъ здись говориль истипу какъ въ томъ отношени, что действительно тогдащийе славянскіе переводы отличались неисправностью 4, такъ равно и въ томъ, что онъ высказывался о нихъ въ такомъ именно видѣ, и вовсе не имъль въ виду порицать разомъ весь полный употреблявшихся въ русской церкви священныхъ и богослужебныхъ книгъ. Заявленія Максима, конечно, должны были непріятно подбіїствовать на отцевъ собора, больщинство которыхь пропикнуты были большимъ уваженіемъ къ буквѣ писанія и ко всъмъ установившимся временемъ формамъ и оборотамъ выраженій. Въ словахъ самаго Максима, заявленныхъ имъ на соборф по поводу поданной на него записи, они видели не боле какъ дерэную хулу и одно изъ злыхъ его мудрованій, какъ и не преминуль заявить объ этомъ м. Ланіилъ. 3

Отъ общаго осужденія въ ху. гв па русскія книги отцы собора переходять къ разсмотрѣнію частныхъ отступленій, какія замізчены были въ книжныхъ исправленіяхъ Максима Грека. Его, напробвиняли въ томъ, что онъ написаль въ своихъ правилахъ: «аще кто наречетъ Пречистую Богородицу Діву Марію, да будетъ проклять». Обвиненіе самое неопреділенное, изъ него невозможно вывести не только какого нибудь догматическаго или вообще церковнаго отступленія Максима, но лаже трудно отыскать логическій смыслъ, такъ какъ оно неправильно выражено по своей грамматической формъ. При всемъ томъ обвиненіе взято слишкомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прфніе Данінда съ Максимомъ, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чго это дъйствительно такъ, это видно изъ сочиненій Максима, ч. 1 Исповъданіе въры, 139, ч. III, 60—79.

в Првије Данјила съ Максимомъ, 6.

отрывочно, внъ всякой связи съ предыдущими и послъдующими мыслями, и потому судить по нему о какой-нибудь виновности Максима нътъ никакихъ основаній. Максима обвиняли въ томъ, что онъ въ русскихъ книгахъ вмёсто «безстрастно Божество» писалъ и употреблялъ «не страшно Божество», а въ другомъ мъстъ «безстращно Божество». Или еще въ трудахъ Максима по исправленію книгъ паходили отступленіе, заслуживающее вниманія по отсутствію въ немъ смысла. Максиму ставили въ вину то, что онъ написалъ въ нравилахъ: «яже во истинъ на то Бога разаряемаго въру, и почесть презираема». При подобныхъ обвиненіяхъ Максимъ Грекъ отвъчалъ ссылкою на описки писцовъ и вообще на описи всегда и вездѣ и для всякаго возможныя, а тымъ болье возможныя для него, какъ челов ка мало знакомаго съ русскимъ языкомъ. Последнія три соборныя обвиненія отличаются своею односторонностію, недостаткомъ логическаго смысла, изъкотораго не возможно вывести ничего положительнаго, темъ боле невозможо выдёлить какой-нибудь религіозной системы съ еретическимъ колоритомъ. Но для членовъ собора они не казались такими, они въ каждомъ изъ представленныхъ обвиценій видъли важныя, едва не догматическія отступленія, такъ какъ для нихъ важна была не только мысль того или другаго священнаго источника, но и самая буква его. Тъмъ съ большимъ правомъ они могли осуждать Максима за неправильное, неграмматическое изложение его исправленій, котя здісь они болбе всего должны были понимать положеніе подсудимаго, какъ человька, мало знакомаго съ русскимъ языкомъ и допускавшаго потому безъ всякой религіозной неблагонамфренности ошибки въ своихъ трудахъ. Отцы собора заботились о количеств в обвиненій и, не увеличивая ихъ преднам вренно, находили ихъ въ ошибкахъ, встръчавшихся въ книжныхъ исправленіяхъ Максима, причемъ въ полномъ сознаніи и уб'єжденіи правоты своихъ обвиненій заявляли о нихъ собору. Личное нерасположение отцовъ собора выразилось здась въ томъ, что они вовсе не хотвли принимать во внимание положения Максима и тъхъ сторонъ его дъятельности и его строго православныхъ воззрѣній, гдъ онъ выступаетъ въ своемъ истинномъ достоинству и съ характеромъ строго православнаго человъка.

Въ ряду другихъ обвиненій на Максима м. Даніилъ ставитъ и его проповёдь о безусловной иноческой пестяжательности, разсматриваемую въ связи съ обличеніями распущенности современнаго монашества. Замѣчателенъ взглядъ на нее митрополита. По

его мнівнію, проповідь Максима была злыми еретическими мудро. ваніемъ и хулою на всю русскую церковь. «Ты, Максимъ, говорилъ митрополить, святыя Божія соборныя и Апостольскія церкви и монастыри укоряещи и хулищи, что они стяжаніе, и люди, и доходы, и села им'вють, а и въ ващихъ монастыр'вхъ во святой гор'в и въ иныхъ мъстъхъ въ вашей земли и у церквей и у монастырей села есть да и въ писаніну вотеческих в писано велібно ихъ держати святымъ церквамъ и монастыремъ. Да ты же, Максимъ, продолжалъ мигрополить, святыхъ чудотворцовъ Петра, и Алексвя и Іоны митрополитовъ всея Руси и преподобныхъ чудотворцевъ Сергія, и Варлама, и Кирила, и Пафнутія и Макарія, укоряещи и хулиши, а говоришь такъ: занеже они держали городы, и волости, и села, и люди, и судили, и пошлины, и оброки и дани искали, и многое богатство имъли, ино имъ нельзь быти чудотворцомъ». 2 Изъ обвинительныхъ словъ м. Даніила обращенныхъ къ Максиму видно, что пріемъ защиты владъльческихъ правъ монастырей у него совершенно тождественъ съ пріемами Іосифа Волоцкаго. Какъ въ свое время Іосифъ въ пропов'яди пустынныхъ нестяжателей виділь поруганіе, хулу всего -код думоно акимикови акишкув представителей, з такъ же точно теперь высказывается и м. Даніилъ. И онъ въ проповеди Максима видить не более какъ только «хулу на церковные уставы и законы и на святыя чудотворцы и на святыя монастыри». 1 Иужно сказать, что Даніиль говориль здісь вполив искренно. Та формулировка обвиненія, какая дана митрополитомъ, строго говоря, слишкомъ преувеличивала вину Максима, и представляла его дівіствительно вольнодумцемъ и попирателемъ церковныхъ уставовъ, но это преуведичение выходило не изъ предосудительного намфренія выдумывать обвиненія, а оно вытеколо изъ общаго взгляда на діятельность нестяжателей, котораго дер-

¹ Говоря такъ Даніндъ изобличаеть въ себѣ непониманіе отличвтельныхъ эсобеностей землевладъльческихъ правъ русскихъ и греческихъ монастырей. Афонскіе монастыри дъйствительно имѣли поземельную собственность—поля, виноградники и угодья (Карамзинъ, VIII, примѣч. 587, Донодничельная выписка изъ лѣтопасей сего времени), но вовсе не имѣля селъ въ смыслѣ паселенныхъ мѣстностей. Вассіанъ и Максимъ, какъ уже было видно, разграничивали эти понятія в потому то они оказались совершенно непонятыми ихъ протявниками.

в Првніе Данінла съ Максимомъ, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Иелемич, сочиненія Васісана. Прав. Соб. 1863 г. ч. III, 204, 208.

<sup>•</sup> Првніе м. Данінла съ Максимомъ, 4.

жался не одинъ митрополитъ, но вся и современная церковная ieрархія, видъвшая въ порицаніяхъ монастырскихъ недостатковъ хулу всъхъ церковныхъ уставовъ. Таковъ былъ общій духъ тогдашняго религіознаго консерватизма.

Не одни впрочемъ консерваторы на обличительную проповѣдь Максима смотрѣли какъ на порицаніе всюх русскихъ святыхъ подвижниковъ, допускавшихъ въ своихъ монастыряхъ владѣніе вотчинами. Такъ, ученики Өеодосія Косаго прямо ссылались на сочиненія Максима Грека и приписывали ему точно такое же отношеніе къ древнимъ русскимъ подвижникамъ, въ какомъ Даніилъ обвинялъ Максима на соборѣ 1525 года ¹.

На соборъ 1525 года Максимъ еще судился за то, что онъ оказался защитникомъ интересовъ Константинопольскаго патріарха-Ему не нравилось, что русскіе митрополиты поставляются у себя дома и пользуются полнъйшею независимостію. Максимъ долгое время доискивался благословенной грамоты патріарха, которую будто далъ Константинопольскій патріархъ и на которую русскіе ссылались въ защиту законной независимости своей церкви. Но онъ не доискался грамоты и объяснилъ такое отступление отъ древняго обычая поставляться русскимъ митрополитамъ отъ Константинопольскаго патріарха гордостью представителей русской церкви; а самый фактъ поставленія — самочиніемъ и безчиніемъ. Выходя изъ своего взгляда на отношение русской церкви къ Константинопольскому патріарху Максимъ отрицалъ право русской церкви, какъ несамостоятельной, анаоемагствовать еретиковъ 2 Изследование Максимомъ вопроса о каноническихъ основаниях ь автокефальности русской церкви тъмъ болъе для него представлялось важнымъ, что для него, какъ грека, казалось очень обиднымъ подозрительное отношение русскихъ къ православию подпавшей подъ власть Турокъ Константинопольской церкви, что ясно выражалось ими во внесеніи въ архіерейскую присягу об'вщанія не принимать поставленія отъ Константинопольскаго патріарха и постав-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зиновій Отенскій. Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученів Казань, 1863 г., 908; сравн. слова Данівла, сказанныя Максиму. (Прѣніе его съ Максимомъ, 6). Съ другой стороны сравп. слова учениковъ Косаго (Истины показаніе, 913—914) съ словами Максима Грека (Сочин. Макс. ч. III, 202—205).

Пръніе Данінла съ Макс., 5. 15.

леннаго отъ него. Въ этомъ обстоятельстве Максимъ виделъ обиду для своей церкви и писалъ въ защиту ел 1. Максимъ на соборѣ 1525 года вполив подтвердиль взводимое на него обвинение. Какъ грекъ, опъ свое мибніе считаль самымъ законнымъ, такъ какъ онь не находиль актовь, канонически угверждающихь самостоятельное существование русской церкви; да опо съ строго канонической точки зрвнія и въ положеніи Максима должно быть признано такимь; но настанвая на цемь, онь темь самымь задеваль пепосредственно личность самаго митрополита и всю церковную русскую ісрархію. Мало того, даже въ глазахъ свътской власти, вовсе не сочувствовавшей опекъ цареградской јерархіи, и болъе всего содъйствовавшей освобождению русской церкви изъ подъ зависимости Константинопольскаго патріарха, -до того, что самая самостоятельность русской церкви есть ділю и слідствіе боліве политическихъ причинъ, чъмъ церковныхъ, его мижне могло быть признано подозрительнымъ. Съ другой стороны, и русскіе іврархипомимо пепріятнаго для нихъ изследованія Максимомъ, человъкомъ пришлымъ, о законности ихъ јерархическихъ правъ, ичваи законныя канопическія основанія, которыми утверждалась самостоятельность русской церкви, а потому еще болье могли вооружаться противь Максима. Изв'юстно, что освобождение русской церкви отъ зависимости Константинопольской совершилось съ строгимъ соблюденіемъ церковныхъ правилъ. Константинопольскій патріархъ предоставилъ русской церкви полную независимость и подтвердилъ ее особою грамотою 2.

Догматическимы заблужденіемы Максима Грека на соборѣ 1525 года было выставлено его ученіе о Христь, что сильніе Его одесную Отца есть мимошедшее, минувшее, а не предвічное. Ученіе дѣйствительно еретическое, такъ какъ по взгляду православной церкви, которая признаеть Сына Божія единосущнымы и сопрестольнымы Богу Отцу, сидьніе Христа одесную Отца принимаєтся не временное, минувшее, а вѣчное, безконечное. Происхожденіе такого страннаго ученія, какое проводиль Максимъ, связано сь его кинжными исправленіями. Опсь, дѣлая поправки въ славянскихъ кингахъ въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ вь нихъ паходилось вы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сочин. Макс. ч. III. стр. 154-156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Т. Барсовъ, Константинопольскій нагріархъ и его власть надъ русскою церковію. СПБ, 1878 г., 569—573.

раженіе: «Христосъ взыде на пебеса и седе одесную Отца», илп «съдий одесную Отца», уничтожалъ ихъ и замъняль словами: «съдъвъ одесную Отца, съдъвшаго одесную Отца», а въ другомъ мъств: «сидня одесную Отца». Максимъ и на соборв подтвердилъ и призналь истиннымъ свое ученіе и сдівланныя имъ поправки-Объяснение происхождения учения Максима о минувшемъ съдъния Інсуса Христа одесную Отца и настойчивости, которую онъ обнаружилъ на судившихъ его за ложность этого ученія соборахъ, пужно искать не въ еретичествъ Максима, котораго не существовало на самомъ дълъ, а въ маломъ знакомствъ его съ русскимъ языкомъ. Опъ еще не освоился съ духомъ и особенностями русскаго языка и, понимая мъста и слова но своему, онъ такъ настойчивъ былъ на соборъ 1525 года. Для него казалось напротивъ еретичествомъ отрицаніе того ученія, въ которомъ его обличали какъ въ ереси. И на соборъ 1531 года Максимъ на обвинение его въ еретическомъ ученін о минувшемъ сильнім Інсуса Христа одессную Бога Отца въ полномъ сознаніи истипности своего мижнія снова подтвердиль его. Причемъ замъчательно то, что онъ на обоимь соборахь (1525 и 1531 г.) извъстное свое заявление сопровождаль замізчанісмъ, что «въ томъ разиствія никотораго півть» 4, то есть по его словамъ выходило, что нѣтъ никакого различія между истинно православнымъ ученіемъ о предвічномъ сидініи Інсуса Христа одесную Бога Отца и его собственнымъ мижніемъ. Конечно, это одно яспо давало понимать истипныя причины мнимаго еретичества Максима. Но отцы собора не хотъли брать во винмание оправдывающихъ подсудимаго обстоятельствъ. Только уже двоекратный соборный судъ за извыстное учение заставиль Максима глубже вникнуть въ смысль сделанныхъ имъ поправокъ и тогда только опъ поияль опибочность своего мивиія. Онъ въ своемъ исповъданіи въры и постарался исправить и объяснить происхождение своего невольнаго заблуждения 2. Дъйствительно

<sup>1</sup> Пръніе м. Данімла съ Максимомъ, 12. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Онъ обълсияеть это ошибкою и «нельпотнымъ презръніемъ», данныхъ ему толмачей «понеже авъ, продолжаетъ онъ, тогда невъдахъ различіе сицевыхъ реченій, аще бы въдахъ бы, никако же бы замолчалъ, но всяко исправиль быхъ такову нельпотную опись. Которая бы польза мнѣ отъ сихъ черныхъ рубищъ и молитъъ иноческаго жительства и многолътнихъ сихъ скорбій монхъ, аще обрящуся хуля на Господа и Бога и Спаса моего Іисуса Христа, наньже уповахъ отъ младыхъ ногтей»? (Соч. Макс. ч. I, 34; срвн. ч. III, слова IX—X, 60—92).

невозможно допустить, чтобы Максимъ въ самомъ дѣлѣ раздѣлялъ еретическую мысль о минувшемъ сѣдѣніи Сына Божія одесную Бога Отца. Она находится внѣ всякой связи съ другими его догматическими понятіями, и, разсматриваемая съ логической точки зрѣнія, вовсе не гармонируетъ съ ними.

При началъ разбирательства на соборъ дъла о еретичестьъ Максима митрополить вельлъ спросить его Досноею еп. Сарскому объ извъстномъ его неправильномъ мнъніи о минувшемъ сидъніи Іисуса Христа одесную Бога Отца. Подсудимый подтвердиль свою ошибочную мысль. Тогда по приказанію митрополита Даніила Досивей начинаетъ читать Максиму «свидетельство отъ Божественныхъ писаній». Здёсь приводятся обтирныя изреченія изъ Евангелія, изъ посланій апостольскихъ, свидътельства:-св. Василія Великаго, Григорія Богослова, Златоуста, изъ Символа В'єры, «иныхъ книгъ» 1, Іоанна Дамаскина, Ефрема Сирина, Афанасія Великаго, изъ Псалмонъвца 2. Общирный и многочисленный и разнообразный составъ и подборъ свидвтельствъ говорятъ противъ ихъ случайнаго происхожденія, составленнаго будто бы только на собор'в имъ предъ самымъ началомъ собора.—Несомивино Даніилъ за ивсколько времени ранбе подготовлялъ ударъ своему противинку и съ этою целію или самъ или кто-либо другой по его порученію, приготовиль цільній догматическій трактать противъ невольнаго, если только, такъ можно выразиться, еретичества Максима.

Изъ обозрѣнія обвинительныхъ пунктовъ, выставленныхъ противъ Максима на соборѣ 1525 года видно, что обвиненія противъ него не выдумывались, а напротивъ въ основѣ ихъ находилась извѣстная доля истины. Пристрастіе соборныхъ судей выразилось въ томъ, что они собирая пункты обвиненій намѣренно игнориро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подъ симъ именемъ приведенъ небольной отрывокъ изъ и всии «слава въ вышнихъ Богу».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Соборный судъ надъ Максимомъ (1325 г.) находится въ началѣ «прѣнія м. Данінла съ Максимомъ» и составляетъ самостоятельное цѣлое по отношенію къ послѣднему. Прѣніе м. Данінла съ инокомъ Максимомъ содержится въ рукописи Импер. Пуб. Библіот. изъ древнехранилища Погодина № 1597, л. 26—61. съ нея «прѣніе» издано въ Чт. Общ. Истор. и Др. Росс. 1847 г. № 7, отд. Н. Одинъ изъ списковъ преція м. Данінла съ Максимомъ имѣется въ рукописи бябкунца Хлудова № 75 л. 775—788, другой списокъ извѣстенъ мнѣ по рукописи графа А. С. Уварова, рукоп, въ 4 д., № 831.

вали всѣ оправдывающія или извиняющія подсудимаго обстоятельства.

Соборный судъ надъ Максимомъ окончится суровымъ приговоромъ по отношенію къ подсудимому. Великій князь, враждебно настроенный по отношенію къ Максиму, вовсе не хотълъ смягчать приговора суда, онъ даже вполнв былъ солидаренъ завсь съ отцами собора справедливо расчитывая такимъ путемъ подъ самымъ благовиднымъ предлогомъ избавить себя отъ противника своего развода. По приговору собора Максимъ посланъ былъ въ заточеніе въ Іосифовъ Волоколамскій монастырь и тамъ заключенъ въ темницу «обращенія ради и покаянія и исправленія» съ строгимъ запрещеніемъ никого ничему не учить, ничего не писать, и не сочинять, ни къ кому не посылать и ни отъ кого не получать посланій. Воспрещеніє писать одно изъ главных в и необходимых в условій заключенія Максима, потому что этимъ путемъ митрополить и епископы надъялись избавиться отъ дальныйшихъ обличеній строгаго и бойкаго на слово святогорца. Въ Волоколамскомъ монастыръ къ Максиму приставлены были два инока: Тихонъ Ленковъ, въ качествъ надзирателя за заключеннымъ, и священноинокъ Іона-въ качествъ его духовника 1. Выборъ мъста для заключенія Максима Грека доказываеть, что въ немъ участвовала непосредственно воля митрополита Даніила. Никто такъ хорошо не зналъ духа и характера Волоколамскихъ иноковъ, какъ онъ, никому такъ хорошо не были извъстны всъ условія жизни Волоколамской обители, какъ опять ему. Можно идти далъе. Даже самыя лица, которымъ поручено было наблюдение надъ Максимомъ, могли быть указаны самимъ Даніиломъ и ранве того были лично ему извъстны за такихъ людей, на которыхъ всегда въ извъстныхъ случаяхъ можно положиться. Какъ выборъ мъста, такъ равно и лицъ, которымъ поручалось наблюдение надъ Максимомъ, оказались удачными и вполнъ отвъчавшими возлагавшимся на нихъ ожиданіямъ. Находясь въ Волоколамской темницъ Максимъ выносилъ ужасныя страданія: его мучили голодомъ, дымомъ, морозомъ и другими различными «озлобленіями и томленіями», и все это дълалось въ такой сильной степени, что онъ иногда дълался какъ бы мертвымъ 2. И нравственное положение Максима было невыносимо.

<sup>1</sup> Пръніе м. Даніила съ Максимомъ, 4. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Соч. Максима, ч. U, Посланіе къ митрополиту Макарію, 365. Сказаніе о

Приставленные къ нему старцы сл'вдили за каждымъ его шагомъ, запоминали все то, что онъ говорилъ имъ, или кому либо другому въ илъ присутствів, и впосл'вдствій явились въ числ'в его первыхъ обвинителей. Около шести л'втъ провелъ Максимъ въ заключеній въ Волоколамскомъ мопастырів, пока повыя обстоятельства не вызвали его на повый соборный судъ. За эго время случились такого рода событія, которыя еще бол'ве скомпрометтировали Максима Грека.

Около 1520—1521 года Максимъ переветь житіе Пресвятой Богородицы, составленное Метафрастомъ, и въ немъ, по малому знакомству съ русскою рачью, допустиль вполив срегическую мысль. Въ одномъ мъсть онъ допустилъ выражение, что восифъ спо совіщанію ісреовъ обручаєть себів отроковицу, совонупленія же до обрученія бъ» 1. Переводъ сділань быль Максимомь при содвиствии старца Сильвана, а другой сотрудникъ Максима, Михаиль Медоварцевь, саблаль для себя списокъ съ переведеннаго житія Пр. Богородицы. Выраженіе переводчика, содержавшее въ себв вполив еретическую мысль, сильно смущало какъ Сильвана, такъ и Медоварцева, которые, какъ природные русскіе, понимали его пеправильный смыслъ. Свои сомивнія Сильванъ и Медоварцевь много разъ повъряли Максиму и Вассіану, но всегда получали отъ нихъ одинъ и тотъ же отвътъ, что извъстное выражение перевода вполнъ правильное. И другіе сотрудники Вассіана и Максима соблазнялись хульнымъ еретическимъ выражениемъ. Одинъ инокъ, Вассіанъ Рушанинъ, проживая пъкоторое время въ келіи Вассіана (въ Чудовъ монастыръ) въ качествъ справщика и переписчика книгь, обращался за разъясненіемь своего недоумінія, вызваннаго неправильнымъ выражениемъ перевода, къ Вассіану, а этотъ последній, считая себя лицомъ некомпетентнымъ, послаль за Максимомъ и послъ взаимнаго совъщанія оба они опять подтвердили правильность перевода. Рушанинъ обращался послів того и къ одному Максиму, но и туть получиль отъ него одинь и тоть же

Максим'в Грек'в въ рукописи Москов. Синод. библ. Горскій и Невоструевъ. Описарукоп. Москов. Синод. биб. отд. II, кн. 2, 578—581. Курбскій. Сказанія, 39—40, по 2 изд. Востоковъ. Описаніе Румянц. Музся, 242—243. Описаніе рукоп. Соловецк. биб. Прилож. къ Прав. Соб. 1878 г. апр'яль, 163—164. Рукоп. купца Хлудова въ Москв'й № 60, л. 29—30

<sup>1</sup> Првніе Данінда съ Максимомъ, 8.

отвътъ. Наконецъ, Рушанинъ обращался за разъяснениемъ къ Сильвану и Медоварцеву, которые, ссылаясь на авторитетъ Максима и Вассіана, высказались за правильность перевода. Еретическая строка. понавшая въ переводъ Метафрастова житія Пр. Богородицы, вызвала толки по Москвѣ, которыя дошли и до кыязя Вассіана. Онъ между прочимъ сообщилъ о ходившихъ толкахъ Медоварцеву, замътивъ, что о «тъхъ строкахъ» уже говорятъ. Сообразительный Медоварцевъ тотчасъ же исправилъ переводъ, замвнивъ слово совокупленіе-сов'єщаніемъ. Между тімь о еретическихъ строкахъ перевода суждено было узнать и вдали отъ Москвы. Вассіанъ Рушанинъ, попавшій потомъ въ Новгородъ, разсказалъ о нихъ архіеп. Макарію, равно какъ и о техъ ответахъ, какіе онъ всегда получаль по новоду ихъ отъ князя Вассіана и Максима. Макарій послаль обо всемъ этомъ грамоту къ митрополиту, которая и вызвала одинъ изъ обвинительныхъ пунктовъ на Вассіана и Максима 1.

Извъстно уже какъ тяжело было во всъхъ отношеніяхъ заключение Максима Грека въ Волоколамскомъ монастыръ. Убъжденіе въ своей невинности естественно вызывало Максима на разсужденія о несправедливости къ нему соборнаго рішенія. Несправедливость надъ нимъ суда послужила для него основаниемъ, по которому онъ не считалъ для себя нравственно обязательными и его решенія. — Поэтому онь неоднократно говориль о себе въ кругу своихъ надзирателей, что онъ совершенно правъ и вовсе не имћетъ за собою никакой такой вины, за которую бы его нужно было держать въ заключении. При этомъ Максимъ ссылался и на свое просвъщение. «Учился есми философству и приходитъ ми гордость», такія єлова между прочимъ впосл'єдствін влагали въ уста Максима его недруги. - Смыслъ словъ Максима понятенъ. Его просывщенный умъ справедливо возмущался тою невъжественною средою, которая не только не хотбла понять и опібнить его по достоинству, но даже засудила его, какъ еретика. Поведение Максима въ Волоколамскомъ монастыр в вдвойн в оскорбляло интрополита Даніила. Прежде всего сознаніе и распространеніе Максимомъ мысли о своей правочь в невинности подрывало компетент-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прфніе м. Данінда съ Максимомъ, 7—9.—Прфніе Данінда съ старцемъ Вассіаномъ, 9.

ность собора его осудившаго, и значить тымь самымь и характеризовало его председателя и главнаго судію, митрополита, какъ человъка несправедливаго. А это въ глазахъ самолюбиваго Даніила имъло немаловажное значение. Съ другой стороны, и что важнъе всего, Максимъ ссылался на свое просвъщение и ученость, какъ одно изъ доказательствъ своей правдивости и компетентности, что враги его прямо понимали какъ укоръ себф. Такъ по крайней мъръ понималъ Максима митр. Даніилъ. «Ты, Максимъ, такъ говорилъ митрополитъ на соборъ 1531 года, самъ себя оправдываешь вездь, и возносишь, и хвалишь и не сказываешь на себя ни единаго гръха и вины отъ чрева матери своея... Хвалишися еллинскими и жидовскими мудрованіями, волшебными хитростьми и чернокнижными волхвованіями, то все есть отвержено христіанскаго закона и житія, и не ліпо есть христіаномъ въ то себе вдати мудрованіе».

Заключеніе Максима въ Волоколамскомъ монастыр'є было до крайности тяжело. Физическія страданія, невозможность работать умственно, постоянно испытываемыя нравственныя мученія, безъизвъстность будущаго, повергали Максима въ умственное разстройство. Выпадали минуты, когда онъ доходилъ до потери сознанія, а еще чаще находился въ полусознательномъ состояніи. Понятно отсюда, что, находясь въ одномъ изъ подобныхъ возбужденныхъ, аффективныхъ состояній, онъ могъ допускать такія двиствія, и высказывать такія разсужденія и мысли, которыя для ревностныхъ іосифлянъ, служившихъ при немъ приставниками, могли показаться очень подозрительными. Достаточно указать на одно писаніе Максимомъ углемъ на ствив, чтобы вызываемая нвкоторыми его дъйствіями подозрынія выросли въ сознаніи іосифлянъ въ настоящіе факты. Ревность іосифлянъ, ихъ подозрительность и малокнижность сдълали то, что благодаря имъ Максимъ обратился въ настоящаго волхва. Дъйствительно, они на новомъ соборъ противъ Максима явились обвинителями его и съ ихъ словъ митрополить осуждаль Максима и за то, что онъ волшебными хитростьми еллинскими писалъ водками на дланфхъ своихъ, и распростиралъ длани свои противъ великаго князя, также и противъ иныхъмногихъ поставлялъ волхвуя 1. Въра въ силу волшебства тогда была

<sup>·</sup> Првніе м. Данінда съ Максимомъ, 5.--6.

всеобщая, ее несомнънно раздъляль и самъ митр. Даніплъ. Поэтому нъкоторыя не болье какъ загадочныя, по уже никакъ не волшебныя, дъйствія Максима Грека, какъ личнаго врага митрополита, въ глазахъ Даніила основательно могли быть признаваемы направленными и противъ его собственной личности. И здъсь митрополита сильно затрогивало враждебное къ нему, какъ онъ самъ толковалъ, отношеніе Максима, достаточное для того, чтобы потребовать отъ него объясненій.

Находилась еще одна сторона въ поведеніи Максима, которая сильно оскорбляла Даніила. По опредъленію собора 1525 года, Максимъ не долженъ былъ ничего писать. Волоколамскіе иноки, его приставники, на этомъ основаніи не давали Максиму ни черниль, ни бумаги. Однимъ словомъ, они отнимали у него всякую возможность писать. Умственное бездъйствіе несомнънно ужасно мучило Максима, и подъ тяжестью его онъ для того, чтобы занять себя за отсутствіемъ другихъ средствъ и возможности обращался напр. къ тому, что писалъ углечъ на стенъ. Такимъ именно способомъ онъ написалъ на стънъ своей темницы акафисть Параклиту 1, т. е. св. Духу. Но, въроятно, надзоръ за Максимомъ не отличался одинаковою систематическою бдигельностію, и онъ улучалъ время, когда находиль возможность и средства къ тому, чтобы писать посланія. Темою посланій Максима кром'в собственнаго оправданія служили обличенія недостатковъ современнаго богатаго монашества и церковной ісрархія, болье рызкій, чымь какимъ былъ до сихь поръ, тонъ которыхъ живо затрогивалъ какъ митрополита, такъ и другихъ јерарховъ церкви.

Такимъ образомъ все вообще поведение Максима Грека въ Волоколамскомъ монастыръ понималось его врагами какъ вызовъ. Поэтому нуженъ былъ только поводъ для того, чтобы снова потребовать Максима на судъ. Поводъ представился въ видъ политическаго дъла.

Связь Максима Грека съ турецкимъ посломъ Скиндеромъ несомнънно существовала, хотя нътъ никакихъ данныхъ для опредъленія того, на сколько она имъла преступный видъ. Она началась съ самаго появленія турецкаго посла въ Москвъ. Вооруживъ противъ себя своею прямотою, выражавшеюся въ обличеніяхъ

¹ Описаніе Рукоп. Синод. биб. отд. II, кн. 2, 578—581.

недостатковъ современнаго правительства, гдъ онъ не щадилъ и личности самого князя, и еще болье своимъ противоръчемъ разводу, Максимъ своими отношеніями къ враждебно расположенному къ Россіи турецкому послу бросаль теперь твнь подозрвнія и на свою политическую добросовъстность. Максимъ самъ передаетъ въ своихъ сочиненіяхъ, что нікоторые изъ его русскихъ современниковъ называли его измѣнникомъ и врагомъ государства 1. Судя по ходу дела Максимъ еще въ 1525 году могъ бы подвергнуться суду за свои связи съ турецкимъ посломъ; но этого тогда не сдвлали, потому что опасались скомпрометтировать себя предъ находившимся тогда въ Москвъ турецкимъ посломъ. Но въ 1530 году Скиндеръ умеръ въ Москвъ 2 и для великаго князя такимъ образомъ открылась полная возможность напомнить Максиму Греку и другія прежнія его вины. Самая близость разстоянія между временемъ смерти Скиндера и новымъ судомъ надъ Максимомъ (1530-1531) можетъ вести къ предположенію, что между этими двумя событіями находится нікоторая связь.

Такимъ образомъ, поведеніе Максима Грека въ Волоколамскомъ монастырѣ, раздражавшее митрополита и всю іерархію, вновь обнаружившіяся ошибки въ нѣкоторыхъ переводахъ и наконецъ издавна существовавшее подозрѣніе въ политической неблагонадежности и нерасположенности къ великому князю, снова вызвали его на новый соборный судъ. Только теперь онъ уже являлся на судъ не одинъ, а вмѣстѣ съ Вассіаномъ Косымъ.

На соборъ 1531 года обвинителемъ и главнымъ судьею былъ все тотъ же митрополитъ Даніилъ: онъ самъ непосредственно вель дъло состязанія. Даніилу помогалъ по прежнему Досиоей, еп. Крутицкій, своими вопросами, какіе онъ давалъ подсудимому по указанію предсъдателя. Вины Максима Грека на соборъ 1531 года формулированы были въ слъдующемъ видъ: «онъ покаянія и исправленія не показоваще, и неповинна себе во всемъ глаголаще, и отреченная мудрствоваще, и посланія писаще»—и въ этихъ дъйствіяхъ Максима видъли его «необратный правъ». Несмотря на множество перечисленныхъ здъсь обвиненій судебное разбирательство началось не съ нихъ, какъ бы слъдовало ожидать, а съ дъла чисто политическаго.

¹ Сочин. Максима, ч. I, 34-35.

<sup>\*</sup> Карамаинъ, VII, примъч. 298.

Митрополить Данішль прежде всего укоряль Максима Грека и другаго грека Савву въ неблагодарности къ великому князю, которая выразилась въ томъ, что они находились въ близкихъ сношеніямь съ турецкимь посломь, посылали грамоты къ турецкимъ пашамъ и самому турецкому сулгану, обвиняли князя въ трусости, а Максимъ кромъ того называль его гонителемъ и мучигелемъ нечестивымъ. Судебный актъ не сохранилъ для насъ отвъговъ Максима, какіе онъ даваль на такія важныя обвиненія. Нельзя сказать, чтобы взводимыя на Максима обвиненія составляли вполнъ выдумку его враговъ. Обвинение Максима въ томъ, что онъ называлъ в. князя гонителемъ, справедливо до ибкоторой степени и въ томъ смыслів, что онъ въ своихъ обличеніяхъ современнаго русскаго управленія д'яйствительно не щадиль гді было нужно и личности князя. Съ своей точки зрѣнія Максимъ считаль себя вполн'в правымъ, но для великаго князя это было сильнымъ оскорбленіемъ, а для его главнаго врага-митрополита прекраснійшимъ предлогомъ показать наконецъ надь нимъ, ничтожнымъ инокомъ, свою силу и могущество. Трудно выдёлить истину въ обвиненіи, касающемся его отношеній къ турецкому послу. Можно констатировать связь Максима съ турецкимъ посломъ, а далъе возможно только гадать и вращаться въ области одникъ предположеній. Но такъ какъ по смерти турецкаго посла въ его бумагахъ найдены были некоторые документы, которые сильно компрометтировали его въ глазахъ в. князя і, то, имъя въ виду обвиненіе Максима въ посылкъ грамотъ въ Турцію, можно предположить, что между документами турецкаго посла находились и такіе, которые касались непосредственно и Максима Грека.

Строго говоря, судъ надъ Максимомъ 1531 года по дѣлу политическаго характера, съ каковымъ и являются вышеприведенные обвинительные пункты, не входитъ по своему существу въ сферу дѣйствій духовнаго собора. Такъ смотрѣли люди правственно либеральнаго направленія и духовнаго пониманія религіи—заволжцы. Но въ глазахъ м. Даніила, который постоянно смѣшивалъ и отождествлялъ мірскія интересы съ интересами церковными и разширялъ послѣднія до подавленія ими первыхъ, положеніе его, какъ судім по государственному преступленію, представ. Ллось дъломъ вполнѣ естественнымъ и нормальнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Соловьевъ. Исторія Россія, V, 403, над. 3, М. 1864 г.

Самымъ главнымъ обвиненіемъ противъ Максима Грека на соборѣ 1531 года послужилъ его переводъ житія Пресв. Богородицы, о неисправностяхъ котораго митрополита увъдомилъ повгородскій архіепископъ Макарій. Обвиненіе сводилось къ извъстному выраженію, содержавшему въ себ'я д'яйствительно еретическую мысль. На соборъ Даніилъ поставилъ Максиму вопросъ о томъ, переводилъ ли онъ житіе Божіей Матери, сочиненія Метафраста? Максимъ даль утвердительный отвътъ. Но когда тутъ же прочитаны были еретическія строки изъ перевода житін, Максимъ самъ призналь ихъ еретическими, назвавъ ихъ жидовскою ересью, и заявилъ, что онъ такъ не переводилъ. Такое заявление Максима подало поводъ митрополиту высказать ему одинъ изъ важныхъ обвинительныхъ пунктовъ. «Преже сего еси говорилъ, такъ разсуждаль митрополить на соборь, что слово о Пречистой Богородиць истинно исправлено, а какъ услышалъ, что пошло на тебя взыскание, и строку есми ту тебъ прочли твоего переводу и мудрованія и ты уже обличенъ еси, говорищь нынь о той строкь, что ересь жидовская, а ты такъ не переводилъ, и не писалъ»... И дъйствительно, улики противъ Максима были очевидны. Противъ него говорилъ самый списокъ житія, по которому діло разбиралось на соборів. Вассіанъ сдъланный съ оригинала Максимова перевода списокъ житія вмъсть съ своими правилами поднесъ в. князю. Митрополитъ вытребоваль отъ в. князя житіе на соборъ, въ которомъ дъйствительно находилось извъстное еретическое выражение. Потомъ противъ Максима свидътельствовали Медоварцевъ и Вассіанъ Рушанинъ, подробности показаній которыхъ на столько посл'вдовательны, что нътъ никакой нужды подвергать сомнънію ихъ достовърность. Несмотря на всв улики Максимъ и присутствовавшій здісь также князь Вассіанъ вполнѣ отвергли показанія своихъ переписчиковъ и помощниковъ Трудно выяснить здёсь степень виновности Максима. Прежде всего непонятна та настойчивость, съ которою Максимъ и Вассіанъ подтверждали долгое время правильность перевода противъ частыхъ возраженій и докладовъ своихъ помощниковъ. Положение Максима въ этомъ дель инсколько исибе чемъ Вассіана. Дібло въ томъ, что Максимъ переводилъ житіе за десять (1520-1521) лъть до суда, тогда, когда онъ мало знакомъ былъ съ русскимъ языкомъ. Значитъ допустить ошибку въ его положеній не представляется ничего удивительнаго. А что д'ыствительно это была ошибка, а не сознательная погрышность Максима, это видно изъ его заявленій на соборѣ 1531 года, когда онъ тотчасъ же, по прочтеніи ему извъстной строки, самъ назвалъ ее еретическою. Въ упрямствъ Вассіана, въ его стойкости за правильность перевода, никакъ нельзя видъть задней, коварной мысли его воспользоваться авторитетомъ Максима для оправданія своихъ догматическихъ воззрвній, съ которыми, нужно замытить, вовсе не гармонировала и даже діаметрально расходилась еретическая мысль Максимова перевода, да это противоръчило бы тъмъ нравственнымъ близкимъ, искренне дружескимъ отношеніямъ, какія всегда существовали между тымъ и другимъ. Наконецъ, подобная мысль вовсе не соотвътствуетъ историческимъ фактамъ. Когда Вассіанъ Рушанинъ обратился за разъясненіемъ по поводу хульной строки къ князю Вассіану, то последній прямо сказаль ему: «азъ того не знаю», и тотчасъ же послалъ за Максимомъ, послѣ совѣщанія съ которымъ они оба засвидътельствовали истинность перевода. Для объясненія этого обстоятельства скорве всего нужно допустить нъкоторое недоразумъніе между Вассіаномъ и Максимомъ во время ихъ совъщанія по поводу извъстной строки перевода, -- недоразумъніе, понимаемое не въ смыслѣ разногласія, а какъ только взаимное непонимание одного другимъ.

Еще Максима обвиняли въ томъ, что онъ загладилъ въ книгъ Дъяній Апостольских слова ап. Филиппа каженику и отвъть на нихъ последняго (VIII, 37), а также большой отпусть, употреблявшійся въ Троицкую вечерню, а загладить его — это, по понятіямъ митрополита Даніила, значило — загладить «догмать премудрый» и др. Последнее выражение Данила изобличаетъ въ немъ отсутствіе яснаго разграниченія между цонятіями догмата и обряда, отчего онъ и на молитвы и славословія, находящіяся въ богослужебныхъ книгахъ, смотрёлъ какъ на памятники символическіе. Въ большинствъ случаевъ Максимъ Грекъ отстранялъ отъ себя отвътственность за заглаживанія, слагая вину на переписчиковъ, и особенно на Медоварцева 4. Трудно повърить, чтобы дійствительно всв зачеркиванія происходили оть каприза перецисчиковъ. Это по своимъ воззрѣніямъ были по большей части такого рода люди, которые даже при руководств и указаніяхъ извъстныхъ авторитетовъ страшились зачеркивать, и если темъ не мене дълали это, то съ «великою дрожью».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Пръпіе м. Дацінла съ Максимомъ, 7—13. Пръніе м. Данінла съ Вассіаномъ, 9.

Объясненія поведенія Максима Грека на соборѣ 1531 года года нужно искать въ его собственномъ тяжеломъ положеніи. Шестильтнее жестокое заключение положило тяжелый отпечатокъ и на всемъ умственномъ и нравственномъ склад вего характера. Оно же отняло у него не мало и физическихъ силъ. Томясь въ заключении Максимъ, конечно, много задумывался надъ своимъ положениемъ, и разсматривалъ его болъе и болъе всесторонне. Туть онъ ближе поняль и уясниль себь то общество, которое его окружало, и тъхъ людей, которые сдълались орудіемъ его незаслуженнаго несчастія. Онъ увиділь теперь, что его не оцінили, его не понимали и даже вовсе не хотвли и не старались понимать. Книжныя исправленія, -- за что болье всего онъ пострадаль, дали понять ему скорбе всего, что онъ имбеть забсь абло не съ равнымъ себъ по просвъщению и понятиямъ обществомъ. И потому теперь онъ убъдился, что доказывать истинность своихъ исправленій научнымъ образомъ, путемъ ссылокъ на греческіе подлинники совершенно безцъльно. Между его судьями не находилось ни одного, который былъ бы сколько-нибудь способенъ къ такого рода деятельности, а некоторые изъ нихъ, и во главъ ихъ митрополитъ, замъшанные въ личныхъ счетахъ съ нимъ, не только не были способны къ критическому изученію трудовъ Максима, они подозрительно смотрели почти на каждое изменение въустановившейся церковной нормь, какъ на нарушение святыни и для нихъ вовсе не имъли силы и убъдительности доводы ученаго грека. Поэтому-то на второмъ соборъ, 1531 года, Максимъ усвоилъ себъ особый пріемъ защиты: онъ мало ссылался на ученые ловоды, — на греческіе подлинники, а въ большинствъ случаевъ ограничивался заявленіемъ, что приписываемыя ему ощибки суть дъло не его, а переписчиковъ. Этимъ путемъ онъ, измученный нравственно и физически продолжительнымъ заключениемъ, разсчитывалъ смягчить готовившійся ему приговоръ соборнаго суда. Очевидно Максимъ Грекъ во время собора 1531 года сильно упаль духомъ. Подъ конецъ соборнаго суда онъ созналъ себя виновнымъ въ «нъкахъ малыхъ описяхъ», происпедшихъ вовсе не отъ ереси или лукавства, а случайно, или по забвенію, или по скорби, или наконецъ по излишнему винопитію. Для большаго возд'виствія на отцовъ собора, Максимъ въ сознаніи своихъ ошибокъ и погръшностей, трижды повергался ницъ предъ соборомъ, прося себъ прощенія, или по крайней мъръ, снисхожденія. Но напрасно унижался Максимъ. Гордый и мстительный митрополить, отъ котораго главнымъ образомъ и зависъла его участь, не котълъ довольствоваться крайнимъ униженіемъ своего врага, а темъ болье входить въ его жалкое положение. Унижение Максима только подало Даніилу случай къ тому, чтобы открыто излить на него свой гићвъ. Убъждение въ полной беззащитности святогорца, удовлетворяемое теперь самолюбіе митрополита, сознаніе своего могущества и силы надъ врагомъ, лишили его на нъкоторое время способности самообладанія. «Достигоша тебе, окаянне, гръси твои, о немь же отреклея превести ми священную книгу блаженнаго Өеодорита», съ негодованіемъ провещаль митрополить подсудимому Максиму въ отвътъ на его унижение 1. Много накипъвшей злобы слышится въ этихъ словахъ: торжественность собора не могла остановить Даніила, онъ открыто передъ всіми излиль свой гиввъ на подсудимаго и твиъ самымъ объявилъ предъ всеми о своихъ личныхъ счетахъ съ нимъ. Упижение и просьбы Максима не смягчили его судей. Митрополить чуждъ былъ благороднаго великодушія по отношенію къ Максиму. Онъ еще захотьль метить ему, и потому дъйствовавшій вполню подъ его рукоподствомъ и въ его духъ соборъ не только не простилъ Максима, но и снова осудилъ его: «аки хульника и священныхъ писаній тлителя» 2, и въ оковахъ послаль его во вторичное заточеніе, но уже въ Тверской Отрочь монастырь 3. «Преподобство же ваше, писалъ въ последствии Максимъ уже низверженному съ митрополіи Даніилу, напоминая ему о своемъ країнемъ униженіи предъ соборомъ 1531 года, вмѣсто прощенія и милости оковы паки дасте ми, и паки азъ заточенъ, и паки затворенъ и различными озлобленіи озлобляемъ» 4. Переміною міста заточенія м. Данінять вовсе не хотіль облегчить участь несчастнаго Максима. Даніилъ въ Волоколамскомъ монастырів очищаль місто для другаго еще болье важнаго своего антагониста Вассіана. Оставить же ихъ вивств вовсе не соответствовало планамъ митрополита, да при томъ самое заточение ихъ въ такомъ случай было бы для

¹ Сочин. Макс. ч. II, стр. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Макс. ч. III, стр. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сказаніе Максима ркп. Импер. Пуб. Библ. F, 1 № 447.—Карамзинъ. VII, примъч. 343,345.—Сочин. Макс. Грека, ч. II, 369—370, 374. Опис. рукоп. Московской Синод. Библ. отд. II, кн. 2, 578—581.

<sup>4</sup> Сочин. Макс., ч. II, 369-370.

нихъ не столь тягостнымъ, какъ того напротивъ хотвлось митрополиту. А отправляя Максима въ Тверь, Даніилъ вполнѣ полагался на ревность и благонадежность тамошняго епископа, бывшаго солоколамскаго подвижника, Акакія. Заточеніе Максима въ Тверскомъ монастырѣ было тяжелѣе для него въ томъ отпошеніи, что онъ, по опредѣленію собора 1531 года, былъ отлученъ отъ причащенія св. Таинъ 1.

Вийстй съ Максимомъ на собори 1531 года осуждены были Михаилъ Медоварцевъ и Сильванъ <sup>2</sup>. Заточеніе одновременно съ Максимомъ и его сотрудниковъ осязательнымъ образомъ доказываетъ то сильное раздраженіе, какое питалъ митрополитъ Даніилъ ко всему обществу, группировавшемуся около Вассіана и Максима Грека. Даніила сильно затрогивало то, что переписчики и сотрудники Максима и Вассіана знали объ отнобкахъ и неправильностяхъ допускавшихся Максимомъ, присутствовали и выслушивали крайне либеральные отзывы и разсужденія князя Вассіана, но тымъ не менће вовсе не считали для себя нужнымъ доводить все это до свъдънія представителя церкви-митрополита, какъ главнаго блюстителя чистоты въры. Напротивъ, они считали для себя достаточнымъ ограничиваться опекою Вассіана, видя въ немъ и свою сильную опору и покровителя, и въ тоже время такого опаснаго человька, который казался страшные для нихъ самого великаго князя. И только тогда уже, когда они ясно увидели шаткое положеніе Максима и особенно Вассіана, тогда только они р'вшились говорить со всею сміслостію и давать со всею подробностью свои показанія. Въ самомъ соборномъ актѣ, въ словахъ митрополита, обращенныхъ къ Максиму слышится раздражение и на его ближайшихъ сотрудниковъ. При всякомъ удобномъ случай митрополить старается вийсти съ именемъ Максима упомянуть и о его «единомышленниках» и совътниках», а о Михаилъ Медоварцевъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Истор. Русск. церкви. Макарія, т. VI, 192—193, въ примічаніи 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Первый сосланъ былъ въ Коломну, а послъдній, по однимъ извъстіямъ въ Соловки, по другимъ—въ Волоколамскій монастырь.—Карамз., т. VII, примъч. 343.—О сочетаніи втораго брака Василія Іоанновича. Чт. въ Общ. Истер. и Др. Росс. 1847 г. № 8, 4; ркп. Имп. Пуб. Биб. изъ древлехр. Погодина, № 1597, л. 1—18. Курбскій говоритъ, что Сильванъ уморенъ былъ злою смертію за малые дни въ своемъ епископскомъ дому самимъ митрополитомъ Даніиломъ. Курбск. Сказанія, изд. 2, 42.—По другимъ сказаніямъ, Сильванъ былъ заточенъ м. Даніиломъ

Данішлъ прямо выражается и обвиняетъ его въ томъ, что онъ былъ сь ними (Вассіаномъ и Максимомь) «одинъ человтькъ»<sup>1</sup>.

Несомитино, Максимъ Грекъ болбе всего пострадалъ отъ м. Данівла и вел. князя. Значеніе последняго ограничивалось боле отрицательною стороною дёла. За извёстныя прямыя, открытыя дъйствія Максима онъ охладълъ къ нему, а послъ противоръчія разводу, онъ, чтобы скорве избавить себя отъ него, предоставиль его вполнъ врагамъ его, давъ понять имъ, что удаление его не будеть противно его интересамъ. Разгадка того обстоятельства, что личность князя на соборахъ, судившихъ Максима, стушевывается и, если касаются ея, то мимоходомъ и касается никто другой, какъ только митрополигъ, кроется въ особыхъ исключительныхъ отношеніяхъ его къ святогорцу. Никто другой, какъ самъ в. князь вызвалъ Максима въ Москву и тъмъ самымъ онъ обязывался охранягь его личность. Но вышло иначе. Тогда в. князь, жить съ себя лежавшую на немъ нравственную отвътственность предъ Максимомъ, предоставляетъ его суду митрополита и др. духовныхъ лицъ, которые судятъ его и за преступленія противъ самого князя, между тычь, какъ послыдній, какъ непосредственно заинтересованное лицо, вовсе отодвигается на задній планъ и не

въ Волоколамскій монастырь и тамъ иноки сего монастыря «въ дымъ повѣсили» Сильвана и тамъ онь «въ дыму задушенъ скончался». Ркп. Моск. Синод. Библ. № <sup>103</sup>/137 л. 26—35. Описаніе Горскаго и Невоструева, отд. 11, кн. 2, 578—581. Описаніе рукоп. Соловецкой библіотеки, прилож. къ Прав. Соб. 1878 г. апрѣль, стр. 163—164.—Изъ всѣхъ разпородныхъ сказаній можно вывести только то общее заключеніе, что м. Даніплъ дѣйствительно жестоко преслѣдовалъ и наказалъ просвѣщеннаго старца Сильвана—дѣятельнаго сотрудника и соучастника Максима Грека. Скорѣе всего можно согласиться съ извѣстіемъ, что Сильванъ попалъ въ заключеніе въ Волоколамскій монастырь, который во время Даніпла сдѣлался постояннымъ убѣжищемъ для в тѣхъ болѣе или менѣе важныхъ преслѣдуемыхъ имъ лицъ. Доказательствомъ просвѣщенности Сильвана можетъ служить и то, что въ нѣкоторыхъ рукописныхъ спискахъ бесѣдъ Златоуста на св. Матеея сохранилось свидѣтельство, что переводъ ихъ сдѣланъ Сильваномъ. Рукон Моск. Син. Типогр. № 1553 по стар. каталогу, и № 83 по новому кагалогу.

¹ Пръніе Даніма съ Максимомъ, 7, 10. Заслуживаютъ вниманія съ этой стороны слова Доснеся ен. Крутицкаго, сказанныя имъ на соборъ, судившемъ Вассіана. Когда Вассіанъ сказалъ, что онъ написалъ свою кормчую съ благословенія м. Варлаама и собора, въ числъ членовъ котораго находился и Доеспей, то послъдній началъ отказываться и отвергать слова Вассіана, говорт, что мы ему не совътники ит въ чемъ же, совътники у него свои: Максимъ Грекъ, Михайло Медоварцевъ, старецъ Сильванъ. (Пръніе Данімла съ Максимомъ, 2).

играетъ самъ особенной роли въ судъ надъ Максимомъ. Большая часть вины въ паденіи Максима падаетъ на м. Даніила. Весь судебный процессъ, весь ходъ дёла на соборахъ направлялся имъ, онъ самъ вступаль въ состязанія, съ подсудимымъ. Другіе члены собора за немногими исключеніями были простыми безмольными свидътелями. Въ ряду послъднихъ находилось нъсколько такихъ лицъ, которыя выдвинулись благодаря вліянію м. Даніила, а нъкоторые изъ нихъ вышли прямо изъ Волоколамскаго монастыря, что само собою свявывало техъ и другихъ чувствомъ благодарности и приверженности къ митрополиту, ихъ покровителю. Личная непріязнь Даніила къ Максиму, какъ мы видёли, им'єла свои причины, и последнихъ насчитывалось не мало. Фактъ враждебности митрополита, основывавшійся на личных счетах съ Максимомъ, несомнъненъ. Въ своемъ посланіи къ низверженному уже Даніилу Максимъ проситъ у него прощенія и умоляетъ его сраззорить многомътнее свое негодование» на него 1. Самый тонъ соборнаго пренія Даніила съ Максимомъ дышетъ раздраженіемъ къ подсудимому. Личная вражда м. Даніила къ Максиму, несомнънная сама по себъ, должна тъмъ не менъе имъть свои предълы. Поэтому необходимо выделить, что въ суде надъ Максимомъ принадлежитъ къ истинъ, и что прямо вытекаетъ изъличнаго нерасположенія Даніила къ подсудимому.

Нельзя смотрёть на обвиненія, какія возводились на Максима, какъ на преднамітренную клевету его враговъ и недоброжелателей. Напротивъ, обвиненія имітли нікоторыя основанія въ дійствительныхъ фактахъ. Но во взглядахъ на эти факты совершенно расходились судьи Максима Грека и онъ самъ. То, что для него, какъ научно образованнаго человіка, казалось простой, несущественной опиской, то самое его судьямъ, какъ только книжникамъ и начетчикамъ, представлялось важнымъ, догматическимъ отступленіемъ, ересью. Во всякомъ случат Максимъ пе разділялъ ни одного еретическаго мнітія. Его проповідь о безусловной иноческой нестяжательности, вытекавшая изъ духа евангельскаго ученія, и его полемика противъ монастырской распущенности въ глазахъ его судей и всёхъ русскихъ книжниковъ являлась ни чіть инымъ, какъ поруганіемъ уставовъ и правиль церкви, закрітившихъ за мона-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Соч. Макс. ч. II, 375. На гићвъ митрополита указываютъ и другія историческія свидітельства, сохранивніяся въ разныхъ сказаніяхъ о Максиміс.

стырями владеніе землями и крестьянами, и въ тоже время хулою на всёхъ русскихъ святыхъ и подвижниковъ, исходившихъ этихъ монастырей. Въ нападкахъ Максима на односторонность и формализмъ церковной жизни и въ его ученіи о просвъщенномъ п живомъ отношеній къ въръ русскіе книжники видели отрицаніе, отверженіе всего русскаго и совершенивійшаго, какъ они думали въ своемъ фарисейскомъ самообольщении, православія. Такимъ образомъ, источникъ невольной виновности Максима ключался въ томъ, что онъ совершенно расходился и шелъ въ разръзъ съ установившимися на Руси воззръніями и понятіями и самыми условіями жизни. Это теоретическая сторона дёла. Къ этому присоединялись еще особенности его нравственнаго характера, прямаго, открытаго, который вовсе не гармонироваль съ тою толпою многочисленною льстецовъ и интригановъ, какую представляли изъ себя тогдашніе, какъ свътскіе, такъ и многіе изъ духовныхъ, высшіе, интеллигентные люди. Очень много, хотя и невольно, повредилъ Максиму Вассіанъ Косой. Онъ съ самыхъ первыхъ дней существованія Максима въ Россіи изъ сторонняго, безпристрастного челов вка сдвлалъ его, незамътно для него самого, человъкомъ партіи; обобщилъ его интересы съ своими и тыть самымы отождествиль свою судьбу сы его судьбою и окончательно сгубилъ одновременно его и себя самого.

Личная ненависть м. Даніила къ Максиму выразилась въ томъ, что онъ, разогрътый ненавистью къ Максиму, старался въ преувеличенномъ вид'в представлять вины подсудимаго и вовсе не хотълъ принимать во внимание самыхъ искреннихъ съ его стороны заявленій. Самыя строгія догматическія понятія, какія высказываль Максимъ по поводу взводившихся на него обвиненій въ ереси, были совершенно игнорируемы Дапіиломъ. А поступая такъ съ Максимомъ, митрополить уже допускалъ явную несправедливость, а естественнымъ следствіемъ подобныхъ действій Даніила было увеличение наказанія подсудимому и суровость приговора. Отсюда личное раздраженіе Даніила противъ подсудимаго высказалось въ болье суровомъ, чемъ следовало, приговоръ надъ нимъ, которымъ онъ опредълялся на заточение не въ какомъ либо другомъ, а именно въ Волоколамскомъ монастырѣ и въ новомъ заточеніи въ Тверскомъ Отрочь монастырь. Вотъ съ этой именно стороны правъ Максимъ, когда онъ въ посланія къ Даніилу обвиняеть его въ «жестокосердіи» и въ другомъ мість намекаеть на его ярость, гизвъ и

памятозлобіе къ себѣ ¹. И въ этой только мѣрѣ правы тѣ сказанія о Максимѣ, которыя говорятъ о многолѣтнихъ страданіяхъ Максима отъ преслѣдованій м. Даніила ². Отсюда также видпо и то, что несправедливы и тѣ свидѣтельства историческихъ памятниковъ, когорыя представляютъ отношенія м. Даніила къ Максиму въ такомъ видѣ, какъ будто митрополитъ самъ подобралъ свидѣтелей и заставилъ ихъ говорить противъ Максима на соборѣ съ цѣлію осудить его ³.

Паденіе литературнаго сюзника Вассіана Максима Грека предрвіцало судьбу и самого князя-инока. Оба они одинаково своими дъйствіями подготовили себъ много враговъ, начиная съ великаго князя и митрополита. Максимъ ранбе палъ, потому что онъ былъ человъкомъ пришлымъ, не имъвшимъ прочныхъ связей въ Москвъ. Все его обанніе обусловливалось его просвінценісмъ. Но потомъ, когда это самое просвъщение Максима, пользуясь которымъ онъ бойко и убъдительно говориль горькую истину всъмъ и каждому, стало казаться опаснымъ для великаго князя, особенно послъ противоржчія его разводу, когда великій князь серьёзпо могъ опасаться строгихъ обличеній своего явно незаконнаго поступка со стороны святогорскаго инока, тогда онъ и постарался удалить его отъ себя. И для Вассіана, какъ и для Максима, противоръчіе разводу великаго князя имъло трагическое значение. Но онъ все таки держался долбе Максима на своемъ мъстъ. Въ этомъ отношеніи онъ находился въ иныхъ болье благопріятныхъ для него условіяхъ, чімъ его сторонникъ. За него говорили традиціи бывшаго знатнаго боярина, онъ быль родственникъ великаго князя и долгое время его совътникъ. Понятно, здъсь находилось болъе нравственной связи между Вассіаномъ и великимъ княземъ, которой и обязанъ былъ своимъ спасеніемъ на ніжоторое время Вассіанъ за свое противоръчие разводу. Но уже послъ этого обстоятельства судьба Вассіана въ умѣ великаго князя была рѣшена. Человѣкъ, не терпъвшій никакихъ противорьчій, онъ не могъ простить его и Вассіану. Въ то же время великій князь хорошо понималь, что Вассіанъ стоитъ на сторонъ правды и прямо обрушиться на него одновременно съ Максимомъ---это значило бы выдать себя голо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исповъд. въры, соч. Максима Грека, ч. II, 375, ч. I, 35.

<sup>2</sup> Описаніе рукоп. синод. библ., отд. П, кн. 2, 578-581.

<sup>\*</sup> Караманнъ, т. VII, 180—181, прим. 343—345.

вой на судъ общественнаго мићнія, которое и безъ того уже было возбуждено сильно противъ ръдкаго по своей несправедливости поступка великаго князя. Преследованіе такимь виднымь лиць, какъ Вассіанъ и Максимъ, послужило бы для общества новою пищею для нападокъ на в. князя, которое основательно увидьло бы въ немъ новую возмутительную несправедливость съ его стороны и окружило бы Максима и Вассіана ореоломъ невинныхъ страдальцевъ. А этого никакъ не хотелось в. князю; цочему онъ повелъ дело съ Вассіаномъ дипломатическимъ путемъ. Максимъ, какъ человъкъ болве опасный для развода, пострадаль, причемъ паденіе это такъ обставлено было со внъшней стороны благовидно, что за массою подобранных разнообразных обвиненій трудно было выділить первую причину его паденія. А Вассіанъ, который по своему образованію стоялъ неизміримо ниже Максима, потому самому меніве представлялъ опасности для великаго князя. Вотъ почему князь нъкоторое время терпилъ Вассіана при себь и даже иногда обнаруживалъ по отношенію къ нему знаки видимаго своего благоволенія <sup>1</sup>. Такъ продержался Вассіанъ нѣсколько лѣтъ. Великій князь совершенно охладълъ къ своему бывшему любимцу. Враги Вассіана, члены высшей духовной јерархіи съ митрополитомъ Даніиломъ во главъ, употребляли всъ средства къ тому, чтобы окончательно удалить Вассіана отъ в. князя и съ нетерпенісмъ выжидали случая, чтобы сдълать на него нападение. И вотъ, когда въ 1530 году отъ втораго брака великаго князя 2 родился сынъ, въ которомъ счастливый отецъ увидёль для себя благословение неба, тогда-то онъ съ нъкоторымъ сознаніемъ своей правоты могь напомнить Вассіану его прошлую вину для того, чтобы свести съ нимъ свои давніе счеты. А второй судъ надъ Максимомъ 1531 года, въ которомъ последній представляся между прочимъ политическимъ преступникомъ и на который привлеченъ быль къ допросу Вассіанъ, какъ единомышленникъ (на него, значитъ, могла быть брошена тинь подозринія и въ политической чеблагонадежности, какъ это сдълано было съ Максимомъ) и соучастникъ Максима, ясно далъ понять врагамъ Вассіана, что наконецъ настало время, когда они могутъ съ своей стороны разсчитаться съ Вассіаномъ, столь

<sup>1</sup> Акты Археогр. Экспед., т. І, № 173, 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полное собраніе русскихъ льтописей, т. VI, 265, Карамзинъ, т. VII, 157—158.

ненавистнымъ имъ за его полемику о монастырскихъ имуществахъ и за ѣдкія нападки на роскопную жизнь высшаго духовенства и монашества. Что дѣйствительно въ осужденіи Вассіана Косаго играла выдающуюся роль и личная вражда митр. Даніила п его многочисленныхъ сторонниковъ—это видно изъ того уже, что поводы, по которымъ судился Вассіанъ въ 1531 году, существовали и извѣстны были всѣмъ цѣлые десятки лѣтъ ранѣе, но тѣмъ не менѣе выдвинуть ихъ сочли возможнымъ только теперь, когда видимо наступили благопріятныя къ тому обстоятельства.

Судъ надъ Вассіаномъ начался немедленно послѣ втораго суда падъ Максимомъ Грекомъ, именно 11 мая 1531 года. Главнымъ обвинительнымъ пунктомъ противъ Вассіана послужилъ составленный имъ списокъ кормчей. Прежде всего виною противъ него здъсь выставлено было вообще его отношение къ праву церковнаго учительства. Митрополить Даніиль, главный обвинитель и судія Вассіана, на соборь высказываеть отрицательный взглядъ на право церковнаго учительства по предметамъ въры и нравственности людьми простыми, не облеченными никакой јерархической властію. «Какъ ты осмелился на таковое дело? спрашивалъ Даніилъ подсудимаго Вассіана, имья въ виду составленный имъ сборникъ церковныхъ правилъ, ты ни апостолъ, ни святитель, ни священникъ. Священное писаніе и божественныя правила воспрещаютъ простымъ человъкомъ, инокомъ и мірскимъ, на божественная и священная правила, на уставы же, и чины, и на законы, и на престолы учителей наскакати... и учити и составляти инако что, аще что и добро быти имать мнится» 1. Отрицательный взглядъ на вмишательство въ церковныя дела и въ учительство церковное лицъ, не облеченныхъ духовной властію, высказываемый здёсь Даніиломъ, не есть только его личный взглядъ, а есть взглядъ всей Волоколамской школы, по которому представители ея діаметрально расходились съ заволожцами. Въ совершенную противоположность Даніилу Вассіанъ такъ смотрѣлъ на свой правственный долгъ и положение: «нужа ми належитъ, святымъ писаніемъ просвіщаемому, проповідати всімъ человікомъ путь спасенія. Что убо обижу васъ, братіе, аще о спасеніи моемъ и ващемъ собесъдую съ вами? Ниже бо азъ первый, ниже по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пръніе Данімла съ Вассіаномъ-старцемъ. Чт. въ Общ. Истор. іг Древи. Рос. 1847 г., № 9, отд. IV, 2.

слѣдній о семъ бесѣдую. Полна изначала Спасова церкви глаголавшихъ о злобъ и добродътели и за истину возненавидъныхъ бывшихъ, нетокмо архіереевъ и священниковъ и прочаго чина церковнаго, но и инокова и простиова ревность Божію показавшихъ; всёмъ бо божественныя ревности отворися, и блаженъ иже сіе совлечется законнъ» 1. Точно въ такомъ же духъ одинаково съ Вассіаномъ высказывался о правѣ учительства и Максимъ Грекъ 2. Вассіанъ и Максимъ одинаково проводили прекрасный взглядъ на всеобщую обязательность учительства (частнаго) внъ церкви. Впрочемъ и м. Даніилъ не всегда бываетъ въренъ высказанному имъ отрицательному взгляду на право частнаго учительства не јерархическими лицами. Въ его сочиненіяхъ встрьчаются наставленія, которыя приближаются ко взгляду на этотъ предметъ Вассіана и Максима. На самомъ соборъ противъ Вассіана Даніилъ безусловно не отвергалъ существованія историческихъ фактовъ, говорящихъ въ его пользу, но только онъ не распространяль на него ихъ оправдывающаго значенія. «Въ ніжая времена бываще, говориль митрополить на соборъ Вассіану, скудости ради нъкихъ сущихъ не священныхъ понужали на церковное служение и вкое, премудрыхъ и блаженныхъ святыхъ мужей, а нестропотныхъ и развращенныхъ, якоже ты стропотная и развращенная глаголеши, и учиши, и пишеши». Развращенность Вассіана, по взгляду митрополита, выразилась, какъ увидимъ ниже, въ составленіи имъ новой редакціи кормчей книги.--Высказаться категорически противъ вмѣшательства мірянъ въ дѣла учительства въ церкви отчасти побудило Даніила чувство досады и озлобленія, какое онъ питалъ къ Вассіану за его церковно реформаторскую діятельность, въ которой онъ тімъ не менте совершенно игнорировалъ власть митрополита, лица, по своему положенію самаго компетентнаго въ этомъ ляль.

Отчасти уже извъстенъ характеръ кормчей Вассіана. Она написана въ полемическомъ духъ. Основаніемъ для нея послужилъ номоканонъ п. Фотія, но въ ньеколько измѣненномъ видъ. Онъ содержалъ въ себъ не одни указанія на церковныя правила, излагавшіяся досель отдъльно отъ него, но соединялъ въ себъ и самыя апостольскія, соборныя и отеческія правила вмѣстъ съ толкованіями на нихъ, которыя въ немъ располагались по гранямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Полемическія соч. Вассіана. Прав. Собесід. 1863 г., III, 182—183.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. I, 35, ч. II, 334.

и главамъ. Такой измъпенный характеръ избраннаго Вассіапомъ основанія для своего сборника правиль не есть діло его личнаго произвола и его собственное произведение. Онъ избралъ его уже готовымъ, такъ какъ въ его время существова и подобныя измъненныя редакціи Фотіева номоканона 1. Особенность кормчей Вассіана, расположенной по системѣ Фотіева номоканона, заключалась только въ томъ, что въ ней помъщены правила церковныя, съ толкованіями, полныя, тогда какъ въ другихъ редакціяхъ, сходныхъ сь Вассіановой кормчей, находились правила, расположенныя по гранямъ номоканона, но только въ сокращенномъ видъ. Избранный Вассіаномъ оригиналь для кормчей имблъ весьма важное значение въ его глазахъ потому, что въ пемя не находилось другихъ (неканопическихъ) статей, особенно благопріятствовавшихъ вотчиннымъ правамъ монашества. Огсюда само собой понятно, что въ собраніе правиль Вассіана не вошли многія изъ статей, находившихся въ тогдашнихъ общераспространенныхъ кормчихъ, а нѣкоторыя если и вошли, то въ измѣненномъ или сокращенномъ видъ. Замъчательные всего то, что Вассіанъ исключилъ изъ своей кормчей такія наприм. драгоцівнныя для защитниковъ церковныхъ имъній статьи: подложное слово св. отцовъ пятаго вселенскаго собора на обидящихъ св. божія церкви, всі вообще такъ называемые градскіе законы греческихъ царей на пользу церкви, и церковные уставы русскихъ князей св. Владиміра и Ярослава. Нъкоторыя другія изъ русскихъ статей, помъщавшихся въ корм чихъ, Вассіанъ помъстилъ и въ своемъ сборникъ 2. Съ другой стороны Вассіанъ внесъ въ свою кормчую совершенно новыя статьи, направленныя противъ вотчиныхъ правъ русскихъ монастырей: таково, наприм., сказаніе старца Максима св. горы къ старцу Вассіану о св. горъ жительства з и особенно приложенный имъ къ своей кормчей, имъ самичъ составленный, при пъкоторомъ только содъйствіи Максима извъстный уже трактатъ противъ вотчинныхъ правъ монастырей подъ заглавіемъ: «собраніе нѣкоего старца на воспоминаніе своего об'єщанія отъ св. писанія о отверженіи міра». Теперь вполнъ становится понятенъ смыслъ соборнаго обвиненія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макарій, Истор. Русской Церави, т. VIII, Спб. 1877, 149—150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Наприм., правила Іоанна митроп. русскаго, н'всколько правилъ изъ ответовъ Нифонта, архіеп. Новгород., Кирику.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Оно напеч, въ Собранія Соч. Максима Грека, ч. III, 243-245.

м. Даніиломъ Вассіана въ томъ, что онъ въ той «божественной книзѣ (кормчей) малую сію нѣкую часть къ своему малоумію уголна написалъ, а иная вся размѣталъ сложенная и сочетанная св. отцы съ прежними соборы и съ послѣдними». Подобное же обвиненіе Даніилъ формулировалъ противъ Вассіана въ еще болѣе рѣзкой формѣ: «многое, говорилъ онъ на соборѣ, отъ апостольскихъ правилъ, и отъ седьми вселенскихъ соборъ, и отъ мѣстныхъ, и особь сущихъ, и отъ градскихъ законовъ и иная многа отъ древнихъ лѣтъ сочетанная во священныхъ правилахъ выставилъ еси и отмѣталъ» 1. Въ словахъ обвиненія есть преувеличенія по отношенію къ правиламъ соборовъ, которыя Вассіанъ сохранилъ у себя, но есть и много истины, наприм. указаніе на исключеніе градскихъ законовъ.

Такой характеръ Вассіановой кормчей и помимо своей полемической тенденціи возмущалъ м. Даніила и членовъ собора. Даніилъ на существовавшую въ Россіи кормчую смотрѣлъ какъ на непререкаемый авторитетъ, запечатлѣнный характеромъ священной неизмѣняемости, и вообще считалъ ее за книгу богодухновенную. Даже градскіе, помѣщенные въ кормчей, законы, и тѣ, по его взгляду, раздѣляютъ право неизмѣняемости и священной важности, такъ какъ они «священнымъ правиламъ послѣдуютъ». Здѣсь митрополитъ только въ другихъ словамъ повторяетъ взглядъ Іосифа Волоцкаго, который о градскихъ законахъ выражается, что «они подобни суть пророческимъ и апостольскимъ и св. отецъ посланіямъ» 2.

Замъчательна аргументація, какою пользуется митрополить для доказательства своей мысли о неизмѣняемости и неприкосновенности кормчей. Вся она сводится къ ссылкамъ на давность существованія кормчей: «тое книги (кормчей), говоритъ Даніилъ, не смѣе никто же разрѣшити, или чѣмъ поколебати отъ седьмаго собора до русскаго крещенія, и въ нашей русской земли та книга больше пяти сотъ лѣтъ соборную церковь содержитъ, и все православное христіанство просвѣщаетъ и спасаетъ, отъ великаго князя Владиміра и донынѣ неразрушима и непоколебима была ни отъ кого въ тѣхъ лѣтѣхъ святыхъ великихъ чудотворецъ, святителей,

<sup>1</sup> Првніе Данінла съ Вассіаномъ, 2. 7.

<sup>•</sup> Просвытитель, 588. 536.

преподобныхъ отець, премудрыхъ и многоученыхъ, искусныхъ божественному писанію,—тѣ вс ѣ святіи по тѣмъ правиламъ сами жили и спаслися и людей учили и спасли» 1. Послѣднія слова Даніила напоминають собою и вполиѣ аналог ичны съ тѣми доводами, какіе представляли строгіе ревнители буквы противъ книжныхъ исправленій Максима Грека 2. Съ другой стороны утвержденіе Даніила о томъ, что за все время существованія христіанства на Руси кпига правилъ церковныхъ сохраняла одинъ и тотъ же видъ «(неразрушима и непоколебима)», не вполнѣ точно и исторически не совсѣмъ вѣрно: она напрогивъ имѣла разныя редакціи и въ разное время дополнялась и измѣнялась въ своемъ составѣ 3.

При своемъ взглядѣ на значеніе кормчей въ области религіозноцерковной жизни Даніилъ естественно діаметрально расходился съ Вассіаномъ, и на его собраніе церковныхъ правилъ смотрѣлъ, какъ на «разрушеніе божественныхъ правилъ и заповѣдей святыхъ апостоловъ и вселенскихъ и помѣстныхъ соборовъ, и св. отецъ», а самый его поступокъ онъ относилъ къ разряду такихъ, которые «отъ вѣка не бывали». Подъ вліяніемъ такого взгляда м. Даніилъ съ полнымъ убѣжденіемъ въ истинѣ своихъ словъ выразился о Вассіанѣ, что онъ «составляетъ супротивная святѣй, божественнъй, соборнъй церкви», и что онъ развратилъ на свой разумъ святую ведикую книгу правильную (т. е. книгу правилъ)» <sup>4</sup>. Въ этомъ именно смыслѣ митрополитъ и формулировалъ, какъ уже было видно, свое обвиненіе противъ Вассіана.

Неизмѣняемость кормчей книги, на которой настаиваль Даніиль, сама собой исключала возможность какой либо передѣлки, исправленій, сокращеній, дополненій ея, а тѣмъ болѣе составленія новой ея редакціи. Поэтому вторымъ обвинительнымъ пунктомъ противъ Вассіана послужилъ поднятый Даніиломъ вопросъ о томъ, какое имѣлъ опъ право составить новый сборникъ правилъ. Вас-

<sup>•</sup> Првніе м. Дан. съ Вас., 1.

<sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. III, 88.

з Павловъ, Первоначальный Славянорусскій Помокановъ, Казань, 1869 г., 80—81. Розенкампоъ, Обозръне Кормчей кинги, Макарій, Ист. Рус. Церкви., т. V, 1—30; т. VIII, 143—168.

<sup>·</sup> Првніе м. Даніила съ Вассіапомъ, 2-3.

сіанъ сосладся на позволеніе, данное ему митрополитомъ Варлаамомъ и соборомъ. — «Варлаамъ меня митрополитъ на то понудилъ со священнымъ соборомъ, а былъ на томъ соборѣ Вассіанъ, архіепископъ Ростовскій, и Симеонъ Суздальскій, и Досивей, епископъ Крутицкій», такъ отвъчаль Вассіанъ на предложенный ему митрополитомъ вопросъ о томъ, какъ онъ осмелился дерзнуть подвергнуть переработкъ кормчую. Дъйствительно, Вассіанъ говорилъ правду относительно позволенія, даннаго ему м. Ваарлаамомъ. Митрополитъ Вардаамъ самъ сознавалъ неудовлетворительное состояние современной кормчей, но все таки опасался подвергнуть ее коренному исправленію и потому взяль условіе съ Вассіана ничего не выкидывать изъ кормчей, и примирение противоръчий предоставиль критической способности каждаго читающаго: «ибо, говорилъ онъ, кто имъетъ цъломудренный разумъ, тотъ будетъ держаться лучшаго, что угодно Богу». Ограниченіе, какимъ обставилъ м. Варлаамъ свое позволеніе пересмотръть кормчую, Вассіаномъ не выполнено на самомъ дълъ: въ его собрании правилъ находилось нъсколько выпусковъ, существование которыхъ противоръчило заявлению м. Варлаама. Но темъ не менте подвергать сомитнію въ самомъ принципъ данное м. Варлаамомъ Вассіану позволеніе невозможно. Въ послішсловін всёхъ списковъ Вассіановой кормчей находится указаніе на то, что она «списана по благоволенію митрополита Варлаама». 1 Думать, чтобы Вассіанъ здъсь ръшился злоупотребить именемъ м. Варлаама, съ которымъ онъ находился въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ, также невозможно. Кормчая Вассіана написана была еще при святительствъ Варлаама, за пять лъть до его удаленія, а въ такой значительный промежутокъ времени подлогъ Вассіана, еслибы только онъ действительно существоваль, должень быль бы обнаружиться. При томъ нужно им'ять въ виду и то весьма важное въ данномъ случав обстолтельство, что Вассіанъ ни отъ кого не скрывалъ своей кормчей, и одинъ изъ списковъ ен находился даже у великаго князя.

Одинъ изъ тъхъ архіереевъ, на которыхъ Вассіанъ указалъ, какъ на свидътелей и участниковъ даннаго ему м. Варлаамомъ и его соборомъ позволенія, именно Досивей Крутицкій, находился теперь на лицо и принадлежалъ къ числу членовъ собора, судив-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Импер. Публич. библ., F. II, № 74, л. 447. А. Павловъ, Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи. 72--73.

шаго Вассіана. Митрополить, послів отвіта Вассіана, обратился къ Досивею съ вопросомъ о томъ, дъйствительно ли м. Варлаамъ и состоявшій при немъ соборъ им вли сов втъ разрушить божественныя правила и отвергнуть древнее ихъ изложение, замънивъ ихъ новымъ неприличнымъ. Досивей вполить отвергъ слова Вассіана. Онъ говорилъ, что онъ на томъ соборѣ не былъ и даже не слышалъ о немъ, и что м. Варлаамъ пичего подобнаго Вассіану не приказывалъ. Въ подтверждение своихъ показаний владыка Досиоей сосладся на исторические факты, - «Съ того времени, какъ Вассіанъ написалъ свои правила, прошло четырнадцать лътъ, такъ говорилъ Досиоей митрополиту на слова Вассіана, между твиъ какъ Вассіанъ, архіепископъ Ростовскій, и Симеонъ, владыка Суздальскій, преставились шестнадцать лівть тому назадъ; значить, за два года до составленія Васссіаномъ своихъ правилъ 1. Дівіствительно, Досивей Крутицкій говорилъ правду по отношенію къ владыкамъ Вассіану Ростовскому и Симеону Суздальскому, — оба они умерли въ 1515 году. Является такимъ образомъ противоръчіе между заявленіями князя Вассіана и историческими фактами. Но это не значить, чтобы Вассіанъ говориль ложь. Если бы опъ хотьль клеветать и отделываться лживыми показаніями, то онъ ни въ какомъ случав не сослался бы въ свидетели даннаго ему благословенія на присутствовавшаго здісь Досиося Крутицкаго, который, конечно, тотчасъ же обличиль бы его въ клеветь и искаженіи фактовъ. Между тімъ изъ объясненія Вассіана видно, что онъ, вполнъ увъренный въ правотъ своихъ заявленій, нисколько не поственился сослаться и на присутствовавшаго предъ нимъ Досиося Крутицкаго. Съ другой стороны, въ позволеніи и благословеніи на трудъ Вассіана со стороны м. Варлаама не можетъ быть никакихъ сомивній, а отсюда можно заключить и о согласіи съ Варлаамомъ и другихъ владыкъ, въ числѣ которыхъ могли быть и всѣ указанные Вассіаномъ. Разность во времени объясилется легко. Кормчая Вассіана написана въ 1517 году, но благословеніе митрополита и собора на ея написаніе могло быть получено несравненно ранве, паприм., въ 1515 году, когда въ Москве действительно составился (въ мартъ) соборъ по случаю избранія и посвященія епископа въ Смоленскъ 2. Притомъ надпись въ послесловіи Вассіановой корм-

<sup>1</sup> Пръніе митр. Данімла съ Вассіаномъ, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. лътоп., т. VI, 257.

чей отличается своей неточностью. Изъ нея видно, что кормчая Вассіана какъ будто написана въ 1517 году, тогда какъ на самомъ дълъ Вассіанъ продолжалъ работать надъ ней и послъ этого времени, по прибытіи въ Россію Максима Грека, который явился сюда только въ 1518 году.

Понятно, какъ долженъ былъ подъйствовать на Вассіана отказъ Досиося Крутицкаго. Указывая на него, какъ на свидътеля и очевидца даннаго ему м. Варлаамомъ позволенія, Вассіанъ могъ съ правомъ разсчитывать, что онъ, хотя бы и былъ на сторонѣ его противниковъ, но тѣмъ не менѣе затруднится съ очей на очи отказаться отъ того, что было. Но разсчетъ подсудимаго оказался не вѣренъ, и потому онъ послѣ всѣхъ заявленій Досиоея замѣтилъ съ видимой горестью: «ино, господине, воленъ Богъ, да ты». Дѣйствительно, Вассіанъ теперь ясно увидѣлъ, что на соборѣ все настроено противъ него и для осужденія его, — измѣняютъ даже истинѣ.

Поведеніе Досибея объясняется желаніемъ его угодить митрополиту. Это тѣмъ болѣе для него представлялось возможнымъ, что
Даніилъ вмѣсто того, чтобы поставить прямой вопросъ о томъ,
отъ кого Вассіанъ получилъ, право на написаніе кормчей, значительно и существеннѣйшимъ образомъ измѣнилъ смыслъ обвипенія, когда онъ поставилъ Досибею вопросъ о томъ: былъ-ли совѣтъ разрушить божественныя правила? При такой формулировкѣ
вопроса Досибею ничего не оставалось дѣлать, какъ только отвѣчать отрицательно, иначе онъ самъ могъ попасть въ число подсудимыхъ.

Отъ общаго осужденія въ незаконномъ составленіи кормчей м. Даніилъ перешелъ къ разсмотрѣнію отдѣльныхъ. частныхъ мыслей, составляющихъ ея содержаніе. Митрополитъ обвинительнымъ пунктомъ противъ Вассіана выставилъ извѣстное его выраженіе, находящееся въ послѣсловіи его кормчей, что «есть во святыхъ правилахъ супротивное Евангелію, Апостолу и св. отецъ жительству». Мысль эта дѣйствительпо принадлежала Вассіану и до нея онъ дошель не случайно, но путемъ долгаго критическаго изученія кормчей, на которое онъ вызванъ былъ полемикою по вопросу о вотчинномъ правѣ монастырей. Вассіанъ и не отказался нисколько отъ своихъ словъ и только указалъ своимъ судьямъ поводъ, по какому онъ такъ высказался, и то примѣненіе, какое онъ давалъ выска-

занной имъ мысли, замътивъ кратко, что онъ это писалъ «о селъхъ».

Кормчая Вассіана написана имъ въ связи съ развитіемъ полемики по монастырскому вопросу, какой въ то время сосредоточивался на праві монастырей владіть вотчинами. Митрополить Даніилъ въ отрицательномъ ваглядъ Вассіана видълъ величайшее преступленіе, оскорбляющее собой всю русскую церковь. Предшествовавшія обвиненія Даніила, указывавшія на отсутствіе права Вассіана написать кормчую, составляли только введеніе и служили благовиднымъ предлогомъ къ главному обвинительному пункту, который сосредоточивался на отрицательномъ взглядв Вассіана на право монастырей владіть вотчинами. Митрополить такъ и формулировалъ свое обвинение: «вотъ ты, говорилъ онъ, обращаясь къ подсудимому, написалъ въ своихъ правилахъ: инокомъ жити по свангелію, сель не держати, не владіти ими» 1. Обвиненіе вполнів върное. Дъйствительно, Вассіанъ такъ и буквально выражался въ своемъ канопическомъ трактатъ, составляющемъ приложение къ его кормчей <sup>2</sup>. Взглядъ Вассіана казался для митрополита хулой, поруганіемъ всего русскаго монашества.— «Написалъ еси въ своихъ книгахъ, говорилъ Даніилъ Вассіану, многія на нихъ (монаховъ) строки хульныя, и законопреступныя, и проклятія достойныя». Здись митрополить повторяеть только взглядь на значение полемики Вассіана по монастырскому вопросу, высказанный еще Іосифомъ Волоцкимъ. Всъ худенія Вассіана на современное монашество сосредоточивались, какъ извъстно, на развитіи имъ идеи о несоотвътствіи иноческихъ обътовъ съ правами монаховъ на владъніе землями и крестьянами.

На предложенное обвиненіе въ хуль на монашество Вассіанъ отвычаль кратко, что въ Евангеліи писано: «не велыно сель монастырямь держати». Отвыть дань впозны въ духы проповыди Вассіана о безусловной монашеской нестяжательности и на его языкы имыль глубокій, внутренній смысль. Въ своей проповыди о нестяжательности Вассіанъ руководствовался, какъ извыстно, болые всего духомъ евангельскаго ученія, и въ опредыленіи и въ

<sup>&#</sup>x27;Пртніе м. Данінла съ Вассіаномъ, 2-3. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Импер. Пуб. библ., F. II, № 74, л. 376—377. Рукоп. Моск. Дух. Акад. №  $^{183}/_{588}$ , л. 207—218. Тихоправова, Летописи рус. литер и древн., т. V, отд. III, 140.

оценке иноческаго служенія и подвигове исходиль изъ евангельских изреченій Спасителя о самоотверженіи и несеніи креста Христова, которыя уже никакимь образомь не могли гармонировать съ действительными условіями жизни, въ какихъ находилось тогдашнее русское монашество. Между темь для м. Даніила и членовъ собора, людей болье обрядоваго, формальнаго направленія, ответъ Вассіана не только не могь быть признань сколько нибудь удовлетворительнымь, но онъ представлялся по крайней мерт м. Даніилу новой виною Вассіана, который своимъ ответомь, по его взгляду, только «оболгалъ божественное писаніе и священныя правила».

Для опроверженія митиія Вассіана о незаконности и неприличіи монастырямъ владьть вотчинами митрополить вельлъ прочитать ему «евангеліе отъ божественныхъ писаній и иныхъ многихъ правиль, оть житій святыхь». Выраженіе весьма важное. Оно характеризуетъ Даніила, какъ представителя книжнаго просвіщенія, чуждаго критическаго отношенія къ своимъ знаніямъ и ихъ источникамъ. На сколько одностороненъ является здъсь Вассіанъ, исходя изъ одного ученія Евангелія, понимаемаго въ его строгомъ и каноническомъ сиыслъ; настолько же равнымъ образомъ одностороннимъ выступаетъ и м. Даніплъ, когда онъ авторитетъ евангельскаго ученія распространяеть и на житія святыхъ и ставить такимъ образомъ какъ и строго евангельское ученіе, такъ и частное сказаніе о какомъ либо святомъ въ одинъ уровень и въ одинаковое положение безусловной обязательности для христіанина. Еще зам'ьчательные здысь то обстоятельство, что вы прочитанномы по приказанію Даніила Вассіану «евангеліи отъ божественныхъ писаній» не находится ни одного собственно евангельскаго изреченія, а опроверженія главнымъ образомъ заключаются въ ссылкахъ на житія святыхъ п на разныя правила. Митрополитъ Даніилъ въ опровержение словъ Вассіана привелъ свидътельства св. Симеона, Новаго Богослова, Оедора Студита и данныя, взятыя изъ житій святыхъ Николая, игумена Студійскаго монастыря, Саввы, архіепископа Сербскаго, и отъ патерика объ авът Геласіт. Самою существенною частію опроверженія служать приводимыя Даніиломъ каноническія данныя, именно: толкованіе Өеодора Вальсамона на XXIV правило четвертаго вселенскаго собора; ссылка на XLIX правило Трульского собора; на книгу Никона Черногорца (шестьдесять третье слово его пандекть) и на градскіе законы. Нікоторые изъ приводимыхъ здёсь противъ мненія Вассіана доводовъ

извъстны изъ сочиненія Іосифа Волоцкаго: «О грабителехъ церковныхъ», и здёсь только повторяются Даніиломъ 1. Вся сила приводимыхъ Даніиломъ противъ Вассіана доказательствъ сосредоточивается на встръчающихся въ нихъ выраженіяхъ о существованіи при монастыряхъ «селъ». Конечно, въ глазахъ самого Даніила его доказательства представлялись неоспоримыми и вполнъ въскими. Въ его представленіи съ выраженіемъ «село» непремѣнно соединялось понятіе объ изв'єстномъ участк' земли, населенномъ крестьянами. Такъ смотрела тогда на это вся книжная Русь. Но для Вассіана свидітельства, приводимыя Даніиломъ, весьма мало иміли силы и убъдительности. Онъ хорошо теперь зналъ громадное различіе, какое существуетъ въ понятіяхъ «села», въ русской книжности и въ церковной письменности греческой. Онъ сообразно греческимъ подлинникамъ, сдълавшимся ему извъстными чрезъ Максима Грека, съ названіемъ «села» соединялъ представленіе не болье какъ только объ извъстномъ участкъ земли, но безъ крестьянъ. Съ другой стороны, нъкоторыя изъ приведенныхъ Даніиломъ противъ Вассіана доводовъ, разсматриваемые съ строго критической точки зранія, теряють силу своей доказательности. Въ подлинникъ толкованія Вальсамона на XXIV правило IV вселенскаго собора вовсе не находится слова «село», соотвътствующаго русскому значенію вотчины съ крестьянами, а въ немъ говорится только вообще о неприкосновенности движимаго и недвижимаго монастырскаго имущества <sup>2</sup>. Замичательные всего еще здысь то,

<sup>•</sup> Пртніе Дамінла съ Вассіаномъ, 37. Сравн. рукопись Император. Публичн. библ., Q. XVII, № 15, л. 68—287. Тамъ и здѣсь, напр. находятся сказація объ аввѣ Геласія, ссылки на 24 правило IV вселенскаго собора.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Migne. Patr. Curs. complet. Ser. graec. tom. CXXXVII. Theodori Balsamoni tom. 1, pag. 472—473.

Вообще въ древнихъ славянскихъ кормчихъ замѣтны неточность и наслоенія, можетъ быть, даже преднамѣренныя, особенно рѣзко бросающілся въ глаза въ тѣхъ правилахъ, которыя касаются права монастырей владѣть землями и крестьянами. Въ старопечатной кормчей, въ толкованіи на 24 правило IV вселенскаго. Халкидонскаго, собора находится между прочимъ такое выраженіе: «да сохраняютъ же имѣнія ихъ (монастырей) и стяжанія, села и впнограды и вся прочая неотъемлема и не отходна отъ нихъ». Эти слова взяты изъ толкованія Аристена, которое въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ читается такъ: «фиλάттєобої δє καὶ τὰσ ἀκινήτουσ αὐτοῦ κτήσισ ἀνεκοιήτουσ». См. старопечатную кормчую 1653 г. изданія Московскаго, л. 103. Сравн. Мідпе. Раіг. Curs. complet. Ser. graec. t. CXXXVII, рад. 473. Въ подлинникѣ толкованія не оказывается ничего соотвѣтствующаго

что м. Даніиль опровергаеть Вассіана между прочимъ, ссылаясь на такое правило, которымъ пользуется и Вассіанъ, какъ доказательствомъ своего отрицательнаго взгляда на земельныя владінія монастырей. Такъ, м. Даніилъ противъ мивнія Вассіана выставилъ толкованіе Вальсамона на XXIV правило IV вселенскаго собора; оно же находится и въ каноническомъ трактатъ Вассіана, какъ доказательство, подтверждающее истинность проводимой имъ мысли. Извъстно, что Вассіанъ въ своемъ трактать помъстиль новый переводъ нъсколькихъ правилъ и толкованій на нихъ, сдъланный для пего Максимомъ Грекомъ. Въ числъ вновь переведенныхъ Максимомъ правилъ находилось и XXIV правило IV вселенскаго собора и равно какъ толкование на него Вальсамона. До Максима Грека у насъ на Руси вовсе не были извъстны толкованія правилъ Вальсамона 1. Только Максимъ Грекъ, несомнънно по настоянію Вассіана, сдівлаль переводъ правиль съ толкованіями, причемъ помівщены были и толкованія Вальсамона 2. Такъ какъ до Максима

словамъ славянскаго перевода: «села и винограды». Еще примъръ: см. толкованіе на 12 правило VII вселенскаго собора. Кормчая 1653 года, л. 214. Мідпе. Patr. Curs. complet. Ser. graec. t. CXXXVII, рад. 953. Подроби. у Горчакова, о земельныхъ владъніяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и свят. синода 135—168.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Розенкампфъ, Обозръніе кормчей книги, по первому изданію, 9. 76. Макарій, Исторія Русской Церкви, т. VIII, 157.

<sup>2</sup> Историческія свидітельства о переводів Максимомъ Грекомъ правиль н толкованій очень въски: свидътельство патріарла Іоакима (Остевъ, Казань, 1865 г., 30 - 31), монаха Евфимія (рукоп. библ. А. И. Хлудова въ Москвь, № 77, л. 1—17). См. также, Поповъ, Описаніе библіотеки Хлудова, М. 1872. 201 — 203. Макарій, Исторія Руск. Церкви, т. VIII, 158, прим'яч. 199, Вассіана Косого (его каноническій трактатъ, приложенный къ его собранію кормчей). Въ трактатъ Вассіана находятся только переводы трехъ соборныхъ правиль, несомн'ыно сд'ьданныхъ Максимомъ. Но имья въ виду то обстоятельство, что толкованія Вальсамона встръчаются и въ сочиненияхъ м. Данииза (толкование на девятое правило св. Василія Великаго въ 15 словъ его соборника) и въ сводной кормчей (Розенкампфъ, Обозръніе кормчені книги, приложеніе № VII, 209—312. Здъсь наприм. встръчается толкованіе Вальсамона на 27-е правило св. Апостоль) и даже въ собственныхъ сочиненіяхъ Максима (описаніе рукописей Соловецкой библіотеки, 482-483. Здъсь приведено толкование Вальсамона на 65 правило Трульскаго собора), нужно придти къ тому положению, что Максимъ Грекъ сделаль переводъ полнаго кодекса правиль и толкованій на нихъ. То обстоятельство, что Максимь Грекъ самъ ничего не говорить о своемъ труд в, равнымъ образомъ и то, что въ судъ надъ нимъ почти не затрогивался его переводъ правилъ и толкованій (на со-

Грека на Руси вовсе не существовало перевода правилъ съ толкованіями Вальсамона, то отсюла съ необходимостью слёдуетъ допустить тотъ выводъ, что м. Даніилъ нигдъ не могъ воспользоваться ими, какъ только чрезъ посредство перевода, сделаннаго Максимомъ Грекомъ по настоянію Вассіана і. Отсюда видно, что осуждая Вассіана за написаніе новаго сборника правиль, Даніиль въ то же самое время не затруднился воспользоваться, гдъ это казалось для него нужнымъ, противъ своего врага данными, которыя добыты были благодаря только удивительной настойчивости Вассіана. Во время своихъ преній съ Вассіаномъ на соборѣ Даніилъ привелъ противъ него толкование Вальсамона на XXIV правило IV вселенскаго собора въ томъ самомъ переводѣ, въ какомъ оно изложено въ кормчей Вассіана. Но только опъ иначе отнесся къ толкованію Вальсамона, чемъ Вассіанъ. Въ толкованія Вальсамона ссылки на некоторыя узаконенія царя Юстиніана. Вассіанъ соотв' тственно с д' бланному для него переводу и подлинии ку ограничился только одной ссылкой на эти узаконенія, которыя, нужно сказать, въ глазахъ Вассіана не имѣли никакого значенія, какъ постановленія гражданской власти. Иначе отнесся къ этимъ ссылкамъ Даніилъ. У него кром'в указанія на узаконенія Юстиніана въ толкование Вальсамона внесены и самыя эти узаконения. Въ этихъ узаконеніяхъ Юстиніана по славянскому переводу д'ыйствительно встръчаются слова: «села и винограды».

Отношеніе м. Даніила къ Вассіану по поводу составленія имъ новаго сборника правилъ не отличается строгой послівдовательностію. На соборі 1531 года, судившемъ Вассіана, онъ открыто

борахъ, судившихъ Максима, упоминались вскользь и его «правила»,) ничего не говорятъ противъ возможности его дъйствительнаго существованія, особенно потому, что самъ митрополитъ Даніилъ пользовался переводомъ правилъ и толкочаній, сдъланныхъ Максимомъ, какъ это видно будетъ ниже.

¹ Дѣйствительно, между цитатами Даніила, заключающими въ себѣ XXIV правило IV вселенскаго собора и толкованіе на него Вальсамона, и ссылкой на то же правило и толкованіе, находящіяся въ каноническомъ трактатѣ Вассіана, замѣчается буквальное сходство. Въ цитатѣ Даніила попадаются только ничтожным пропуски нѣкоторыхъ словъ и ошибки, происшедшія отъ неправильнаго чтенія. Въ кормчей Вассіана, наприм., читается: «учащіе», у Даніила—«утощея», слово совершенно непонятное и, очевидно, прившедшее отъ неправильнаго чтенія слова—«учащіе». Срав. Прѣніе Данігла съ Вассіаномъ, 4—5, съ одной стороны и рукоп. Имп. Публ. библ. F. II, № 74, л. 337—338 съ другой. Ср. также старопечатную кормчую 1653 г., л. 352.

заявить о принципъ полной неприкосновенности и неизмънности кормчей книги. Но этотъ самый принципъ Даніилъ самъ нарушилъ своими собственными действіями: онъ самъ трудился, будучи еще въ санъ игумена, надъ составлениемъ собрания кормчей книги и не одинъ, а въ сообществъ другихъ . Существустъ весьма основательное предположение, по которому Даніилу приписывается болье или менье непосредственное участіе въ составленіи особой редакціи кормчей книги, такъ-пазываемой сводной кормчей. 2 Будучи уже митрополитомъ, Даніилъ благословилъ и поручилъ своему ученику и преемнику по игуменству, Нифонту Кормилицину, продолжение начатаго имъ самимъ труда составления сводной кормчей, который и оконченъ быль Нифонтомъ уже при митрополить Макарів, давшемъ по примвру Даніпла на сей трудъ свое благословеніе. Основаніемъ для сводной кормчей послужиль все тотъ же номокановъ патр. Фотія, которымъ воспользовался и Вассіанъ, съ тъмъ только различіемъ, что въ сводной кормчей пом'вщены правила въ ихъ сокращенномъ вид'в и кром'в того послѣ каждой грани здѣсь внесены еще соотвѣтствующія и подходящія статьи, заимствованныя изъ разныхъ греческихъ и русскихъ церковныхъ писателей 3. Такимъ образомъ, Даніилъ, выставляя противъ Вассіана, принципъ неизмѣняемости и неприкосновенности кормчей книги, самъ является непоследовательнымъ, противоръчащимъ своимъ собственнымъ дъйствіямъ. Здъсь впрочемъ непоследовательность более формальная, принципіальная. Если обратить внимание на характеръ сохранившагося въ отрывкъ собранія кормчей Даніила и сводной кормчей и взять въ разсчетъ содержание того, что собственно принадлежитъ въ нихъ Даніилу, тогда придется придти къ тому заключенію, что, собственно говоря, Даніилъ ничего не привнесъ въ кормчую лично отъ себя, отъ своей собственной авторской производительности, какъ-то сяблалъ напротивъ Вассіанъ. Въ сущности составъ кормчей оставленъ имъ безъ изм'вненія. Только въ конців нівкоторыхъ граней ея пом'ящены выписки изъ разныхъ церковныхъ писате-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Воскресен. Новојерусалимской библ. № 28. Чтенія въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847 года, № 7. Опись книгъ Іосифова монастыря, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макарій, Истор. Рус. церкви, т. VIII, 159—160.

Баронъ Розенкампоъ, Обозръніе кормчей книги въ историческомъ видъ
 М. 1829 г. 13—14.

лей и отцовъ церкви, подтверждающія собою нікоторыя излюбленныя идеи собирателя (наприм. о строгомъ преслъдовании еретиковъ) и сгруппированныя имъ несомпънно въ полемическихъ цыляхь. Авторитетность выписокъ не подлежить сомивнію, такъ какъ они принадлежатъ разнымъ отцамъ церкви и общеизвъстнымъ и уважаемымъ церковнымъ писателямъ, такъ что Даніила и другихъ его продолжателей никто не могъ упрекнуть въ некомпетентности того, что привнесе но было ими самими въ кормчую. Между тымъ Вассіанъ очень многое уничтожиль въ своемъ, собраніи кормчей и въ свою очередь впесъ туда и собственный, имъ самимъ написанный, полемическій трактатъ. Сравнительная оцівнка содержанія того, что слівлано для своего собранія кормчей Даніиломъ съ одной стороны и Вассіа номъ — съ другой показываеть, что м. Даніиль могь съ полнымь убъжденіемь въ правот в своих в дъйствій обвинять и судить Вассіана за его попытку измънить неизмъняемый по его взгляду характеръ кормчей книги. Только то обстоятельство, что Даніилъ, осуждая Вассіана за составление имъ новаго сборника правилъ, въ тоже самое время не гнушается пользоваться новымъ переводомъ нъкоторыхъ толкованій, явившихся только благодаря настойчивости Вассіана, помимо того, что бросаетъ тънь на нравственный характеръ митрополита, но оно и противоръчить высказанному имъ самимъ на соборт взгляду о неприкосновенности и неизминяемости кормчей книги. -Вообще нужно сказать, что тамъ, гдв играютъ роль личные счеты, тамъ очень трудно бываетъ выделить истинные взгляды лицъ, которыя ведутъ между собою литературныя состязанія. Это видно и въ преніи митр. Даніила съ Вассіаномъ, въ которомъ каждый изъ нихъ подъ вліяніемъ за тронутаго личнаго чувства увлекается и договаривается до крайпостей. Поэтому требуется большая осмотрительность и осторожность для того, чтобы изъ пренія Ланіила съ Вассіаномъ выдблить истинные взгляды того и друсущности всв обвинительные пункты, вы ставленные митрополитомъ Даніиломъ противъ Вассіана по поводу составленія имъ особаго собранія кормчей книги, имьютъ одинь источникъ, который заключается въ ея полемическомъ характеръ. Вассіанъ существеннъйшимъ образомъ судился за свою кормчуюнастолько, насколько онъ въ ней затрогивалъ жгучій вопросъ своего времени-о монастырскихъ имуществахъ.

На представленные м. Даніиломъ въ защиту вогчинныхъ правъ монастырей доводы Вассіанъ отвъчалъ кратко и уклончиво.

Онъ даже какъ бы холълъ показать видъ, что аргументы его судей дъйствуютъ на него убъдительнымъ образомъ. На указанные ему примъры владънія селами со стороны нъкоторыхъ древнихъ подвижниковъ Вассіанъ зам'віилъ: «тв держали села, а пристрастія къ нимъ не имъли» 1. Отвъть Вассіана скрыто допускаль мысль о совершенно противоположномъ отпошеніи ко владінію селами ифкоторыхъ святыхъ подвижниковъ поздифишаго, ближайшаго къ нему, времени. Дъйствительно, имъя въ виду дальнъйшія объясненія Вассіана на соборь, онъ держаль у себя въ головь эту мысль, когда даваль такой ответь собору. Да и члены собора, и въ томъ числъ м. Даніилъ, хорошо поняли заднія мысли, которыя скрывались за отвътомъ Вассіана, и ухватились за нихъ и выставили ихъ однимъ изъ новыхъ обвинительныхъ пунктовъ противъ Вассіана. Обвиненіе им'вло свою дів потвительную почву и основывалось на скептическомъ отношеніи Вассіана къ святости нъкоторыхъ подвижниковъ, канонизованныхъ въ позднъйшее время, уже на его глазахъ. Какъ человъкъ скептическій и критическаго паправленія, онъ позволиль себъ усумниться въ дъйствительной святости и цълебности мощей св. митрополита Іоны и преп. Макарія Калязинскаго.

Мощи святителя Іоны, умершаго въ 1461 году, обрътены были въ 1472 году <sup>2</sup>. По случаю ихъ обрътенія установлено было празднованіе въ честь св. митрополита Іоны по всей русской земль, и установлено непосредственно по распоряженію великаго князя Іоанна Васильевича <sup>3</sup>. Впрочемъ, окончательная канонизація митрополита Іоны послѣдовала уже въ 1547 году, тогда же по порученію митр. Макарія написано было и житіе его <sup>5</sup>. Трудно опредълть причины, которыя лежали въ основъ сомнѣній Вассіана въ святости м. Іоны. О нихъ можно только гадать. Особенностію характера Вассіана служило между прочичъ и то, что онъ свою ненависть къ людямъ переносилъ и на всѣ дѣйствія, исходившія отъ пихъ. Такъ могло случиться п здѣсь. Чествованіе святителя Іоны установлено было, такъ по крайней мѣрѣ передаютъ пѣко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ирѣніе Даніила съ Вассіаномъ, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Историч. словарь о святыхъ русской церкви, Спб., 1836 г. 136-138.

в Полное Собр. Рус. Летоп, т. VI, 196, подъ 1472 годомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Акты А. Эксп. т. I, № 213, 203. Ключевскій, Древнерусскія житія святыхъ, какъ истор. источникъ. М. 1871 г. 240—243.

торые летописцы, по личной иниціатив великаго князя Іоанна Васильевича, такого человъка, отъ котораго много пришлось пострадать Вассіану, и къ которому онъ, конечно, ничего не чувствоваль кром' вражды и ненависти. Но скептическое отношение Вассіана къ святости Іоны имъло еще свои основанія въ воззръніяхъ школы, къ которой онъ принадлежаль. Извъстно, что заволжцы отрицали всякую компетентность свытской власти въ дълахъ церковныхъ; между тымъ м. Іона былъ канонизованъ по личной иниціативь великаго князя, что для заволжцевь было дъйствіемъ противозаконнымъ. Отсюда Вассіанъ, отрицая законность двіїствій государя въ канонизаціи митрополита Іоны, пришель къ отрицанію и самыхъ последствій этихъ действій, какими была въ данномъ случав канонизація Іоны. Притомъ нужно имвть въ виду то весьма важное обстоятельство, что сомнъние Вассіана въ святости м. Іоны не было исключительнымъ, единичнымъ фактомъ. Даже въ самое житіе Іоны занесено нъсколько примъровъ неуваженія къ этому святителю; еще при жизни Іоны не хотълъ слушать его определеній известный подвижникъ Пафнутій Боровскій; одинъ бояринъ не въридъ святости м. Іоны и потому не принималь его благословеній; существовали такія лица, которыя отвергали нъкоторыя изъ чудесъ, совершенныхъ м. Іон ою 1.

Болье является данныхъ для уясненія скептическаго отношенія Вассіана къ святому Макарію Калязинскому. Личность Макарія и его дъятельность тъсно были связаны съ кружкомъ людей, воснитанныхъ и симпатизировавшихъ идеямъ Іосифа Волоцкаго, и принадлежавшихъ къ числу его приверженцевъ. Святаго Макарія зналъ лично Іосифъ Волоцкій и оставилъ о немъ похвальный отзывъ въ своемъ «отвъщаніи любозазорнымъ». <sup>2</sup> Мощи преп. Макарія открыты были въ 1521 году и канонизація ихъ была совершена м. Даніиломъ. Когда дошелъ слухъ до Москвы о прочсходящихъ отъ св. мощей Макарія чудесахъ, то митрополитъ потребоваль къ себъ на лицо людей, получившихъ исцъленіе. Часть ихъ дъйствительно явилась въ Москву. Для разслъдованія дъла о чудесахъ Макарія Даніилъ отправилъ на мъсто происше-

¹ Житіе м. Іоны въ рукоп. Новг. Соф. баба, № 1491, л. 176 –200. Смотр. также у Николаевскаго, Рус. проповѣдь XV и XVI вв. Журн. Мин: Народн. Просвѣщ. 1868 г., т. 137, 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Рос. 1847 г., № 7, отд. IV, 13.

ствія и совершенія ихъ чудовскаго архимандрита Іону, и уже только после подтвержденія всего слышаннаго о чудесахъ Макарія архимандритомъ Іоною, митрополить созваль соборъ, на которомъ и установлено было чествование мощей преп. Макарія Калязинскаго 1. Особенную, священную ревность къ прославленію мощей св. Макарія оказалъ Юрій Ивановичъ Дмитровскій, братъ великого князя, человъкъ, всъ симпатіи котораго издавна находились на сторонъ Волоколамскаго монастыря и его постриженниковъ в. Такимъ образомъ, личность св. Макарія Калязинскаго постоянно окружена была симпатіями людей, связанныхъ съ традиціями Іосифа Волоцкаго. Между тімь извістна ненависть, какую питалъ ко всему, исходившему и напоминавшему собой Волоколамскій монастырь, Вассіанъ. Тімь болье онь не могь равнодушно отнестись къ дъйствіямъ м. Даніила, его заклятаго и рьянаго іосифлянина, и признать за нікоторыми изъ нихъ права законности, хотя бы эти дъйствія исходили изъ его чистосвященнаго, іерархическаго служенія. Личное неудовольствіе на Даніила за канонизацію Макарія Калязинскаго, Вассіанъ не съумбль скрыть даже и на судившемъ его соборъ. Самая канонизація Макарія Калязинскаго послужила для Вассіана предметомъ для укора, обращеннаго имъ лично къ м. Даніилу.

Своей ссылкой на то, что древніе подвижники благочестія, хотя и владели селами, но не имели къ нимъ пристрастія, Вассі-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. И. П. бабл. Q. І, № 173. Служба и житіе Макарія Калязинскаго. Рукоп. И. П. бабл. взъ древнехранилища Погодина, № 1571, л. 28—47. Рукоп. Моск. Епарх. бабл. при Высокопетровскомъ монаст., №  $^{908}/_{678}$ , л. 118—154. Рукоп. Имп. Пуб. баб. язъ древнехран. Погодина, № 1581, л. 67—83. Лебедевъ. Описаніе Тронцкаго Калязин. мон., Ярославль, 1867 г., 19—22. Никонов. лѣтоп. VI, 227. Митропол. Макарій 1547 г. установилъ всеобщее чествованіе препод. Макарія Калязинскаго. А. А. Э. т. І, № 213, 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> При открытіи мощей св. Макарія онъ прицелъ въ такой религіозный восторгъ, что, по словамъ одного житія Макарія, «пренебреже власть, презр'є величество, не пощад'є драгія одежды, повержеся на землю, молящеся со умиленіемъ». Авторъ статьи: «Описаніе рукописныхъ сборниковъ Новгор. Соф. биб.» отнесъ вышеприведенныя слова къ м. Даніилу, который по вс'ємъ встр'єчавшимся миѣ житіямъ св. Макарія не указывается лично присутствующимъ при открытіи его мощей. Вышеприведенныя слова дъйствительно воспроизводитъ одно житіе Макарія Калязинскаго, но оно относитъ ихъ къ личности князя Юрія Ивановича, а не м. Даніила. См. Л'єтопись занятій Археогр. Коммис. 1864 г., вып. ІІІ, Сиб. 1865 г., 86—87. Сравн. рукоп. Соф. библ. № 1356, л. 746.

анъ подалъ естественный переходъ къ разсужденію вообще объ отношеніи святыхъ чудотворцевъ ко владенію селами. Отв'ять Вассіана быль такъ формулировань, что онъ скрыто предполагаль собою мысль о привязанности чудогворцевъ последняго времени къ земымъ благамъ. Какъ Вассіанъ, такъ равно и м. Даніиль, хорошо знали, кого они разумісли подъ «нынішними», какъ они выражались, чудотворцами. Здёсь ръчь идетъ ни боле ни мене какъ о Макарів Калязинскомъ и о митрополить Іонъ. — «Ты почто мнишь, говорилъ Даніилъ Вассіану на его извъстный отвътъ, и нынъшнихъ чудотворцевъ страстныхъ?» — «Азъ того не въдаю, чудотворцы-ли то были», отвъчаль смълый до дерзости Вассіанъ. Митрополитъ поставилъ въ вину Вассіану то, что онъ не почитаеть святителя Іону.— «Слышали есьмь оть многихь достовбрныхъ, такъ говорилъ митрополитъ Вассіану, яко вси православній покланяются честному гробу и святымъ мощемъ св. Іоны Чудотворца, митрополита всея Руси; да ты-де, Васьянъ, единъ токмо не покланяещися ему». -- «Азъ не въдаю, Іона чудотворецъ-ли», таковъ былъ отвъть Вассіана. Еще ръзче отзывается Вассіанъ о святости Макарія Калязинскаго. Даніилъ обвиняль его въ томъ, что онъ отвергалъ дъйствительность чудесъ преподобн. Макарія. «Да ты-де, Васьянъ, такъ формулироваль свое обвиненіе Даніилъ, говорилъ про чудотворцевъ: Господи, что ся за чудотворцы? сказывають, въ Калязинь Макаръ чудеса творить, а мужикъ быль сельской». Вассіанъ нисколько не отказался отъ своихъ словъ и подтвердилъ обвинение, хотя и при этомъ нашелъ возможнымъ сильно уколоть самого митрополита. - «Азъ его зналь, говориль Вассіань на соборь о Макарів Калязинскомь, простой быль человькь, а будеть ся чудотворець, ино какт вамь любо и ст нимт, чудотворець-ли сей будеть, не чудотворець-ли». Выражение Вассіана: «какъ вамъ любо» прямо било въ глаза митрополиту Даніилу, который самь канонизоваль несколько леть тому назадъ св. Макарія. Несмотря на сделанное Вассіаномъ оскорбленіе, Даніиль удержался въ предблахъ умфренности и видимаго безпристрастія. На слова Вассіана онъ заметиль: «аще восхощешь судити святыхъ, обрящешь многихъ и во святыхъ пророцькъ и во святыхъ апостолькъ, и во архісреекъ, и въ праведныхъ и въ преподобныхъ».... и что для Бога въ деле святости важно пе твлесное благородіе, но духовное» 1. Въ названіи

<sup>1</sup> Пръніе Дан. съ Вассіаномъ, 9, 11.

Вассіаномъ Макарія простымъ сельскимъ мужикомъ никакъ нельзя видъть указанія на его низкое происхожденіе. Іосифъ Волоцкій, лично знавшій преп. Макарія, въ своей повъсти о немъ называетъ его «сродникомъ большимъ бояромъ тверскимъ» и относитъ его происхожденіе къ потомкамъ бояръ Кожиныхъ 1. Самъ Вассіанъ, по его собственному заявленію, лично зналъ преподобнаго Макарія, и потому, понятно, онъ не могъ не знать и о его происхожденіи. Своимъ названіемъ Макарія сельскимъ мужикомь Вассіанъ хотель сказать только о его необразованности, которая по понятіямъ приближала его къ простому классу общества. Потому самому отвътъ Даніила, данный имъ Вассіану по поводу его разсужденія о Макарів, не вполне отвечаль цели и не соответствоваль настоящему смыслу словъ Вассіана, который на всв доводы митрополита въ пользу святости вновь причисленных къ лику святыхъ мужей, замътилъ съ вдкой проніей: чино, господине, въдаеть Богь да ты и съ своими чудотворцы!>.... Вассіанъ допускалъ несомнѣнно и другія выходки противъ недавно канонизованныхъ святыхъ Іоны и Макарія. Поэтому непреувеличеннымъ кажется обвиненіе его Даніиломъ въ томъ, что онъ называлъ чудотворцевъ «смутотворцами», потому что они имъли у монастырей села и люди 2.

Скептическое отношеніе Вассіана къ святости м. Іоны и Макарія Калязинскаго нельзя разсматривать, какъ обнаруженіе крайняго либерализма, отрицающаго почитаніе святыхъ вообще. Вассіанъ на самомъ дълѣ былъ далекъ отъ всего подобнаго з. Его скепсисъ ограничивался только личностями двухъ святыхъ и происхожденіе его обусловливалось частью характеромъ его полемики о безусловной монашеской нестажательности, подъ понятіе которой не совсѣмъ подходили ни Іона, ни Макарій, частью же тѣми побочными обстоятельствами, которыми сопровождалась канонизація того и другаго. Эти обстоятельства сводятся къ личному нерасположенію Вассіана къ тѣмъ лицамъ, которые канонизовали

¹ Рукоп. Волок оламскаго монастыря, хран. въ мон. ризницѣ,  $N_2$  ¹ $^7/_{664}$ . XVI в., л. 162. Подобное и въ житіяхъ препод. Макарія. Рукоп. И. П. биб. изъ древнехр. Погодина,  $N_2$  1571, л. 28—43.

прън. Дан. съ Васс. 3, 11

з «Мы чтимъ, писалъ Вассіанъ противъ обвиненія Іосифа Волоцкаго, кієвскихъ и всёхъ русскихъ чудотворцевъ, и называемъ ихъ зимменосцами». Полем. соч. Васс., Пр. Собес. 1863 г., ч. III, 204—205.

свв. Іону и Макарія. Разсматриваемое съ этой стороны, непочтеніе Вассіана къ свв. Іон' и Макарію свидітельствуетъ не столько о его крайне либеральныхъ противоцерковныхъ воззрѣніяхъ, сколько о недостаткахъ его нравственнаго характера, зараженнаго сильнымъ самолюбіемъ, подъ вліяніемъ котораго онъ не могъ различать въ своей ненависти и ненавистныхъ ему лицъ и ихъ дъйствій, какъ бы посл'єднія справедливы и законны ни были. Скептическое отношение Вассіана къ свв. Іонъ и Макарію не можетъ особенно поражать своей смёлостью и дерзостью и потому, что въ древней Руси такое явленіе не составляло чего-нибудь різкаго и противущерковнаго. Условія канонизацій святыхъ того времени были нъсколько иныя, чъмъ какія существують въ настоящее время. Тогда каждая отдъльная область имъла и чтила мъстныхъ святыхъ, «каяждо своихъ блажила», какъ говорили тогда, и весьма ръдко дълала это въ отношении святочтимыхъ подвижниковъ, принадлежавшихъ къ другой области. Отсюда происходило то, что люди, выбхавиие напр. изъ Москвы, явившись въ Новгородъ, позволяли себь неуважительно относиться къ мъстнымъ новгородскимъ святымъ 1. Съ другой стороны новгородцы делали тоже самое въ отношени святыхъ, почитавшихся въ московской области. Вообще условія канонизація въ древнерусской церкви не отличались строгостію и опреділенностію, что само собой давало широкій просторъ иниціативѣ отдѣльныхъ лицъ, монастырей и наконецъ мъстностей въ дъль канонизаціи того или другаго святаго.

Выходя при оцѣнкѣ монашескаго подвижничества изъ духа строго евангельскаго ученія, Вассіанъ жизнь иноковъ тѣхъ монастырей, которые владѣли селами и крестьянами, признавалъ не соотвѣтствующей требованіямъ евангельскаго самоотверженія и тѣмъ обѣтамъ полной нестяжательности, какіе даетъ каждый инокъ, вступая въ монастырь. Такая точка зрѣнія не гармонировала съ существующими порядками въ монашествѣ. Онъ видѣлъ громадное противорѣчіе между назначеніемъ монашества и его дѣй-

¹ Примъръ подобнаго отношенія можно видѣть въ новгород. архіспископѣ Сергіѣ, родомъ москвичѣ. Полн. Собр. Рус. Лѣтоп. т. III, 243—244, т. V, 41—42, Іоаннт III не хогілъ почтить Варлаама Хутынскаго. Николаевскій, рус. проповѣдь въ XV в XVI вв., Журн. Мин. Народн. Просвѣщ. 1868 г., т, 137, 363—365.

ствительнымъ положеніемъ. Это сильно возмущало Вассіана и онъ, върный своимъ строго евангельскимъ взглядамъ на монашество, подъ вліяніемъ его называль современныхъ ему любостяжательныхъ монаховъ «отступниками (т.-е. отъ своихъ обътовъ), которымъ св. писаніе муками претить, и огню в'ячному осужаеть и проклятію предаетъ». Такъ онъ писаль въ своемъ каноническомъ трактатъ 1 и при удобномъ случат не стъснялся называть въ лицо «отступниками» тъхъ монаховъ и епископовъ, которые держались совершенно иныхъ взглядовъ на монашество 2. Съ точки зрѣнія своихъ духовноаскетическихъ воззрѣній на иночество Вассіанъ былъ правъ, называя отступниками современныхъ ему монаховъ, изъ которыхъ многіе дъйствительно по своей роскошной жизни представляли изъ себя наглядный примъръ пренебреженія истинными иноческими об'єтами, и вполні заслуживали за свою нравственную жизнь названія отступниковъ отъ данныхъ ими обътовъ монашеской нестяжательности. Во всякомъ случав, употребляя выражение отступниковъ по отношению къ любостяжательнымъ монахамъ, Вассіанъ имълъ здъсь въ виду одну нравственную сторону дъла и вообще стоялъ на одной нравственной точкъ зрънія. Конечно, кромъ своей оскорбительной для защитниковъ вотчинныхъ правъ монастырей стороны, названіе Вассіана современныхъ монаховъ отступниками не согласовалось съ установившимися понятіями представителей церковно-формальнаго, консервативнаго направленія. И дъйствительно, м. Даніилъ строго осуждалъ Вассіана на соборъ за его названіе монаховъ отступниками и видълъ въ немъ «облыгание божественнаго писания». Митрополитъ держась строго формальной, церковно-канонической почвы, призналъ мнъніе Вассіана даже прямо еретическимъ. — «Божественныя писанія и священныя правила иноковъ отступники не именують, такъ говориль Даніиль на соборѣ противъ Вассіана, не яко же ты нынъ всъхъ монастырей иноковъ нарицаещи отступниковъ.... ино то еси еретическое мудрованіе мудрствоваль». Митрополить съ точки зрвнія формальнаго канониста разсуждаль, что тоть, кто согръщить изъ православныхъ, не называется отступникомъ. Въ подтверждение своего взгляда Даніилъ сосладся

<sup>2</sup> Рукоп. Императ. Публ. библ., F. II, № 74, 376—377.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Имп. Публ. биб. XVII, № 64, л. 294. Посланіе Іосифа Волоцнаго въ Челядину.

на одно правило Кароагенскаго собора <sup>1</sup>, на изреченія св. Доровея, Меводія,—Константинопольскаго патріарха, учительнаго Евангелія и др. Изъ представленной имъ аргументаціи видно, что онъ понималь отступничество въ его строго-юридическомъ, каноническомъ смыслѣ, какъ отступничество отъ вѣры во Христа, а не какъ отступничество отъ тѣхъ или другихъ правилъ и требованій христіанской морали, какъ-то напротивъ понималъ Вассіанъ. Несмотря на такое разграниченіе понятій отступника м. Даніилъ все-таки отнесся ко миѣнію Вассіана, какъ къ ереси, и такимъ образомъ повторилъ туже неточность, въ какую впадалъ и Вассіанъ. Выставляя Вассіана еретикомъ за его названіе отступниками монаховъ—вотчиниковъ, Даніилъ тѣмъ самымъ платилъ одной и той же монетой Вассіану, который самое право монастырей на владѣніе землями и крестьянами называлъ новой ересью <sup>2</sup>

Въ обвинении м. Даніиломъ Вассіана, за названіе отступниками монаховъ-вотчиниковъ проглядываетъ намърение обвинителя преувеличить вину подсудимаго.-«Въ лъта же сія явись ты, Вассіанъ старецъ, говорилъ Даніилъ на соборѣ, вся върующія во Христа православныя похулиль еси, и всъхъ еретики и отступники нарекъ еси, и въ правилѣхъ своихъ отступники и законоа преступники написаль еси». Собственно говоря, Вассілнъ названіе отступниковъ относилъ только къ монахамъ - вотчинникамъ, далеко не ко всъмъ христіанамъ. Высказанная Даніиломъ и приписываемая имъ Вассіану мысль можетъ быть признана только за логическій выводъ, сділанный самимъ митрополитомъ изъ мнізпія Вассіана. Такъ какъ последній высказывался объ отступничествѣ монаховъ на основаніи только ихъ нравственныхъ недостатковъ, а такъ какъ ни одинъ человъкъ христіанинъ, какъ справедливо доказываль митрополить, не можеть жить не имъя никакихъ нравственныхъ недостатковъ, то отсюда Даніилъ логически вывелъ и распространилъ название отступниковъ, дававшееся Вассіаномъ только однимъ любостяжательнымъ монахамъ, на всъхъ православныхъ, чего на самомъ дълъ вовсе не дълалъ самъ Вассіанъ. Что дъйствительно Вассіанъ названіе отступниковъ ограничиваль только изв'ястнымъ кружкомъ жившихъ въ богат-

¹ Именно на 115-е, старопеч. Кормчая 1653 г., л. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсужденіе Вассіана о неприличій монахамъ владёть вотчинами. Чтенія въ Обществ'є Исторіи и Древностей Россійскихъ 1859 года, кн. ІІІ, отд. 3.

ствѣ и роскоши монаховъ, это видно изъ разсмотрѣнія всего обвиненія по поводу употребленія имъ названія отступниковъ. Самъ Даніилъ главнымъ образомъ налегаль на Вассіана по поводу выставленнаго противъ него обвиненія за его отрицаніе права монастырей на владѣніе вотчинами. Точно также вполнѣ хорошо понималъ заднія причины обвиненія и Вассіанъ, когда онъ въ заключеніе своего объясненія по поводу извѣстнаго обвиненія сказаль на судѣ, что онъ все-таки не можеть похвалить тѣхъ, которые держатъ села.

На обвиненіе въ еретичествъ за названіе монаховъ-вотчи иниковъ отступниками Вассіанъ кратко отвъчаль: «азъ себъ иисалъ, на воспоминаніе своей души, да и тъхъ не похваливаю, которые села держатъ». Оправданіе, какое дълаетъ Вассіанъ, ссылаясь на то, что онъ выразился извъстнымъ образомъ въ своемъ каноническомъ разсужденіи, предназначенномъ только для его личнаго, частнаго употребленія, не можетъ быть никакимь образомъ заподозрѣно въ неискренности: самый трактатъ его озаглавли вастся точно такъ же, какъ теперь высказывается его авторъ. Вассіанъ написалъ его на воспоминаніе «своего объщанія» (монан ескаго объта). Только нъкоторыя дъйствія Вассіана, съ какимя связана дъйствительная исторія его кормчей, нъсколько противоръчили настоящему заявленію его на соборъ.

Митрополить Даніиль обвиняль Вассіана еще въ томъ, что онь внесъ въ свои правила «ученіе еллинскихъ мудрецовъ: Аристотеля, Оміра (Гомера), Филиппа, Александра, Платона» и тъмъ самымъ нарушилъ священныя правила, которыми не позволяется ни отнимать, ни прибавлять что-либо въ книгахъ священныхъ. Вассіанъ на обвиненіе митрополита отвічаль, что онъ не припомнитъ, къ чему онъ написалъ что-нибудь такое въ этомъ родъ и затъмъ прибавилъ: «а буде что не гораздо, и ты исправи». Едва ли можно допустить, чтобы самолюбивый Вассіанъ говорилъ здёсь искренно и на самомъ дълъ предлагалъ митрополиту исправить свою кормчую или по крайней мъръ былъ не прочь отъ этого. Такое предложение было совершенно не въ духи его характера, и онъ, какъ бы ни ломала его судьба, едва ли ръшился бы на самомъ дель допустить митрополита, — ненавистнаго іосифлянина, до того, чтобы онъ могь исправлять его сочиненія, написанныя имъ, не по какому-либо другому поводу, а какъ только по вызову все тъхъ же ненавистныхъ іосифлянъ. Скоръс всего, въ отвътъ

Вассіана нужно видѣть тонкую насмѣшку надъ митрополитомъ, объ умственныхъ познаніяхъ котораго Вассіанъ привыкъ думать очень низко и даже считалъ его нравственно нерасположеннымъ къ просвѣщенному труду, а болѣе всего преданнымъ пирамъ и другаго рода чувственнымъ удовольствіямъ ¹.

Не совсемъ быль правъ и безпристрастенъ къ своему подсудимому Дапіилъ, когда ставилъ ему въ особенную вину внесеніе имъ въ свое сочинение учения еллинскихъ мудрецовъ. Самъ Даніилъ въ составляющихся для него и подъ его руководствомъ сборникахъ отводилъ мъсто и нъкоторымъ памятникамъ еллинской мудрости з и равнымъ образомъ въ своихъ сочиненіяхъ помѣщалъ сказанія и о языческихъ царяхъ 3. Конечно между главникомъ Данівла, сборникомъ, назначеннымъ для частнаго употребленія и никъмъ не авторизованнымъ, и сборникомъ правилъ, предназначеннымъ хотя для частнаго употребленія, но им'йющимъ каноническую и, значить, общецерковную важность, необходимо должно полагать различіе по степени важности ихъ содержанія. Но за то въ формальномъ отношеній, въ данномъ случай немаловажномъ, едва ли можно проводить границу, различающую ихъ одинъ отъ другаго: какъ тотъ, такъ и другой, предназначались для частнаго, домашняго употребленія ихъ собирателей и авторовъ, и съ этой стороны оба они находятся совершенно въ одинаковомъ положеніи.

Не забылъ митрополитъ и крайне рѣзкихъ отзывовъ Вассіана о неудовлетворительномъ состояніи священныхъ и церковнобогослужебныхъ книгъ въ Россіи. — «Ты многимъ людемъ, такъ обличалъ Даніилъ Вассіана на соборѣ, говорилъ еси: правила писаны отъ діавола, а не отъ Св. Духа, и правило зовеши кривило, а не правило». Дѣйствительно, Вассіанъ выражался въ этомъ

¹ Првніе Даніила съ инокомъ Максимомъ Святогорцемь. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Рос. 1847 г., № 7. 7, 8.

 $<sup>^2</sup>$  Въ главникъм. Даніила между многими другими статьями находятся и слъдующія: «Сократа, мудреца еллинскаго, вопросы и отвъты», Аристотеля философа отъ епистоліи къ царю Александру Македон.» Рукоп. Моск. Дух. Акад.  $N_c^2 \frac{134}{189} \frac{1800}{1800}$ , главы 13—14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См. рукоп. Новг. Соф. биб. № 1281, посланіе 6-е. Зд'ясь находится снаваніе объ Александр'я Македонскомъ.

духѣ и приблизительно въ этихъ же самыхъ словахъ 4. Такой ръзкій отзывъ о русскихъ церковныхъ книгахъ вызванъ былъ разнаго рода внъшними и внутренними обстоятельствами, подъ вліяніемъ которыхъ находился нѣкоторое время Вассіанъ. Его критическій умъ очень рано подмітиль недостатки и неправильпости въ книгахъ 2. Время шло. Полемика съ Іосифомъ Волоцкимъ и его сторонниками все возрастала и принимала все болъс и болье острый характеръ. Недовъріе къ современнымъ переводамъ и невозможность отыскать въ нихъ опоры для своихъ мивній терзали Вассіана и не давали ему покоя. Является къ нему на помощь, Максимъ Грекъ, который своими знаніями и открываетъ глаза на страшную порчу русскихъ церковныхъкнигъ. Долгое время волнуемый сомивніями, Вассіанъ теперь подъ вліяніемъ накипівшей злобы не могъ высказаться умфренно, чему препятствоваль еще сложившійся подъ дъйствіями тяжелыхъ обстоятельствъ жизни его желчный и раздражительный характеръ. Дъйствительно, Вассіанъ и выразился о состояніи русскихъ книгь въ такой різкой форм'ь, которая удивила его враговъ и людей противнаго ему направленія и послужила для нихъ однимъ изъ д'ыствительныхъ и серьезныхъ поводовъ къ его обвинению. Отзывъ его при тогдашнемъ отношеніи ко всёмъ киигамъ религіознаго содержанія быль поразительнымь для весьма многихь и, взятый самь по себь, онъ крайне одностороненъ и влекъ за собою весьма дурныя последствія. Поэтому м. Даніилъ вполне быль правъ, ставя въ вину Вассіану его изв'ястныя слова, которыми подрывалось у современниковъ уважение къ священнымъ и церковнымъ книгамъ, источнику христіанскаго в роученія и христіанской морали. Съ другой стороны извъстныя обстоятельства, въ которыхъ находился Вассіанъ и подъ вліяніемъ которыхъ онъ д'яйствовалъ, и наконецъ тѣ печальныя черты его раздражительнаго характера, которыя сами собой предрасполагали къ ръзкости, не дозволяютъ видъть въ извъстныхъ ръзкихъ отзывахъ Вассіана о состояніи русскихъ церковныхъ книгъ проявленія его крайне раціоналистическихъ и либеральныхъ возарвній вообще на источники христі-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прѣніе Даніила съ Вассіаномъ, 3, 11. Прѣніе Даніила съ инокомъ Максимомъ. Чт. въ Обіц. Ист. и Др. Рос. 1847 г., № 7. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсужденія Вассіана о неприличіи монастырямъ владѣть вотчинами. Чт. въ Общ. Ист. и Древи. Рос. 1859 г., № 3. 6.

анскаго въроученія. На самомъ дъль Вассіанъ, какъ свидътельствують его сочиненія, вполнѣ съ уваженіемъ относился ко всьмъ священнымъ книгамъ, и при аргументаціи своихъ идей пользовался почти всёми тёми письменными памятниками религіознаго содержанія, какими пользовались и люди формальнаго направленія съ тімь впрочемь различіемь оть посліднихь, что они имѣли въ его глазахъ низшее второстепенное значеніе сравнительно съ строго-каноническими священными книгами . Характеръ сочиненій Вассіана самымъ дівломъ противорівчить тому різкому отзыву, который онъ самъ сделалъ по отношеню къ современнымъ ему церковнымъ книгамъ и крайностей котораго онъ самъ на самомъ дълъ вовсе не раздълялъ. Ближе къ истинъ будетъ, если мы извъстный, ръзкій и неправильный отзывъ Вассісіана станемъ разсматривать не какъ выраженіе его крайне либеральныхъ возэрбній, а какъ продукть его нравственнаго характера и какъ нравственный недостатокъ.

Новую вину Вассіана м. Даніилъ указалъ въ его участіи въ дѣлѣ перевода Максимомъ Грекомъ житія Пресв. Богородицы, гдѣ оказались еретическія строки, извѣстныя уже изъ суднаго дѣла Максима Грека. Оказалось, что Вассіанъ одинъ изъ списковъ Метафрастова житія Пресв. Богородицы послалъ въ свою Бѣлозерскую пустынь. Между тѣмъ еретическія строки возбудили въ Москвѣ разные толки среди книжныхъ людей. Слухъ о неправильности перевода равно какъ и возбужденные имъ по Москвѣ толки дошли до Вассіана, который и рѣшился по возможности отклонить отъ себя могущія возникнуть отсюда непріятности. Онъ послалъ на Бѣлоозеро къ строителю Христофору грамоту, въ которой ошъ и проситъ уничтожить еретическія строки. Изъ той поспѣшности, съ какой Вассіанъ отнесся къ исправленію опасной ошибки, видно, что онъ въ это время уже потеряль свое прежнее

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полемич. соч. Вассіана, Правосл. Собесъд. 1863 г., ч. III, 190, 192-195 и 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имени этого строителя вовсе не находится въ спискъ Строева. У него строителемъ Ниловой пустыни Бълозерской назыв. Тихонъ подъ 1515 г., Маркеллъ подъ 1526 г., Іона подъ 1559 г. Время строительства Христофора можно полагать послъ Маркелла, т.-е. послъ 1526 г. Строевъ, Списки іерарховъ п настоятелей русской церкви, стран. 87. Очень можетъ быть, что Вассіанова пустынь имъла отдъльную администрацію отъ Ниловской.

значеніе при дворь. Иначе по своему упрямству онъ не захотьль бы такъ серьозно взглянуть на неправильность перевода, такъ какъ ему хорошо сходили съ рукъ и еще болве важныя двиствія противъ современныхъ церковныхъ порядковъ и іерархическихъ лицъ. Очевидно, Вассіанъ теперь чувствовалъ шаткость подъ собой почвы и потому такъ поспъшно постарался исправить ошибку-На соборъ свидътелемъ противъ Вассіана поставленъ былъ въстный Вассіанъ Рушанинъ, который далъ извъстныя уже изъ дела Максима Грека показанія, говорившія не въ пользу Вассіана. Вассіанъ Рушанинъ сообщиль здісь о томъ, какъ Вассіанъ вмість съ Максимомъ неоднократно и настойчиво подтверждали правильность перевода. На соборъ Вассіанъ сначала было отказался отъ того, что онъ посылалъ грамоту въ свою пустынь съ спеціальнымъ поручениемъ загладить еретическия строки, но когда противъ него явился новый свидътель Вассіанъ Рогатая Вошь, то онъ, не имъя данныхъ къ опроверженію обвиненія, сослался на свою забывчивость, что не помнить того, посылаль ли онъ грамоту или же не посылалъ. Въ уклончивомъ отвътъ Вассіана скоръе всего нужно видъть подтверждение сдъланныхъ на него показаній.

Собственно говоря, настоящее обвинение противъ Вассіана не столько является въ строгомъ смыслъ обвинениемъ, сколько оправданіемъ. Изъ суда надъ Максимомъ извъстно уже, что какъ Максимъ такъ и Вассіанъ настойчиво отказались отъ всякой солидарности съ еретеческимъ мнфніемъ, какое содержала въ себъ такъ называемая хульная строка перевода метафрастова житія Пресв. Богородицы, а по отношенію въ частности къ Вассіану еретическая мысль этой строки вовсе не гармонировала со всёми его остальными догматическими воззрвніями. А если такъ, то поступокъ Вассіана вовсе не заключаеть въ себѣ чего-либо преступнаго. Напротивъ, онъ говоритъ болъе за Вассіана. Когда послъдній окончательно убъдился въ неправильности перевода и серьезности допущенной погрышности, то онъ постарался, насколько это было для него возможно, поскоръе исправить дъло. Отсюда очевидно, что Даніилъ, выставляя въ вину Вассіану и то, что онъ хотълъ уничтожить еретическія строки въ житіи Пресв. Богородицы, подъ вліяніемъ личной непріязни старался тімь самымь увеличить число обвинительныхъ пунктовъ противъ подсудимаго Вассіана.

До сихъ поръ обвиненія противъ Вассіана группировались

около его кормчей и содержавщихся въ ней воззрещий ея собирателя. Послъ обвиненій церковноканоническаго и нравственнаго характера противъ Вассіана выставлены были два весьма важныя обвиненія уже характера чисто догматическаго. Воцервыхъ, Вассіана обвиняли въ томъ, что онъ называлъ и мыслилъ о I. Христъ, какъ о твари, иными словами-его представляли самымъ опаснымъ и вреднымъ еретикомъ. Обвинение имило долю истинности. Близость Вассіана къ жидовствующимъ, какая существовала у него въ молодые годы, когда онъ былъ еще знатнымъ бояриномъ, оказала на него свое дъйствіе. Явившись затъмъ на Бълоозеро и уже въ положении невольнаго инока, Вассіанъ и здісь сталъ мучиться и волноваться разными сомивніями, навъянными жидовствующими. Онъ старался провърять ихъ на основании священных источниковь, и туть ему попалось учительное Евангеліе, гдъ въ одномъ мъстъ ему встрътилось неправильное выражение о Христь, какъ твари. И долго задумывался и «изыскивалъ» эти строки Вассіанъ, живя въ своей пустынь, и съ этими сомныніями явился опять въ Москву. Живя въ Симоновомъ монастыръ, онъ сблизился съ однимъ іосифовскимъ постриженникомъ по имени Досивеемъ, котораго онъ долгое время считалъ за старца «добраго и великаго», непохожаго на другихъ іосифлянъ. Вассіанъ, считая Досивея за своего върнаго друга, открылъ предъ нимъ всю свою душу и мучившія его сомивнія. Но откровенность много повредила въ последствіи Вассіану. По прибытіи въ Москву Максима Грека, сомнънія Вассіана получили правильное разръшеніе, и взгляды его подъ вліяніемъ ученаго святогорца измінились, и онъ теперь совершение отказался отъ своего ошибочнаго и еретическаго взгляда. Однако Вассіану не прошли даромъ его прежнія сомньнія. На соборъ 1531 года ему напомнили и объ нихъ. Тутъ, сверхъ всякаго ожиданія, свидетелемь и обвинителемь противъ Вассіана выступиль его старый другь и доверенное лицо, іосифлянинь Досифей, который здёсь оказался вёрнымъ послёдователемъ правила о богонаученномъ коварствъ, коимъ одобрялись и гръшныя средства для благочестиваго открытія еретиковъ. Вассіанъ, конечно не раздълявшій теперь еретическаго мивнія о Іисусь Христь, какъ твари, совершенно отказался отъ него. Когда же противъ него сталъ говорить на собор'в Досивей, челов'вкъ, которому онъ довврялся въ всемъ, и въ которомъ опъ такъ жестоко обманулся, Вассіанъ сильно возмутился такимъ предательствомъ Досиося и на всф его показанія съ видимой горечью зам'ьтиль ему только, что «Богъ меня съ тобою разсудить».

Покончивъ давно подъ просвътительнымъ вліяніемъ Максима Грека съ своимъ сомпениемъ, навелниымъ встреченнымъ въ учигельномъ Евангелін выраженіемъ о лицѣ І. Христа, какъ твари, Вассіанъ, какъ часто бываеть въ подобныхъ случаяхъ, ударился въ противоположную крайность. Теперь онъ не только не хотълъ признавать тварію личность Богочеловіка, но даже сталь видіть въ ней почти исключительно одно божественное существо, самое тило Его считая божественными и нетлиными по своей сущиости. Это ученіе Вассіана, дібіствительно, есть въ полномъ смыслів ересь. Онъ училъ, что воспринятое І. Христомъ въ актѣ рожденія тіло человіческое совершенно отлично отъ тіла всіхъ другихъ людей: оно по существу своему нетлённо и какъ таковое, оно было нетлъннымъ и до воскресенія Спасителя. О существованій такого догматическаго заблужденія свидітельствуєть и Максимъ Грекъ 2 Очень можетъ быть, что онъ указываетъ здъсь ни болье ни менье какъ только на заблуждение своего друга Вассіана, назвать котораго онъ здъсь не хотъль въ виду тъхъ крънкихъ узъ дружбы, какія связывали его съ Вассіаномъ. Вассіанъ вполив быль убъждень въ правоть своего ученія и потому на обвинение митрополита Данила, назвавшаго его учение древней ересью нетленно-мнимою и не безъ основанія приравнивавшаго ее къ ересямъ Аполлинарія, Валентина, Евтихія, Діоскора, къ манихейской ереси и др., онъ настойчиво подтвердилъ его. - «Азъ, господине, отвъчалъ онъ на обвинение Даніила, какъ дотолъ говориль, такъ и нынъ говорю: плоть Господня нетльпна до гроба и во гробъ нетлѣнна». - Это ученіе Вассіана есть въ полномъ смыслѣ ересь, въ опровержение которой митрополитъ Данінлъ привелъ громадное количество свидьтельствъ св. писанія, св. отцовъ, разныхъ церковныхъ писателей, богослужебныхъ книгъ и др., которыя почти всъ повторяются въ пятомъ словь Даніиловскаго соборника . Очень можеть быть, что самое чтеніе свято-отеческих аргументовь, направленныхъ противъ Вассіана, производилось по спеціально

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пръніе Даніма съ Вассіаномъ, 10— 11. Пръніе Даніма съ Максимомъ. 8—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. III, IX, 60-79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Прѣніе Дан. съ Вас., 11—28. Сравн, рукоп. Москов. Акад., № 197, слово 5-е.

для этой цёли составленному самимъ митрополитомъ слову, находящемуся въ его соборникт. Въ ряду аргументовъ приведенныхъ противъ заблужденій Вассіана, находятся выдержки изъ Евангелія, апостольскихъ посланій, по особенно много свид тельствъ представлено изъ святоотеческой литературы: Златоуста, Василія Великаго, Аванасія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Иларіона—епископа Меглинскаго, Евтихія Константинопольскаго, Іоанна Никейскаго, Өеофана творца каноновъ и др.

Изъ судныхъ актовъ надъ Максимомъ Грекомъ и Вассіаномъ видно, что м. Даніилъ между прочимъ действоваль на нихъ ихъ же оружіемъ, т.-е. путемъ богословскихъ состязаній. Этимъ онъ хотьль доказать евоимъ антагонистамъ и свою богословскую правоспособность померяться силами съ своими литературными противниками. Богословская аргументація, какою действоваль Даніиль противъ Вассіана и Максима, весьма характерна. Въ ней преобладаютъ основанія каноническія, историческія и сказанія, заимствованныя изъ житій святыхъ, богослужебныя пъсни, но въ ней сравнительно мало отведено мъста самымъ главнымъ и авторитетнымъ источникамъ христіанскаго в вроученія—священному писанію въ строгомъ его смысль. Нъкоторое исключение составляють опровержения еретическаго мнвнія Вассіана, гдв встрвчаются выдержки изъ Евангелія и посланій, но он' представлены далеко посл' другихъ аргументовъ и вообще подавляются массою другихъ менте авторитетныхъ основаній.

Судъ надъ Вассіаномъ можетъ служить нагляднымъ выраженіемъ того, какая бездна раздѣляла судей и подсудимаго. Здѣсь яснѣе всего выступаетъ предъ нами противоположность воззрѣній школъ Нила Сорскаго и Іосифа Волоцкаго. Главный судья, м. Даніилъ, вооружался противъ Вассіана и строго судилъ его за его свободныя мнѣнія, будучи вполнѣ искренно убѣжденъ въ лживости его взглядовъ и даже въ его еретичествѣ (послѣднее и вѣрно по отношенію ко мнѣнію Вассіана о плоти Христовой). Съ другой стороны и Вассіанъ свободно держалъ себя предъ своими судьями, вполнѣ увѣренный въ правотѣ своихъ мнѣній и не думалъ сколько нибудь таить и скрывать ихъ. Поэтому въ судѣ надъ Вассіаномъ существеннымъ образомъ играла роль разность, противоположность, а отсюда и борьба взглядовъ, а не личностей. Разсматриваемый съ этой стороны судъ надъ Вассіаномъ долженъ быть отнесенъ къ одному изъ самыхъ выдающихся и замѣчательныхъ эпизодовъ

въ исторіи развитія двухъ направленій древне русской мысли. Но этотъ же самый эпизодъ по справедливости можетъ быть названъ и трагическимъ. Онъ имѣлъ, дъйствительно, роковое значеніе для заволжской братіи.—

Въ судъ надъ Вассіаномъ тъмъ не менте ясно обозначается и личный двигатель, который руководилъ м. Даніиломъ, и подъ вліяніемъ котораго онъ старался, во что бы то ни стало, засудить Вассіана, что ему и удалось, благодаря тому, что за Вассіаномъ, дъйствительно накопилось не мало проступковъ и погрышностей. Но Даніиль, когда благопріятныя обстоятельства передали въ его власть всю судьбу Вассіана, не забылъ и личныхъ счетовъ съ шимъ. Личное раздраженіе м. Даніила противъ Вассіана выразилось прежде всего въ томъ, что онъ крайне безцеремоннымъ образомъ поносиль самыя дорогія убіжденія я взгляды Вассіана. Объ одномъ изъ трудовъ Вассіана-собраніи его кормчей-митрополить выражался, что онъ въ такомъ духѣ написалъ его не почему либо иному, какъ только по своему «малоумію», а о томъ обстоятельствъ, что Вассіанъ называлъ отступниками монаховъ-вотчинниковъ, Даніилъ выразился, что онъ это сдёлалъ «отъ своего безумія» 1. Понятно, какое действіе должны были производить на самолюбиваго Вассіана подобные, при томъ публично произносимые, отзывы Данішла. Помимо своей прямой, непосредственной оскорбительности за ними скрывался тонкій разсчеть митрополита уязвить Вяссіана какъ можно глубже и въ самое больное его мъсто. Дъло въ томъ, что Вассіанъ считалъ митрополита далеко ниже себя по образованію и дарованіямъ. И теперь чтоже выходить? Даніилъ является въ виду всъхъ въ роли судьи надъ Вассіаномъ, обращаетъ въ ничто, унижаетъ его литературные труды, его умственныя дарованія и вообще все его умственное и нравственное міровозэрьніе. Какъ глубоко дыйствовали оскорбленія Данішла на Вассіана, это показываетъ поведеніе послідняго на соборів. Онъ вообще держаль себя свободно, независимо, а по временамъ и дерзко, на оскорбленія отвѣчалъ оскорбленіемъ, и замъчательно то, что онъ при случат колко пронировалъ надъ митрополитомъ и предметомъ для своей ироніи бральименно его просвъщение. Иными словоми и судья и обвиняемый платили другъ другу одной и той же монетой. Но выпадали такія минуты, когда Вассіанъ подъ вліяніемъ оскорбленій Даніила, терялъ самооблада-

<sup>1</sup> Првніе м. Даніша съ Вассіаномъ, 2. 7.

ніе и подъ напоромъ сильной злобы дѣлалъ предметомъ своихъ отвѣтныхъ направленныхъ противъ личности митрополита колкостей, явленія и поводы, какіе только открывалъ ему случай, безъ надлежащей оцѣнки ихъ смысла и значенія. Очевидно, здѣсь уже никакъ не могло быть обдуманности въ выборѣ средствъ для оскорбленія, и Вассіанъ игралъ такимъ образомъ въ очень опасную игру. И дѣйствительно, въ порывѣ сильнаго раздраженія онъ наприм. соединялъ свои колкости съ именами вновь прославленныхъ св. чудотворцевъ, чѣмъ конечно кромѣ личнаго неуважительнаго отношенія къ послѣднимъ онъ оскорблялъ религіозное чувство весьма многихъ изъ своихъ современниковъ.

Личный стимуль, руководимый Даніиломь въ судів надъ Вассіаномъ, видінь и въ томъ, что онъ старается преувеличивать нівкоторыя вины Вассіана, что яснье всего видно изъ того, что онъ на основаніи названія Вассіаномъ монаховъ-вотчинниковъ отступниками распространяеть это название на всёхъ православныхъ и приписываетъ Вассіану на этомъ основаній хулу на всёхъ вообще христіанъ. Точно также личная ненависть Даніила къ Вассіану выразилась въ томъ, что онъ иногда ставилъ въ вину ему и такіе факты, которые, если только смотрѣть на нихъ вполнъ безпристрастно, вовсе не имъли за собой никакой виновности. Таково, наприм., отношение Вассіана къ еретическимь строкамъ Метафрастова житія Пресв. Богородицы, которыя онъ постарался исправить, но за что Данімлъ всетаки счелъ нужнымъ обвинять его на соборъ. Но особенно личное нерасположение Даніила въ судъ надъ Вассіаномъ обнаружилось въ его отношеніи къ кормчей Вассіана. Здёсь Даніилъ вступаетъ въ противорёчіе съ нёкоторыми фактами изъ своей собственной деятельности, и это для того только, что бы увеличить виновность Вассіана и причинить ему болье непріятностей.

Соборъ 1531 года осудилъ князя Вассіана на заточеніе въ монастырѣ. Соборъ поступилъ по тогдащнимъ понятіямъ вполнѣ законно, осудивъ Вассіана, какъ еретика, какимъ онъ дѣйствительно и былъ по отношенію къ его лжеученію о плоти Христовой. Мѣстомъ заточенія для Вассіана назначенъ былъ Волоколамскій монастырь. Въ выборѣ мѣста заточенія Вассіана несомнѣнно проглядываетъ участіе самого митрополита Даніила, который тѣмъ самымъ нанесъ ему послѣднее и самое сильное оскорбленіе.

Данішлу хорошо была изв'єстна ненависть Вассіана къ Волоколамскому монастырю-центру и оплоту его враговъ, который онъ, находясь на высотъ своего могущества, собирался даже раззорить. Но этого ему сделать не удалось. Вмёсто того онъ назначенъ быль мыстомы его заточенія. Понятно, какія чувства должень быль питать къ Волоколамскому монастырю Вассіанъ, теперь обращенный въ его невольнаго узника; понятны равнымъ образовъ и тъ чувства, какія должны были питать къ Вассіану, столь известному своему непримиримому врагу. и всѣ обитатели Волоколамскаго монастыря. Для того, чтобъ еще болье повредить Вассіану, м. Даніилъ постарался очистить місто для него въ хорошо извістномъ ему монастыръ и потому перемънилъ мъсто заточенія Максима, дотоль томившагося здысь. Отправляя Вассіана въ Волоколамскій монастыря, м. Данівлъ вполнъ надъялся на блительность ность своихъ бывшихъ питомцевъ, которые развили въ себъ искуство обходиться съ еретиками. Замъчательно еще при этомъ то, что надзоръ за Вассіаномъ поручается тому же старцу Тихону Лемкову, который смотрълъ и за Максимомъ Грекомъ, и который по отношенію къ последнему заявляль инквизиторскую ревность. Спустя около года надзоръ надъ Вассіаномъ отъ Тихона Ленкова перещолъ къ Өеогносту Ленкову. Самое близкое участіе въ заключеніи Вассіана принималь в самъ великій князь. Ему лично были извъстны тъ иноки, которымъ воручался надзоръ за осужденнымъ Вассіаномъ 4. Судя по аналогіи съ тяжелымъ положеніемъ, какое переживаль въ Вололамскомъ монастыр в Максимъ Грекъ, можно вполнъ основательно предположить, что не лучше, если только не хуже, было положение въ Волоколамскомъ монастыри и Вассіана <sup>2</sup>.

¹Это видно изъ одного посланія великаго князя въ Волоколамскіїі монастырь, въ которомъ овъ просиль прислать ему кресть, бывшій на схимѣ старца Касьяна Босаго и приказываль Тихопу Ленкову привезти его съ собої въ Москву, «а Васьяна княжь Иванова приказалъ бы Тихопъ беречи Өеогносту Ленкову» Носланіе паписано 4 марта 7040 года. Рукоп. Сип. библ., № 927, неописанная, л. 113—115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Курбскій говорить, что въ Іосифовомъ монастырѣ «иноки умориша вскорѣ» Вассіана. Сказанія князя Курбскаго, изд. 2-е, 5, Вполнѣ довѣрять Курбскому невозможно. Несомнѣнно извѣстно, что въ слѣдующемъ 1532 г., въ мартѣ Вассіанъ былъ еще живъ. Рукоп. Москов. Синод. библ. № 927, л. 115. См. также: Невоструевъ, Разсмотрѣніе книги Хрущова: изслѣдованіе о сочиненіяхъ І. Волоцкаго, 70—71. Авторъ письма «о нелюбкахъ между Іосифовскими и бѣлозерскими иноками» говоритъ о смерти Вассіана просто, что «онъ преставися и погребенъ

Какъ бы ни было тяжело положение Вассіана въ Волоколамскомъ монастыръ, трудно тъмъ не менъе допустить, чтобы оно простиралось до того, чтобы можно было приписывать Волоколамскимъ инокамъ насильственную смерть Вассіана, въ какой бы то ни было формъ не выражалось это насиліе. По крайней мъръ такое жестокое отношеніе къ личности, уже нравственно убитой, если только оно дъйствительно существовало, не вполнъ гармонируетъ съ тъмъ, видимымъ по крайней мъръ, уваженіемъ, съ какимъ волоколамскае иноки отнеслись къ Вассіану послъ его смерти: они погребли его въ почетномъ мъстъ, въ старомъ придълъ и помъстили надъ его гробницей икону Божіей Матери въ серебряной ризъ ч.

Несомнівню, что около 1545 года Вассіана Косаго не было уже въ живыхъ. Но могло случиться и такъ, что онъ дожилъ до того времени, когда въ Волокомамскій монастырь явился (въ 1539 г.) низложенный митрополитъ Дапіилъ. Судьба могла еще разъ свести давнихъ враговъ, а обоюдное несчастіе могло подать имъ поводъ къ примиренію.

Во взглядь митрополита Даніила на право монастырей владъть вотчинами, какой подробно опъ высказаль при соборномъ судь надъ Максимомъ Грекомъ и Вассіаномъ, нътъ ничего новаго сравнительно со взглядами Іосифа Волоцкаго. Одинаковое стремленіе сохранить за монастырями вотчинныя права, одинаковый методъ и пріемъ защиты ихъ, тождество по мъстамъ самой аргументаціи своихъ взглядовъ, все это окончательно отнимаетъ у Даніила право на какую бы то ни было самостоятельность въ вопрось о монастырскихъ имъніяхъ. Разница между Іосифомъ и Даніиломъ только формальная, обусловливающаяся особенностями ихъ положенія. Іосифъ для того, чтобы дать ходъ своимъ идеямъ принужденъ былъ

бысть тамо (въ Волокодамскомъ монастырѣ)», Прибавл. къ Творен. Св. Отецъ ч. Х, 508. А Курбскій въ предисловін къ переводу твореній І. Дамаскина говоритъ, что въ Волокодамскомъ монастырѣ «преподобно-мученикъ Вассіанъ вѣнецъ мученія пріядъ отъ Бога». Востоковъ, Опис. Румянцев. музея, 243—244. Рукоп. библ. Хлудова, № 60, л. 29—30.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ описи имущества Волоколамскаго монастыря 1545 года при перечисленіи иконъ, находившихся въ старомъ придъль, сказано: «да въ томъ же придъль икона образъ Пречистыя, обложена серебромъ, стоитъ надъ гробомъ килжь Ивановымъ Косого». Рукон. Волоколамскаго монастыря, хранящаяся нъ монастыр. ризнец  $\mathbb{P}_{n}$ , № <sup>31</sup>/<sub>689</sub>, скоропись XVI в., 1. 13.

дъйствовать посредственно: онъ писалъ къ вліятельнымъ лицамъ посланія или распространяль въ обществъ полемическіе трактаты. Данійль, какъ представитель церкви, въ этомъ отношеніи находился несравненно въ лучшемъ положеніи. Онъ заранье подобралъ необходимыя и важныя съ его точки зрѣнія для защиты вотчиннаго быта монастырей данныя, сгруппировалъ ихъ и затымъ, воспользовавшись извъстными благопріятными обстоятельствами, вызвалъ своихъ противниковъ на соборъ, вступилъ съ ними въ ученый споръ и, прочитавъ имъ тамъ подобранныя заранье «свидътельства отъ божественныхъ писаній», имъвшія значеніе обвинительнаго акта для подсудимыхъ, разослалъ посльднихъ по монастырямъ въ заточеніе и тымъ навсегда избавиль себя отъ рыяныхъ противниковъ вотчинныхъ правъ монастырей.

## ГЛАВА ІУ.

Святительство Даніила послѣ паденія заволжцевь до его инзложенія,

Время между 1531 и 1533 годами было самымъ замъчательнымъ для митрополита Даніила. Вассіанъ удаленъ окончательно отъ двора и доживалъ свои последніе дни въ сгенахъ Волоколамскаго монастыря. Голосъ обличителей, не щадившихъ и личности Даніила, замолкъ. Для митрополита настало цвътущее время, время полнаго спокойствія, послів настойчивой, продолжительной борьбы съ врагами. Положение Даниила упрочивалось еще тъмъ, что великій князь теперь порваль окончательно связь съ представителями заволжцевъ и всецъло склонился въ пользу іосифовскаго направленія. Не мало было причинъ къ тому, чтобъ связь его съ заволжцами скоро или долго но непремънно должна была порваться. По своимъ политическимъ возэръніямъ, которыя логически сами собой вытекали изъ ихъ основныхъ нравственныхъ прицциповъ, заволжцы не были такъ податливы и склонны льстить всьмъ дъйствіямъ верховной власти, какъ то умьли дълать іосифляне. Затымъ, идея нравственной свободы, идея самобытности, которая составляеть отличительную черту всёхь ихъ воззреній, сама собою соприкасалась съ свободой политической, разсматривалась нъкоторыми въ примънении ел и къ современной

Нравственныя возэрвнія заволжцевъ болбе всего гармонировали съ прежними государственными порядками удёльно-в'ячеваго строя, который представляль болье свободы человьку и не стысняль его личной иниціативы. Вотъ вь этой-то, хотя и случайной гармоніи, нравственной свободы съ политической и кроется разгадка той симпатіи къ удъльнымъ князьямъ, которую открыто заявляли нъкоторые изъ воспитанниковъ пустыни. Выходя изъ своихъ чисто нравственныхъ возэрвній, пустышники бізлозерскіе ратовали за возвышеніе духовной власти надъ мірской, за ея в'яковое правственно коптролирующее значение въ государственной жизни. Но здъсь находилась точка соприкосновенія взглядовъ заволжцевъ съ политическими тенденціями старобоярской партіи, точно также мечтавшей о высоть и преимуществы духовнаго авторитета представителей церкви, которые силою своего правственнаго вліянія могли бы всегда обуздывать такъ ненавистный имъ абсолютизмъ свътской власти со всеми его деспотическими проявленіями. Связь между заволжцами съ одной стороны и приверженцами старыхъ государственныхъ порядковъ съ другой существовала, и она-то и оттолкпула великаго князя отъ прежнихъ симпатій къ пустынникамъ. Онъ по опыту теперь зналь, что всв протесты противъ его незаконныхъ дъйствій по отношенію къ съверскому князю и къ разводу исходили именно только изъ лагеря пустынниковъ (Порфирій, Вассіанъ, Максимъ Грекъ), и это было въ то самое время, когда постриженники Волоколамскаго монастыря въ лицъ митрополита безусловно одобряли его дъйствія и санкціонировали ихъ своимъ духовнымъ авторитетомъ. Вотъ гдё должно искать истипной причины торжества митрополита Даніила, а вибств съ твиъ и всехъ лиць его направленія, надъ его противниками-нестяжателями.

Со времени охлажденія великаго князя къ братіи пустынниковъ Волоколамскій монастырь вполнѣ получаетъ значеніе придворной святыни и составной части великокняжескаго двора. Великій князь «приказчикъ» Іосифа Волоцкаго по Волоколамскому монастырю, весьма часто посѣщалъ монастырь препод. Іосифа не только съ одной религіозной цѣлію, но и для того, чтобы въ его окрестностяхъ «тѣшитися» охотою 4. Конечно, пи одна охота не проходила безъ того, чтобы великій князь не заглянуль въ Волоколамскій монастырь. Когда въ 1530 году (7038) у великаго князя родился

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Полное Собр. Рус. Льгон., т. VI, 266-267.

сынъ Іоаннъ, то воспріємникомъ его при крещеніи взятъ быль знаменитый волоколамскій инокъ Кассіанъ Босый і. Будучи уже болень, Василій Іоапновичь въ послідній разъ пожелалъ видіть любимый монастырь и помолиться въ немъ и, не смотря на свою болізнь, все-таки исполнилъ свое намітреніе г. Волоколамскіе иноки сопровождали въ Москву умирающаго князя и окружали его въ посліднія минуты его жизни, они же одівали умершаго князя и выносили его тіло. Даже монашеское платье великій князь приказаль приготовить въ іосифовомъ монастырів и везти его за собою въ Москву. Окруженный иноками Волоколамскаго монастыря, вел. князь, можно сказать, скончался на ихъ рукахъ з. Благодітьнія, какія в. князь Василій Іоанновичь въ теченіи своей жизни оказаль Волоколамскому монастырю, были такъ велики, что ихъ по словамь одного памятника «невозможно и сказати и исписати» з

Находясь на высот в своего могущества, Даніиль не забываль

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полное Собр. Рус. Лѣт., т. VI, 265. Одинъ изъ сборниковъ Москов. Свн., бывшей Патр. биб., представляетъ богатыя данныя для характеристики отношеній Василія Іоанновича къ Волоколамск. монастырю и особенно къ Касьяну Босому. Въ сборникѣ находится житіе Кассіана Босаго съ подробнымъ изложеніемъ обстоятельствъ воспріемничества имъ Іоанна IV. Здѣсь также помѣщены списки съ посланій Василія Іоанновича, адресованныхъ имъ въ Волоколамскій монастырь: 1-е посланіе в. князя игумену Нифонту съ братіей съ увѣдомленіемъ, что по молитвамъ Даніила, —митрополита всея Руси, послалъ ему Богъ сына и съ просьбой бить челомъ Кассьяну Босому о воспріемничествѣ имъ новорожденнаго, 2-е посланіе в. князя адресовано Кассіану съ просьбой молиться о здравіи сына Іоанна (IV); 3-е посланіе в. князя къ Кассіану съ увѣдомленіемъ о болѣзни сына Іоанна п съ просьбой о молитвѣ за больнаго; 4-е посланіе в. князя въ Волокол монастырь, гдѣ онъ проситъ прислать ему крестъ, бывшій на схимѣ Касьяна Здѣсь нахол. посл. Волоколамскихъ властей Василію Іоанновичу о смерти Касьяна (ум. 11 февр. 7040 г.). Рукоп. Моск. Син. биб. изъ неописан. № 927, л. 104—172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полн. Собр. Рус. Лътоп. т. VIII, 285; т. VI, 267-268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> П. Собр. Рус. Лѣтоп., т. VI, 267—276; Царственная книга, Спб. 1769 года, 32—33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Обиходникъ Волоколамскаго монаст. составленный Евфиміемъ Турковымъ, рукоп. Москов. Дух. Акад.,  $N^{\circ}$  <sup>216</sup>/<sub>481</sub>, л. 24.; рукоп. Волоколам. монаст., хранящаяся въ монастырской ризницѣ,  $N^{\circ}$  <sup>27</sup>/<sub>488</sub>. Выписка изъ Обиходника Волоколам. монастыря конца XVI в. еп. Леонида. Чт. въ Общ. Исторіи и Древн. Рос. 1863 г. кн. IV, отд. V, 4. Въ актахъ монастырскихъ встрѣчаются жалованныя грамоты в. князя Волокол. монастырю. Рукоп. Волокол. монаст., въ монастырской ризницѣ,  $N^{\circ}$  <sup>28</sup>/<sub>678</sub>, л. 17—20. Жалованная грамота на имя игумена Нифонта отъ 20 марта 1528 года.

и перваго мѣста служенія своего—Волоколамскаго монастыря. Время отъ временя онъ посылаль туда щедрыя пожертвованія '.

Въ годъ своего торжества надъ Вассіаномъ Патрикѣевымъ и Максимомъ Грекомъ м. Даніялъ, «со всѣмъ священнымъ соборомъ» причислилъ къ лику святыхъ преподобнаго Пафнутія Боровскаго «и благословилъ пѣти канонъ и житіе чести ему» <sup>2</sup>. Канонизація преподобнаго Пафнутія происходила 1-го мая 1531 года, т.-е. за нѣсколько дней предъ началомъ суда надъ Максимомъ Грекомъ и Вассіаномъ. Этимъ актомъ Даніилъ торжественнѣйшимъ образомъ освятилъ и санкціонировалъ законность тѣхъ идей своего учителя Іосифа Волоцкаго, бывшаго долгое время ученикомъ преподобнаго Пафнутія, за которыя онъ велъ продолжительную борьбу съ Вассіаномъ и Максимомъ, теперь приближавшуюся къ трагической развязкѣ для послѣднихъ.

Но спокойное время для митрополита Даніила продолжалось недолго. 3-го декабря 1533 года умеръ Василій Іоанновичъ, которому Даніилъ обязанъ былъ всецьло своимъ возвышеніемъ. Предъ смертью великій князь выразилъ желаніе принять монашеское постриженіе. О своемъ намъреніи принять монашество онъ еще ранье сообщалъ митрополиту и поручилъ ему непремънно исполнить его завътное желаніе. Нъкоторые изъ присутствовавшихъ князей и бояръ, именно: князь Андрей Ивановичъ, Михаилъ Семеновичъ Воронцовъ и Шигона возражали противъ высказаннаго в. княземъ намъренія, приводя въ примъръ древнихъ русскихъ царей, умершихъ въ ихъ настоящемъ званіи.—«Князь великій Владиміръ Кіев-

¹ Такъ въ одинъ разъ онъ отослалъ туда двъсти десять рублей, которыми Волоколамскіе иноки прекрасно воспользовались, купивъ «у Васильевыхъ дѣтей сельно Начапино, да Иваніково, да Комяково, да Скурлово, да двѣ пустоши: Ярилово да Кузнечково». Въ другой разъ митрополитъ пожертвовалъ двѣсти двадцать рублей. На гретье пожертвованіе митрополитъ пожертвоваль двѣсти двадцать рублей. На гретье пожертвованіе митрополита, состоявшее изъ ста рублей, въ монастырѣ были «обложены Спасовъ образъ, да Пречистые, да Предтечевъ, да дска на Евангеліе сребрена, да сѣнь у царскихъ дверей». Нѣсколько позднѣе митрополитомъ сдѣлано было еще пожертвованіе въ шестьдесятъ рублей, на которые Волоколамскіе иноки «ворота святые издѣлали и подписали». Рукопись Московской Епарх. библіотеки при Высокометровскомъ монастырѣ № 420 еп. 687 вол., л. 43—44. Запись дачей Іосифо-Волоколамскому монастырю, рукои. XVI в.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Житіе Пафнутія Боровскаго въ рукописяхъ: Императорской Публич. библ. XVI в. Q. 1, № 67, л. 15 и Москов. Духов. Академій № <sup>91</sup>/<sub>302</sub> Волок. л. 244, Снес. А. А. Эксп. I, 213.

скій умеръ не въ чернцехъ, не сподобился-ли праведнаго покоя? И иные великіе князи не въ чернцехъ преставилися, не съ праведными-ли обрѣли покой»? Такъ мотивировали бояре свою настойчивость. Здісь митрополить заявиль себя ревностнійшимь пастыремъ, чуждымъ суетныхъ разсчетовъ времени. Чувства привязанности и благодарности къ умирающему князю были настолько сильны въ немъ и пробудились въ такой рышительной формъ, что онъ почти одинъ возсталъ противъ всёхъ бояръ. Какими горячими спорами сопровождалось разногласіе митрополита съ боярами, это видно изъ словь литописца, который по этому поводу сообщаеть, что «бысть промежу ихъ пря велика». Когда бояре продолжали упорствовать въ своемъ противодъйствіи, митрополить рышился подъйствовать на главныхъ своихъ противниковъ самыми строгими мърами: «не буди на тебе наше благословеніе, съ гнъвомъ сказалъ митрополить, обращаясь къ князю Андрею Ивановичу, ни въ сей въкъ, ни въ будущій, занеже сосудъ сребрянъ добро, а позлащенъ того лучше». Обрядъ постриженія быль совершень, причемъ в. князю дано было имя Варлаама. Привязанность Даніила къ в. князю была такъ велика, что когда последній умеръ, митрополитъ собственноручно омывалъ его тѣло. 1 По смерти Василія Іоанновича выступиль роковой вопросъ, кому царствовать. Умирая, великій князь «приказалъ великую княгиню и дъти своя отцу своему Данилу митрополиту, а великой княгинъ Еленъ приказалъ подъ сыномъ своимъ государство держати до возмуженія сына своего» 2. Исполняя волю умершаго князя, Данічлъ, едва только скончался государь, немедленно привелъ братьевъ его и бояръ къ присягъ въ върности новому в. князю малолътнему Іоанну и его матери, какъ правительницъ государства 3. Для того, чтобы придать болье авторитета и священной важности новому в. князю, митрополить въ Успенскомъ соборъ въ присутствіи знатнаго духовенства, бояръ и народа, торжественно благословиль его св. крестомъ на великое княжение 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Нолн. Соб. Рус. Летоп., т. VI, 267—276; т. VIII, 285—286.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. С. Р. Лѣтоп., т. VIII, 285. Царствен. книга, 14—30. Никонова лътой. VI, 259—261. Степенная кн., ч. II, 211—218.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> П. С. Р. Лътоп. т. VIII, 285—286. Цербатовъ, Ист. Россійская отъ древнъйшихъ временъ, т. V, ч. I, 4—5.

<sup>4</sup> II, Соб. Рус. Летот., т. IV, 298-299.

Со смертію Василія Іоанновича на Руси установился высшій строй государственнаго управленія, почти небывалый дотоль. Во главь власти оказалась молодая женщина, не чуждая страстей. Она опиралась на боярскую думу, которая состояла изъ множества і знативншихъ бояръ государства. Несомивнию, митроп. Даніилъ какъ по почтенію къ его высокому сану, такъ и по извізстному его усердію къ великой княгинь, быль первымь изъ особъ входившихъ въ составъ членовъ высшей боярской думы 2. Образъ правленія, создавшійся совершенно случайно, не былъ обставленъ никакими положительными узакопеніями, разграничивающими сферу дъятельности разныхъ лицъ, стоящихъ въ главъ управленія, и потому въ самомъ своемъ характеръ скрывалъ зачатки интригъ и раздоровъ. Такъ оно и вышло на самомъ дълъ. Думные бояре занимались болье личными взаимными интригами и изъ-за нихъ игнорировали общее благо государства. Личность правительницы, какъ женщины и какъ человъка, подверженнаго нъкоторымъ порокамъ, не имѣла на нихъ строго умѣряющаго вліянія. Равнымъ образомъ и одинъ духовный авторитетъ митрополита безъ всякой матеріальной поддержки не могъ сдерживать порывы грубаго произвола бояръ. Такимъ образомъ составъ правительства быль такого рода, отъ котораго можно было ожидать самыхъ разнообразныхъ случайностей и пепредвидънныхъ перемънъ. Положеніе митрополита Даніила при такомъ порядкѣ вещей принадлежало къ одному изъ щекотливыхъ и ненадежныхъ. Онъ лишился теперь въ значительной степени своего прежняго вліянія. Необузданность думныхъ бояръ, изъ которыхъ многіе вовсе не симпатизировали митрополиту, весьма мало представляла гарантій для спокойнаго проживанія последняго. Единственной боле или менфе надежной опорой Даніилу теперь оставалась правительница Елена, по опора эта представлялась слабой и притомъ такою, которая при необузданности и грубомъ своеволіи бояръ могла сама пасть каждую минуту. При жизни правительницы Елены Даніилъ всетаки держался на своемъ мъсть и пользовался нъкоторой долей вліянія: онъ присутствоваль въ боярской думі и въ важныхъ государственныхъ дълахъ къ нему обращались за благословениемъ. Такъ, у него просили благословенія предъ начатіемъ войны съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Карамаинъ, т. VIII, 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Щербатовъ, Ист. рос. отъ древнъйшихъ временъ, т. V, ч. J, 7.

Литвою, которую митрополить благословиль словами: «вы, государи, православные, пастыри христіанству, теб'в государю подобаетъ христіанство отъ насилія боронити, а намъ за тебе, государя, и за твое войско Бога молити; зачинающаго рать погубляется, а въ правдъ Богъ помощникъ» 1. Но подобнымъ фактамъ нельзя еще придавать особенно большаго значенія, въ нихъ скорте и естественные всего можно видыть соблюдение простой религиозной формальности, унаследованной отъ древности. Положение м. Даніпла въ боярской думъ отличалось болье пассивнымъ характеромъ. Это видно изъ того уже, что онъ не могъ защитить отъ происковъ бояръ или по крайней мфрф облегчить судьбу Дмитровскаго князя Юрія Ивановича, постояннаго благодітеля Волоколамскаго монастыря и человъка, находившагося въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ съ нимъ самимъ 2. Юрій Ивановичъ по подозрѣнію въ измѣнѣ вскор посл смерти великаго князя по интригамъ бояръ взятъ былъ подъ стражу и закончилъ свою несчастную жизнь въ темницъ. Онъ умеръ въ 1536 году 3. Въ преслъдовании князя Юрія ясно проглядываетъ намърение бояръ избавиться отъ лишняго члена царской семьи и тымъ достигнуть большей свободы въ своихъ дъйствіяхъ 4 и открыть широкій путь своему произволу. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> II. С. Р. Лътоп. т. VIII, 287—288. Царств. книга, 40—41. Никон. лътоп. ч. VII, 4—6. Татищевъ, кн. V, по сочинителю ч. IV, 222. Соловьевъ, т. VI, изд. 2, 14—24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О чемъ свидътельствуетъ множество жалованныхъ грамотъ Юрія Пвановича, данныхъ имъ на имя митроп. Даніпла. Рукоп. Москов. Публич. Музея № 1620, дл. 23—24, 96—97, 100—103.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> П. С. Р. ЛЪТ. Т. VIII, 286—287. 292. Карамзинъ къ несчастной судьбъ князя Юрія Пвановича относится неопредѣленно: онъ не рѣшается ни защищать Юрія, ни доказывать его виновность. Ист. Госуд. Рос. т. VIII, 8—10. Соловьевъ болъе склоняется въ пользу дѣйствительной виновности кн. Юрія, т. VI, изд. 2, 3—9. Но историческіе памятники ближе къ истинъ говорять противное. Степенная кн. передаетъ, что Юрій Ивановичъ былъ заключенъ въ темницу совътомъ боярскимъ и прибавляетъ: «бояху бо ся, егда како людіе къ нему обратятся». Ст. кн., 11, 238.

<sup>4</sup> Карамзинъ, т. VIII, 10, см. примъч. 10. Щербатовъ въ своей исторіи приводить одно свидѣтельство, въ которомъ паденіе ки. Юрія объясняется интригами бояръ и желаніемъ ихъ воснользоваться властію въ малолѣтство Іоанна IV. Нерасположеніе Елены и бояръ къ брагьямъ умершаго вел. князя видно уже изъ того, что они не были введены вь составъ боярской думы, хогя всѣ права къ тому находились на ихъ сторонѣ. Щерб. Ист. Рос., т. V, ч. I, 8—19.

Покончивъ съ однимъ братомъ Василія Іоанновича и дядей молодаго государя, бояре взялись за другаго-младшаго Андрея Старицкаго. И здъсь митрополиту Даніилу пришлось разыграть роль покорнаго слуги предъ боярскимъ синклитомъ и правительныцей. Князь Андрей имълъ несчастие обнаружить свое неудовольствие на то, что ему не прибавили ничего къ его удълу по смерти его старшаго брата великаго князя. Съ этимъ неудовольствіемъ онъ поъхалъ въ Старицу. Правительница, узнавъ о питаемомъ Андреемъ неудовольствій, потребовала его въ Москву. Князь Андрей со страхомъ явился въ Москву и «билъ челомъ великой княгинъ Еленъ отцомъ своимъ митрополитомъ Даніиломъ». Посредничество Даніила увънчалось успъхомъ: Елена и князь Андрей объяснились между собой и последній уехаль снова въ Старицу, уверенный и въ своей безопасности и въ благосклонности къ нему правительницы. миръ между Еленой и имъ продолжался недолго. Явились новыя клеветы на Андрея, последствиемъ которыхъ былъ новый вызовъ его въ Москву. Предчувствуя опасность, и зная хорошо несчастную судьбу брата Юрія, Андрей не смотря на разныя убъжденія, боялся явиться въ Москву. Между тъмъ съ цолью окончательной погибели Андрея стали распространяться слухи о намфреніи Старицкаго князя спасаться бъгствомъ. Тогда правительница и бояре для того, чтобы удобные было привлечь Андрея въ Москву, обратились къ содъйствію духовной власти. Въ исполненіе желанія Елены и бояръ Даніилъ отправилъ къ князю Андрею съ крутицкимъ владыкою Доспосемъ наказъ, въ которомъ именемъ в. князя и своимъ собственнымъ убъждалъ его явиться въ Москву, причемъ заявляль, что онъ береть его «на свои руки», угрожая въ противномъ случав церковнымъ отлучениемъ 1. На случай, еслибы церковныя кары не подвиствовали на князя, приняты были мъры. Вижсти съ духовнымъ посольствомъ высланы были по направленію къ Старицъ сильные полки. Несчастный Андрей видъль для себя очевидную опасность въ томъ случав, если онъ повдеть въ Москву, поэтому рышился искать спасенія вы быгствы, единственномы средствъ, которымъ онъ теперь могъ располагать. Но Андрей не могъ спасти себя. Онъ былъ пойманъ и подвергся участи одинаковой съ участію своего брата Юрія. Онъ умеръ въ заключеніи въ 1537 году<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> А. Истор. т. I, № 139, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полн. Соб. Рус. Летоп., т. VIII, 292—295; т. III, 200. Караманнъ, VIII,

Въ преследовании князей Юрія и Андрея Елена была солидарна съ боярами: она находилась въ постоянномъ стракъ за то, какъ бы власть не отошла изъ ея слабыхъ рукъ и какъ бы ею не воспользовались братья ея мужа, которые не безъ основанія могли заявлять свои права на участіе въ государственныхъ ділахъ. Вообще въ правленіе Елены государственное значеніе м. Дапіпла, несмотря даже на то, что ему было препоручено умиравшимъ великимъ княземъ Василіемъ Іоанновичемъ высщее наблюденіе за всёмъ государствомъ и попеченіе о благь царскаго сечейства, было ограниченно и слабо. При Василіт Іоанновичт если ему приходилось иногда въ угоду в. князю допускать нарушенія церковныхъ правиль и измінять своимъ обінцаніямъ, то по крайней мірті за эти услуги онъ пользовался его благосклонностію и нисколько не думаль опасаться за свое положение, которое было вполнъ безопасно и прочно. Теперь же далеко было не то: Даніилу по прежнему приходилось дъйствовать по указанію другихъ и подвергать нареканію свой высокій санъ, между тымь какъ пользы изъ такого положенія вещей для него не представлялось никакой. Его положеніе въ правление Елены можно назвать шаткимъ, и онъ въ это время только съумълъ держаться на мъстъ.

Слабость государственнаго значенія м. Даніила съ особенной ясностью обнаруживается въ отношеніи боярскаго правительства къ нѣкоторымъ правамъ церкви. Даніилъ много борьбы вынесъ ради того, чтобы защитить земельныя права церквей и монастырей. Но послѣ смерти Василія Іоанновича, въ правленіе Елены и бояръ, явились узаконенія, направленныя въ прямой ущербъ землевладѣльческимъ правамъ духовенства. Въ 1535 году вышло запрещеніе монастырямъ покупать и брать въ закладъ или «по душахъ» вотчинныя земли служилыхъ людей безъ вѣдома правительства подъ опасеніемъ въ противномъ случаѣ отобранія этихъ вотчинъ въ пользу государя. () Этимъ весьма важнымъ распоряженіемъ навсегда пресѣкалась возможность безконтрольнаго увеличенія цер-

<sup>14—16.</sup> Никон. Л'єтоп. VII, 13—18. Соловьевъ, т. VI, изд. 2-е, 9—14. Степенная книга прямо обвиняетъ бояръ въ погибели невинныхъ князей Юрія и Андрея. Степ. кн. II, 238. 243—244. Щербатовъ, Исторія россійская отъ древн'ьйшихъ временъ, т. V, ч. I, 103—106.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Исторія Россійской Іерархін, III, 712—714. Павловъ, Истор. Очеркъ секуляризаціи церков. земель въ Россіи, 102—103.

ковныхъ земель въ Россіи. Но боярское правительство на этомъ не остановилось. Въ следующемъ 1536 году въ Новгороде по распоряженію его отобрано было значительное количество церковныхъ земель. Въ правление Елены и бояръ духовенство привлечено было къ исполненію ніжоторыхъ городскихъ и государственныхъ повинностей. Въ 1534 году при постройкъ въ Москвъ Китая-города, обнесенія его стіною и валомъ, правительство, сділавъ на эту постройку пожертвованіе изъ собственной казны, повельно «и митрополиту вдати, елико достоить, тако же и всему священническому чину урокъ учиниша, потому же и княземъ и бояромъ и сановникомъ». Точно также и въ Новгородъ при возведеніи деревяннаго города боярское правительство привлекло къ этому дѣлу и самого архіепископа и все новгородское духовенство. Въ общетвенныхъ и государственныхъ нуждахъ, напр. при выкупъ плънныхъ, правительство этого времени не стъснялось прибъгать и къ церковнымъ денежнымъ средствамъ.

Еще хуже сложились обстоятельства не въ пользу митрополита Даніила послів смерти княгини и правительницы Елены (скоропостижно умершей 3-го апрыля 1538 г.) 1. До сихъ поръ для него существовала, хотя и слабая, опора въ лицъ правительницы. Бояре не могли особенно своевольничать, имбя надъ собою хотя какую бы то ни было власть царственной особы. Со смертію посл'єдней прекратился и этотъ слабый связующій центръ власти. Не стіняемая ничьмъ боярская дума обратилась въ арену всевозможныхъ интригъ, происковъ. Между боярами образовались дв могущественныя партіи-Шуйских и Б'вльских, изъ которых в каждая стремилась пъ тому, чтобы лишить всякаго вліянія лицъ, придерживавшихся противной партіи, и властвовать одной падъ всемъ государствомъ. По кончинъ Елены власть забралъ въ свои руки князь Василій Васильевичь Шуйскій. Но противъ него начала формироваться другая партія, въ глав'в которой находился князь Иванъ Бъльскій 2. Во время борьбы двухъ политических в партій положеніе митрополита Даніила сделалось вполив критическимь. Лишившись всякой опоры, онъ не зналъ, къ какой сторонв пристать. Никакой дипломатическій умъ не могъ подсказать какая боярская партія въ конці концовъ восторжествуеть. Тамъ, гді не было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Полное собраніе русских вытописей, т. VI, 290—300, VIII, 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Щербатовъ, Ист. рос., т. V, ч. I, 134—135.

строгой законности, тамъ одна простая случайность могла отдать въ тѣ или другія руки лавры торжества. А между тѣмъ митрополиту предстояла необходимость дѣлать выборъ, нейтральное положеніе къ борьбѣ для него было совершенно невозможно.

Время правленія Елены и боярской думы и зат'ємъ хотя и непродолжительный по времени періодъ борьбы боярскихъ партій тяжело отозвались на митрополить Даніиль. Онъ жиль въ постоянномъ страхв за себя, за свой санъ; каждый наступающій день приносилъ ему съ собою новые и повые поводы для опасеній. Сознаніе, что предъ грубымъ произволомъ бояръ не можетъ устоять и подъйствовать никакая правственная сила его убъжденій, увъренность въ отсутствіи всякой матеріальной силы которая одна только она въ состояніи была обуздать боярскій деспотизмъ, физически и нравственно убивали митрополита. Жизнь въ постоянномъ безпокойствъ за свою судьбу, среди всевозможныхъ нравственныхъ мученій въ связи съ почтенными льтами разрушительнымъ образомъ дъйствовала на организмъ святителя. Одно письмо митрополита, относящееся къ разсматриваемому времени. прекрасно характеризуеть его нравственное положение. Въ немъ онъ изливаетъ свою глубокую скорбь на «свое кръпости и силы изнеможеніе», но особенно на сутвивющихъ неполученіе, и друговъ вфрныхъ оскудение и удаление духовныхъ сыновъ и добрыхъ пріятелей.... Свойственницы отчуждишася, продолжаетъ описывать свою горькую участь митрополить, враждотворцы же радостив прескакають съмо и овамо, вражды творяще, рати водвизающе врази не смиряются; бъсове радуются; человьцы смущаются....» 1. Дъйствительно, весьма тяжелое время выпало на долю послъдняго періода служенія м. Даніила церкви, которое окончательно удалило его со сцены отечественной исторіи.

Во время борьбы двухъ боярскихъ партій Даніилъ присталъ къ кружку князя Ивана Бъльскаго, тъмъ болье, что послъдній много обязанъ былъ митрополиту своимъ спасеніемъ отъ опалы великаго князя. Этимъ поступкомъ, само собою понятно, митрополитъ вооружилъ противъ себя Шуйскихъ, которые дъйствительно «держали гнъвъ» на него и на Бъльскаго 2. Но выборъ сдълан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 514/451, л. 425.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Царствен. книга, 1769 г., СПБ., 75—76.

ный митрополитомъ оказался неудаучнымъ. Партія князя Бъльскаго скоро пала, и Шуйскіе окончательно восторжествовали. Паденіе Бъльскаго предзнаменовало собой несчастія и для митрополита. Въ немъ онъ липался не только опоры, но своею связью съ нимъ вооружилъ противъ себя враговъ партіи Бѣльскаго. Конечно, Даніиль хорошо понималь свое критическое положеніе, но поправить ошибку было уже не въ его власти. Онъ, измученный нравственно, приготовлялся ко всякой случайности. Теперь онъ думалъ более о своей паствь и о своей душь. Ожидая съ часу на часъ своего паденія, Даніилъ ръшился дать послъднее слово назиданія своей паствъ, и въ январъ 1539 г. разослалъ свое окружное посланіе «о смиреніи и соединеніи, и согласіи, и о любви, и о соблюденіи православная въры и закона», въ которомъ онъ съ чувствомъ любвеобильнаго отца и съ убъдительностію лучшаго проповъдника изображаетъ «вину літъ сихъ и временъ» и осуждаетъ «несогласія и пререканія, разділенія же и распрінія 1. Василій Васильевичъ Шуйскій хотя и враждоваль на м. Даніпла, но не осм'вливался всетаки употребить противъ него какое нибудь насиліе. За смертію Василія Шуйскаго власть перешла къ его брату Ивану, который оказался болье дерзкимъ и страшнымъ тираномъ, чъмъ какимъ былъ его братъ 2. Вскоръ за паденіемъ Быльскаго послыдовало насильственное свержение и сторонника его митрополита. Ближайшимъ поводомъ къ паденію Даніила послужило то, что онъ сообща съ Бъльскимъ, безъ согласія Шуйскихъ, давалъ боярство 3. Даніилъ былъ «сведенъ» съ митрополіи 2-го февраля 1539 года 4, и сосланъ въ свой Волоколамскій монастырь, котораго нѣкогда былъ игуменомъ 5. Шуйскій и его приверженцы не остановились

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Москов, Духов. Акад. № <sup>514</sup>/<sub>151</sub>, л. 413, 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Щербатовъ, Исторія рос., т. V, ч. I, 137—138.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Царств. кн., СПБ. 1769 г., 75—76. Именно Даніилъ, сообіца съ Бѣльскимъ, далъ боярство князю Юрію Михайловичу Голицыну. Щербатовъ, V, ч. I, 137—138.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полное собраніе русских в літописей. т. VIII, 295. Карамзинь, т. VIII, примічаніе 80. Никонова вітопись, VII, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> П. С. Р. Автоп., т. IV, 303. Первая Псковская явтоп. Царствен. книга, 76. Авторъ статьи подъ назв. «О трудахъ Максима Грека», напечат. въ Журн. Мин. Н. Просвъщ. 1834 г., ч. III, 243—278, пензвъстно па ос ованіи какихъ данныхъ утверждаетъ, что Данінъъ былъ отправленъ въ заточеніе въ Кирилло-Бълозерскій монастырь. Утвержденіе вполив безъосновательное. Авторъ Степенной

на насильственном в сверженіи м. Даніила. Они, совершивъ одно беззаконное дъйствіе и опасаясь обличенія и даже соблазна со стороны простыхъ върующихъ, употребили еще новое насиліе для того, чтобы скрыть по возможности свои преступныя дійствія. Они вынудили у Даніила отреченную грамоту, въ которой онъ отказывался отъ митрополіи и «всего архіерейскаго д'вйства и именованія» и причиной своего отреченія выставляль «разумѣнія своя немощна и мысль свою погръшительну» 1. Ужасная несправедливость въ отношеніи къ личности Даніила, достойная только грубости варваровъ-бояръ! Митрополитъ Зосима, еретикъ и человъкъ самой низкой правственности, и тотъ не былъ вполнъ лишенъ архіерейства 2, между тъмъ Даніилъ, просвъщенный и строго православный пастырь, принесшій въ свое продолжительное служеніе много пользы церкви и государству, вынуждается отказаться даже святительского сана. Новое насиліе бояръ едвали оказало имъ какую-либо пользу. Результаты, достигнутые путемъ его, были ничтожны. Самый ненаблюдательный человъкъ могъ замътить ложь и несправедливость въ ихъ дъйствіяхъ. Даніилъ подписалъ свою отреченную грамоту 26 марта, тогда какъ еще февраля 6 избранъ и посвященъ быль его преемникъ митрополитъ Іоасафъ Скрипицынъ 3.

Такъ печально закончилъ свое семнадцатилътнее (безъ двадцати двухъ дней) святительское служение Русской церкви митрополитъ Даніилъ.

Замѣчательно, что бояре, съ Шуйскимъ во главѣ, низвергнувъ Даніила, избрали на его мѣсто игумена Троицкаго монастыря Іоасафа, человѣка по своимъ воззрѣніямъ болѣе всего склонявшагося

книги, пов'єствуя о крамолахъ и распряхъ бояръ, о грабительств'є ихъ и проч. съ религіознямъ негодованіемъ говоритъ о низверженіи Даніила: «не токмо же между собою сіе (распри и грабежи) сод'єваху, но и великому христоподобному чину архіерейску превысочайтаго святительства приразишася своея ради между-усобныя крамолы: м. Даніила съ митрополіи сведоша въ Іосифовъ монастырь» Ст. кн. II, 244, Щербатовъ, Ист. рос., т. V, ч. 1, 137—138.

<sup>&#</sup>x27;Рукоп, Имп. Публ. библ. Q. XVII, № 15, 236. Акты А. Экспед. т. I, № 185, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полное собр. рус. л'ьтоп., т. XV, 503.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полное собр. рус. автоп., т. VIII, 295 и Акты Археограф. Экспед., т. I, № 185, 163.

въ пользу идей заволжцевъ-нестяжателей <sup>1</sup>. Въ Даніилѣ бояре видѣли защитника новаго монархическаго начала государственной жизни, столь противнаго ихъ интересамъ. Поэтому, удаливъ его, они позаботились замѣнить его человѣкомъ противополжнаго лагеря, разсчитывая, можетъ быть, на его симпатіи къ боярской вольности. Но разсчетъ оказался не вѣренъ, такъ какъ строгій и благочестивый Іоасафъ принялъ сторону справедливости и сталъ печаловаться предъ государемъ за несправедливо гонимыхъ. Шуйскій и его сторонники, увидѣвъ свою ошибку, постарались исправить ее; они свергли съ митрополіи Іоасафа, и въ 1542 году избрали на мѣсто его Макарія, архіепископа новгородскаго, столь знаменитаго въ исторіи русской церкви <sup>2</sup>. Макарій представлялъ противоположность, своему предшественнику Іоасафу, отличаясь особенной привязанностію къ идеямъ Іосифа Волоцкаго.

Такимъ образомъ послѣ Даніила на престолѣ русской митрополіи мы видимъ нѣкоторое время колебаніе между сторонниками Іосифовскаго направленія и заволжцевъ, которое продолжается впрочемъ недолго, и затѣмъ русскій всероссійскій митрополичій престолъ надолго остается за Макаріемъ, іосифляниномъ если не по воспитанію, то по духу.

Совершенно другимъ человѣкомъ явился Даніилъ въ Волоколамскій монастырь по своемъ низложеніи, чѣмъ какимъ знали его въ то время, когда онъ готовился ко вступленію на митрополію. Тогда предъ нимъ рисовалось будущее во всемъ блескѣ ожидавшаго его высокаго положенія, самъ онъ былъ полонъ силы и энергіи. Теперь же Даніилъ представлялъ изъ себя несчастнаго старца, человѣка безъ всякой надежды на лучшее будущее и соединявшаго въ себѣ съ чувствомъ оскорбленнаго достоинства и незаслуженнаго униженія постоянныя правственныя страданія. Нравственное положеніе Даніила въ Волоколамскомъ монастырѣ должно было быть для него тягостно и въ другомъ отношеніи. Прежде онъ былъ игуменомъ сего монастыря, его полновластнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> П. С. Р. Јѣтоп., т. IV, 303; VIII, 295. Стоглавъ изд. Кожанчикова, 278—279. Тихонравовъ, Лѣтописи русской литературы и древности, т. V, 1863 г., отд. III. Статья «Къ матеріаламъ для Исторіи Стоглава. Ждановъ, Журн. Минист. Н. Просвъщ. 1876 г., августъ, 213—215.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Степен. кн. II, 244. Полн. собр. рус. лътоп. т. IV, 304. Карамзинъ, т. VIII, 68—72.

хозяиномъ и вообще первымъ человѣкомъ въ монастырѣ; теперь же, будучи столь недавно недосягаемо высокимъ по своему сану, онь явился въ этотъ же самый монастырь, но уже въ положеніи человѣка, лишеннаго церковно-іерархическаго достоинства, низведеннаго на степень монастырскаго узника. Теперь положеніе Даніила въ Волоколамскомъ монастырѣ было въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ ниже того, какимъ пользовались многіе изъ его бывшихъ подчиненныхъ.

Свъдънія о жизни Даніила въ Волоколамскомъ монастыръ по его низложеніи весьма скудны. Митрополитъ Даніилъ умеръ 22 мая 1547 года, т. е. восемь лѣтъ три мѣсяца и двадцать дней спустя по своемъ низложеніи съ митрополіи 1. Смерть Даніила послѣдовала во времена игуменства въ Волоколамскомъ монастырѣ Гурія Пенкова или Руготина, въ послѣдствіи св. архіепископа казанскаго 2. Живя въ монастырѣ, по современному выраженію «на покоѣ», Даніилъ, несмотря на свою старость и болѣзни, написалъ свою «Духовную», которая скорѣе всего должна имѣть аналогическій

<sup>4</sup> Точное, неподлежащее никакому сомпьнію, повъстіе о времени смерти Данінла найдено мною въ одной рукописи Волоколамскаго монастыря. Рукопись содержитъ въ себб опись церковнаго имущества Волоколам, монастыря, составленную въ 1545 году (7053 г.) старцемъ Зосимою и книгохранителемъ Паисіемъ. Вь описи на оборотъ одного чистаго листа, которому предшествуютъ изсколько такихъ же чистыхъ незаписанныхъ листовь, находится следующая запись: «лета 7055 (1547) маія 22.го преставися бывшій Даніпль митрополить всея Руси». Дажье са вдучеть перечень пожертвованныхъ митрополитомъ книгъ. Опись имущества составлена 1545 года за два года до смерти Даніила. Но запись о смерти Данінла сдівлана на особомъ листі. Почеркъ руки, какою написана замітка, одинаковъ съ почеркомъ, какимъ написана больщая часть рукоппси, но только болъе крупный, и запись сдълана болъе отчетливыми чернилами. Переписывалъ книги инокъ Восима, онь же, въроятно, внесь и запись о смерти Даніпла, какъ очевидецъ и какъ должностное лицо, которому необходимо было помъстить въ составленную имъ ранъе опись вповь поступившія по смерти Даніиза въ монастырскую библютеку книги, что онъ и сд влалъ. -Рукоп. Волоколам, монаст., въ монаст. ризницъ, № 34/684, л. 25 об.—Неизвёстно, на основаніи какихъ данныхъ нёкоторые историки указывають на 2-е февраля 1539 г., какъ на время смерти Данішла. Словарь псторическій о бывшимъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чяна, ч. I, СПБ. 1818, 114-115. Очевидно, здёсь смёшивается годъ смерти Данінда съ годомъ его низложенія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Выпись о начал'в Іосифова монаст.; рукоп. Моск. Духов. Академ. № <sup>161</sup>/<sub>564</sub> Ак. Волок., д. 73—74. Строевъ, Списки јерарховъ и настоятелей рус. церкви, 182.

видъ съ духовной (или, что тоже, монастырскимъ уставомъ) преподобнаго Іосифа Волоцкаго. 1.

Митрополитъ Даніилъ, какъ любитель просвѣщенія, при жизни своей составилъ богатую по тому времени библіотеку, которую онъ передъ смертію отказалъ Волоколамскому монастырю <sup>2</sup>. Изъ книгъ, пожертвованныхъ митрополитомъ Даніиломъ Волоколамскому монастырю или ему принадлежавшихъ, или наконецъ имъ самимъ писанныхъ, нъкоторыя сохранились и до настоящаго времени <sup>3</sup>.

Другая рукоппсь, оставленная Даніиломъ Волоколам, монастырю и содержащая въ себъ почти всю аскетическую литературу, называется «главникомъ Да-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Волоколам. монаст., въ монастыр, ризницѣ, № <sup>84</sup>/<sub>689</sub>, л. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ описи церковнаго имущества Волоколам, монастыря 1545 года послъ записи о времени смерти Данила находится следующая, относящаяся къ нему, зам'їтка: «далъ манастырю кингь: св. евангеліе тетро въ десть, да другое тетръ же въ полдесть, богословъ въ десть, Ипконскія посланія въ десть, да кипгу главникъ въ десть же, да двв исалтири съ следованиемъ въ полдесть». Изъ перечисленных здъсь книгъ Даніпла пікоторыя сохранились до настоящаго времени, какъ видно будетъ ниже. Представленный перечень не общимаетъ собою всъхъ пожертвованных Даніиломъ Волоколамскому монастырю книгъ. Сохранились подробныя описанія двухъ евангелій, отказанныхъ Волоколам, монастырю Даніпломъ. Вы описи церковнаго имущества Іосифова менастыря, составлен, въ 1590-1591 г., находятся слудующія записи: «евангеліе Даніила митрополита: заставицы и строки, и слова большіе и статьи писаны красками, застежки и сини серебряны, золочены, павалока бархатъ чернъ съ золотомъ, прикладочки четыре шелковы узенки, главица обвирана золотомъ». Описаніе втораго свангелія: «заставицы фряжски, прописаны водотомъ, строки и слова больше и статьи первые писаны золотомъ, и евангелисты писаны на золотъ; застежки и сини и прибоп серебряны, паволока атласъ зеленъ. Данье митрополита Даніила». Рукоп. Волоколам. монаст., хранящаяея въ монаст. ризницъ. № 30/<sub>888</sub>, л. 115—116. 120. Изъ книгъ, входившихъ въ составъ библютеки м. Данінла, не всъ были передапы имъ Волоколам. монастырю. Н'екоторыя книги подарены были м. Даніиломъ своему другу Діонисію Звенигородскому. Опись книгъ Волоколам. монастыря, Чтен. въ Общ. Ист. и Древн. 1847 г., № 7.

³ Такъ въ библютекъ Москов. Духови. Акад. есть рукопись №  $\frac{135 \text{ ака.}}{490 \text{ Волок.}}$  (она же въ Волоколам, монастыръ значилась подъ № 82, а потомъ подъ № 85), содержащая въ себъ между прочимъ творенія св. Іоанна Дамаскона и на половину написанная рукою самого м. Ланіила. Факсимиле письма Даніила сдълано, а также показана историческая важность рукописи у Калайдовича. См. его «Іоаннъ экзархъ Болгарскій». Что дъйствительно эта рукопись писана Даніпломъ, это подтверждаетъ надпись на оборотъ перваго листа рукописи: «кинга св. Іоанна Дамаскина, писалъ Данила митрополитъ».

Митрополитъ Даніилъ одарилъ также Волоколамскій монастырь и богатыми денежными вкладами <sup>1</sup>. Митрополитъ оставилъ завѣщаніе, которымъ онъ за свое пожертвованіе устанавливаетъ четыре поминовенія «доколѣ монастырь Пречистые стоитъ», а именно: 25 октября въ Дмитріевскую субботу по преподобномъ Іосифѣ и по всей братіи; въ субботу второй недѣли великаго поста «по всѣхъ православныхъ христіанехъ»; на другой день Троицына дня—по препод. Іосифѣ, и наконецъ четвертое по немъ самомъ въ день его преставленія, которое было 22 мая. Кромѣ того онъ завѣщалъ поминать себя въ повседневномъ спискѣ и въ сѣнаникѣ «по обыкновенію, доколѣ и монастырь Пречистыя стоитъ» <sup>2</sup>.

ниловскимъ». См. рукоп. Москов. Духовн. Акад. № 484/488 Волок. Сборникъ XVI в. въ листъ, на 455 листахъ, имъетъ впереди на первомъ листъ падпись: «Главникъ Даниловской», которая повторена и въ концъ оглавленія книги.

Третья рукопись Даніпла—Псалтпрь слѣдованная, на оборотѣ верхней доски которой и доселѣ сохранилась надпись: «сію псалтирю далъ Даніла митрополитъ» которая повторена и въ другомъ мѣстѣ рукописи. См. рукоп. Моск. Духов. Акад. № <sup>58</sup>/<sub>449</sub> Волока́л., л. 12, об.

Четвертая рукоп.-богато украшенное евангеліе тетръ.

Пятая рукоп. собственнаго письма Даніила соборникъ, въ которомъ сначала написанъ Симеонъ Новый Богословъ. См. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Рос. 1847 г., № 7. Опись книгъ Волоколам. монастыря, 7. Рукоп. Моск. Дух. Акад. №  $^{427}/_{471}$ .

Между рукописями Импер. Публ. библ. находится полууставное прекраснаго письма евавгеліе XVI в. съ лицевыми раскрашенными изображеніями Евангелистовъ на 450 листахъ, которое нѣкогда принадлежало м. Даніилу. См. рукоп. И. П. Б. изъ собранія гр. Толстого, отд. ІІ, № 149. Описаніе Славяно-россійскихъ рукоп. библіотеки гр. Толстого, изд. Калайдовичемъ и Строевымъ, Москва, 1825 г., 310. На первомъ листъ рукописи находится надпись: «евангеліе митрополичье Даниловское, въ полдесть». Евангеліе обтянуто золотымъ листомъ. На передней доскъ изображенъ Спаситель съ Божіей Матерію и І. Предтечею, а внизу надпись: «сіе евангеліе соорудилъ».... Слѣдующее слово намъренно стерто.

Изъ драгоценныхъ вещей, оставленныхъ м. Даніиломъ Волоколам, монастырю, до сихъ поръ сохранилась только его золотая панагія, въ коей на камнё изображецъ пророкъ Даніилъ. Панагія въ пастоящее время находится въ ризнице Моск. Успенскаго собора. Архимандритъ Іосифъ, Путеводитель къ святыне и священнымъ достопамятностямъ Москвы, изд. 5-е, Москва, 1878 г., 29.

¹ Имъ пожертвовано было монастырю пять соть девяносто рублей, сумма по тогдашнему времени очень большая. Рукоп. Москов. Син., бывшей Патріаршей, библ.  $N^{\frac{1}{2}}$  408/ $_{829}$  ст. кат., л. 56—57. 106. Рукоп. главнаго архива Минист. Иностр. Дъль въ Москвъ  $N^{\frac{1}{2}}$   $^{141}/_{196}$  ст. кат., л. 58

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Моск. главнаго архива Минист. Ин. Дѣлъ № 141/100 ст. кат., л. 58.

Имя митрополита Даніила свято чтилось въ Волоколамскомъ монастырѣ. Волоколамскіе письменные памятники говорятъ о немъ всегда съ уваженіемъ и называютъ его преосвященнымъ архіепископомъ, святѣйшимъ митрополитомъ всея Руси, первымъ игуменомъ въ святѣй своей обители по преподобномъ Іосифѣ ¹. Благоговѣйное отношеніе къ памяти Даніила, какое оказывала Волоколамская братія своему бывшему игумену, выражалось между прочимъ въ томъ, что она соединяла его имъ съ именемъ преподобнаго Іосифа и при поминовеніи и празднованіи въ честь послѣдняго не забывала и о его преемникѣ ².

Обозрѣніе жизни митрополита Даніила даетъ слѣдующія общія положенія.

І. Государственная д'вятельность митрополита Дапішла и его отношеніе къ св'єтской власти есть проведеніе въ жизнь оформу-

Рукоп. Моск. Синод. библ.,  $N^{2}$   $^{403}/_{839}$  ст. кат. листъ 56—58, л. 87—88, л. 106. Рукоп. Москов. Тронце-Сергіевой Лавры  $N^{5}$  739, л. 14, об.

¹ Рукоп. Москов. Синод., бывшей патріаршей, библ. № 403/<sub>629</sub> ст. кат., л. 56—57.

<sup>\*</sup> Такъ въ Волоколамскомъ столовомъ обиходникъ наканунъ празднованія дня преставленія преподоб. Іосифа (9 сентября) послів вечерни за прещалось гасить свічи «у преподоб. въ гробниці и у митрополича гроба». Рукоп. Москов. Тропце-Сергіевой давры, № 739, л. 40 об. По обиходнику Волокал. мон., составленному Евфиміемъ Турковымъ, въ большіе праздники требовалось: «покровы на гробимцы на чудотворца Іосира да на митрополичь гробы и на княжи гробы прикладывать». Рукоп. Волокол. монаст., хранящ. въ ризницѣ, въ монаст., № 26/4111 л. 32. О мість погребенія митр. Даніила говорится такъ въ Волоколамских в обиходинкахъ и синодикахъ: «а гробъ митрополичъ въ церкви, въ придълъ въ маломъ, близко алтаря на правъ; а гробница съ покровомъ, и свъща надъ нимъ поставлена при игумен в Леонид в Протасьев в, сродниц в его». Рукоп. Москов. Синод., бывшей патріаршей. библ., № 403/201 ст. кат., л. 106. Леонидъ Протасовъ былъ игуменомъ Волоколамскаго монаст. съ 1567 по 1573 г. Чтен. въ Общ. Ист. и Древн. Рос. 1847 г., № 7. Опись книгъ Волокол. мон., стр. 11, 8. Въ описи монаст. имущества, составленной 1590-1591 года, о м'юст'ю погребенія Даніила и о гробницъ его говорится: «а покровъ на гробъ митрополита Данила атласъ таусентъ, на немъ крестъ шитъ золотомъ и сребромъ. Да у Данила митрополита въ головахъ свъча поставленная». Рукоп. Волоколам, монаст., хранящаяся въ монастырской ризницѣ № 20/400, л. 47. Въ настоящее время отъ гробницы м. Данінда не осталось пикакихъ следовъ, равно какъ после разныхъ переделокъ, произведенных въ Волоколам, монастыр въ поздибищее время, весьма трудно опредълить самое мъсто его погребенія. См. объ этомъ въ моей замъткъ о поъздкъ въ Волоколамскій монастырь, напечатанной въ Древ. и Нов. Россіи 1880 года, январь.

пированных в Іосифомъ Волоцкимъ взглядовъ на взаимо-отношеніе церкви и государства. При чемъ личный характеръ Даніила выразился здёсь въ томъ, что онъ разшириль примѣненіе ихъ въ жизни въ ущербъ чисто церковнымъ интересамъ и превзошелъ своего учителя и всёхъ предшественниковъ по каосдрё своимъ потворствомъ свётской власти, доходя въ немъ до нарушенія церковныхъ каноновъ.

II. Въ сферъ собственно церковной митрополитъ Даніилъ, какъ ісрархъ-адиминистраторъ, заявилъ себя особенной церковной политикой, заключавшейся въ назначеніи на высшія церковно-ісрархическія должности людей своего, іосифовскаго, направленія.

III. Какъ іерархъ, какъ учитель церкви, и умственный и нравственный руководитель своей паствы, Даніиль характеризуется по своей д'вятельности строгимъ консерваторомъ, боле строгимъ, чемъ какимъ быль Іосифъ Волоцкій. Онъ во всей своей діятельности строго держался консервативных началь своего направленія и, развивая последнее далее и применяя его къ общественнымъ вопросамъ своего времени, становился въ отрицательное положение ко всякимъ новшествамъ. Существующій строй религіозно-церковной жизни, все созданное и сложившееся въ немъ въками онъ признаваль неизмъннымъ и отрицаль всякія нововведенія, какъ бы они маловажны ни были. Поэтому всякая попытка въ смыслъ реформы, всякая новая мысль съ религіознымъ характеромъ, встрьчала въ немъ своего врага и противника, и онъ, не затрудняясь, относилъ ее къ разряду ересей. Консерватизмъ Даніила достигъ того, что въ его глазахъ имъли догматическое и символическое значение даже церковно-богослужебныя книги. Какъ представитель опредбленнаго, строго установившагося направленія и какъ воспитанникъ особой школы, Даніилъ діаметрально расходился во взглядахъ съ людьми другаго направленія, болье либеральнаго, группировавшимися въ его время около Вассіана Косого и Максима Грека. Обсуждавшійся въ то время вопросъ о вотчинныхъ правахъ монастырей послужилъ ареной, на которой столкнулись взгляды лицъ, происходившихъ изъ противоположныхъ лагерей. Возгорилась борьба. Даніиль, пользуясь выгодами своего положенія, въ строго консервативномъ дух'є разр'єшилъ вопросъ о монастырскихъ имуществахъ, и административными мърами заставилъ молчать людей съ новыми, бол ве свободными взглядами на вотчинное право монастырей. Сведши на церковно-юридическую почву досель обсуждавшійся литературнымъ путемъ монастырскій вопросъ, онъ тъмъ самымъ положилъ конецъ, по крайней мъръ на нъкоторое время, литературной полемикъ по этому вопросу.

IV. Изъ обозрѣнія дѣятельности митрополита Даніила становится извѣстною существованіс въ его время особой ереси Вассіана Косого, учившаго о нетлѣнности плоти Христовой по существу.

V. Обозръніе періода времени, непосредственно предписствовавшаго вступленію м. Даніила на общественное служеніе, показало, что ересь жидовствующихъ продолжала существовать въ теченіе первой половины XVI віка, т.-е. захватывала собою время, когда Даніилъ сдёлался уже всероссійскимъ митрополитомъ. Во весь періодъ продолжительнаго святительства Даніпла умственное броженіе, вызванное ересью жидовствующихъ, не улеглось. Оно на почвъ предшествовавшей и существовавшей еще ереси жидовствующихъ подъ дъйствіемъ новыхъ внішнихъ вліяній и впутреннихъ движеній, только осложнялось и видоизмінялось. Ересь продолжала существовать. Ръзкая перемъна въ отношеніяхъ правительства и церкви къ еретикамъ, происшедшая послъ собора 1504 года, повидимому мало отразилась и повліяла на русское общество. Какъ и при самомъ разгар веретическаго движенія, такъ и при слабыхъ проявленіяхъ его, какія существовали во время м. Даніила, среди массы русскаго общества насчитывалось много такихъ лицъ, которые по тымъ или другимъ побужденіямъ симпатизировали еретичеству и вольнодумству, и потому самому нисколько не думали гнушаться обществомъ еретиковъ и вольнодумцевъ. Указаніе на такой образъ действій православныхъ находится въ сочиненіяхъ Даніила, который слишкомъ сильно обличаетъ за это православныхъ. «Помяни Владыки твоего Христа челов вколюбіе, говорить Даніиль, колико тебе ради сотвори, а ты не хощеши злодъйственнымъ еретикомъ, хулящимъ Его и Пречистую Его Матерь, воспрытити, возустити, устращити, но и совокупляешися съ ними, и яси, и піеши, и покрываеши, и заступаеши, и другъ бываеши» 1.

VI. На религіозное броженіе умовъ въ Россіи въ первой половинь XVI выка не остались безъ вліянія и выянія съ запада Европы.

¹ Рукоп. Москов. Духов. Акад., № 197, л. 274-276.

Въ въкъ митрополита Даніила начало замътно проникать въ Россію вліяніе Запада. Въ конць XV и въ XVI в. русскіе государи начали вступать въ сношенія съ западно-европейскими державами и съ удовольствіемъ принимали въ свое государство выходцевъ съ запада, обладавшихъ какимъ-нибудь искусствомъ. Западъ въ въкъ Даніила въ религіозномъ отношеніи распался на дві фракціи-като. личество и лютеранство. Явившись въ Россію, западные европейцы старались пропагандировать между русскими и свои религіозныя идеи. Борьба русской церкви съ католичествомъ началась очень рано и продолжалась въ разныхъ фазисахъ во всю древнюю и среднюю исторію. Въ XV вѣкѣ митрополиты Фотій и Іона писали нъсколько посланій, направленныхъ противъ латинянъ 4. Въ 1538 году нъкто старецъ Аркадій писалъ сочиненіе противъ католиковъ 2. Во время святительства Даніила главнымъ пропагандистомъ католичества въ Россіи былъ Николай Булевъ или Люевъ, врачъ великаго князя Василія Іоанновича, пользовавшійся за свое искусство особеннымъ его благоволеніемъ 3. Николай Булевъ жилъ въ Россіи довольно долгое время 4 и хорошо изучиль русскій языкъ. Знаніе русскаго языка открыло ему возможность пропаганды. Онъ писалъ посланія, наприм. къ псковскому намістнику Михаилу Мунехину, въ которыхъ проводилъ мысль о соединеніи церквей 5 и кром' того распространяль въ Россіи астрологическія знанія, являвшіяся у него однимъ изъ побочныхъ средствъ для привлеченія сямиатій русских в католичеству, выработавшему такія великія научныя истины. Противъ Николая Булева, по прозванію Нъмчина, много полемизировалъ Максимъ Грекъ 6 и Филовей старецъ псков-

¹ Акты историческіе, т. І, № № 35. 45. 47. 62. 63. 65. 66. 273. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Филаретъ Черняговскій, Обзоръ Рус. Духов. литературы, стрн. 130—131. Ученыя записки втораго отд. Имп. Акад. Наукъ, кн. III, Сиб., 1856 г.

<sup>3</sup> Соч. Максима Грека, ч. I, 213 - 214; Никонов. автоп., VI, 258.

<sup>4</sup> II. Соб. Р. Лътоп., VI, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ русскомъ политическомъ противокатолическомъ памятникъ первой половины XVI в., написанномъ по поводу одного изъ посланій Николая Нъмчина кратко резюмируются иден этого католическаго пропагандиста.—Рукоп. Москов. Духов. Акад. № <sup>473</sup>/<sub>511</sub>, л. 261 — 295. Подробите объ этомъ см. мою статью подъ заглавіемъ»: Намятникъ противока голическій полемическій XVI въка». Журн. Мин. Нар. Просв. 1880, октябрь.

<sup>•</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. І, слова XI, XII, XIII, XIV, XV, XXI; XXI.I, XXV и проч.

скаго монастыря 1. Около 1519 года прибыль въ Россію панскій посолъ Николай Шонбергъ 2, который и сделался соучастникомъ и помощникомъ Николая Нёмчина. Главная цёль, къ которой стремились оба католические пропагандиста, была соединение церквей русской и католической съ подчинениемъ конечно первой послъдней. Дъйствительно, въ царствование Василія Іоанновича со стороны папы и его приверженцевъ -- западно-европейскихъ государей не однократно делались предложенія въ этомъ смыслів 3. Полные результаты католической пропаганды Николая Немчина неизв'єстны, но что она не прошла безслідно для русскихъ, это видно изъ того, что онъ все-таки успълъ склонить на свою сторопу боярина Өеодора Карпова и еще одного неизвъстнаго по имени игумена '. Но конечно никакъ нельзя ограничивать кружокъ сочувствовавшихъ идеямъ Николая двумя лицами. Ихъ было несравненно болбе. Максимъ Грекъ въ своихъ сочиненіяхъ нередко говорить о единомыслений кахъ Николая Нъмчина 5.

Начало XVI въка совпало для западной Европы со временемъ

<sup>1</sup> Православный Собесёдникъ 1861 года, ч. II, 78—96. Посланіе Филовея къ дьяку М. Мунехину на звёздочетцы и на латины.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Карамэйнъ, т. VII, 101, примъч. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Карамзинъ, т. VII, 80. 100—101, 140—141. Было нѣсколько русскихъ посольствъ въ Римѣ при Василіѣ Іоанновичѣ. См. напр. рукоп. Имп. Пуб. Биб. изъ древлехранилища Погодина № 1558, л. 121—122, изъ которой видо, что въ 1528 году Еремей Трусовъ съ товарищами были посылаемы въ Римъ къ папѣ Клименту IV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сочненія Максима Грека, I, XVI, 347—376. Вліяніе Николая Нѣмчина на Өеодора Карпова обнаруживалось въ томъ, что «въ немъ развилось стремленіе провѣрять навѣваемыя отвиѣ сомнѣнія путемъ самостоятельнаго изученія источниковъ христіанскаго вѣроученія». См. лосланіе Ө. Карпова къ Максиму Греку въ рукоп. библ. купца Хлудова въ Москвѣ, № 74, ч. II, л. 843—845. Сравн. соч. Максима Грека, ч. I, 347.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Сочии. Максима Грека, ч. I, 132. О католической пропаганд въ разсматриваемое время см. статью Петрова «О вліяніи западно-европейской литературы на древне-русскую». Труды Кієвской Духовн. Акад. 1872 г., т. II, кн. III, 705—779. Приступы папства къ Россіи съ цѣлію подчиненія ея церкви зависимости Рима отличались особенною настойчивостью, это тымъ болье, что за папство были всѣ западные государи, между тымъ какъ Россія тогда неособенно поражала своимъ могуществомъ. Великій князь Василій Іоанновичъ понималь опасность, какая угрожала Россіи отъ католичества. Въ посланіи къ одному Волоколамскому подвижнику Кассіану Босому великій князь просить его молиться объ избавленію отъ латинства и бесерменства. Рукоп. Синод. библ. № 927, л. 113—115.

реформаціи Лютера. Реформаціонная д'вятельность Лютера не укрылась и отъ Россіи. Еще въ то самое время, когда онъ создаваль и устрояль свое новое религіозные общество, на Руси уже было извъстно о его церковной реформъ. Несомиънно въ 1536 году о ней знали въ Россіи. Это можно заключать на основаніи того, что сохранились до сихъ поръ сказанія «о Люторѣ и его ереси» и въ такихъ рукописяхъ, которыя написаны были въ 1536 году 1. Конечно отъ того, что русскіе знали о діятельности Лютера еще далеко до того, чтобы его реформаціонныя идеи въ это время нашли себъ воспріимчивую почву на Руси. Но тъмъ не менье лютеранство скрывало въ себъ серьезную опасность для русской церкви, въ нѣдрахъ которой также таились реформаціонныя стремленія, проводниками которыхъ были прозябавшіе еще въ тиши жидовствующіе. Раціонализмъ жидовствующихъ имблъ много общаго съ раціонализмомъ, который легъ въ основу реформы Лютера. Вотъ эта-то общность и западнаго и рускаго религіознаго движенія внушала пастырямъ русской церкви серьезныя опасенія. Ревностный и просвищенный Максимъ Грекъ въ предупреждение заразительнаго вліянія лютеранства написалъ нівсколько полемическихъ трактатовъ противъ Jютера  $^2$ .

Во всякомъ случай трудно допустить, чтобы еще во время первосвятительства Даніила идеи Лютера могли найти доступъ и къ русскимъ умамъ, хотя безусловно категорически отвергать это также невозможно. По крайней мѣрѣ извѣстно одно: въ сочиненіяхъ м. Даніила встрѣчается одна мысль, которую онъ старается опровергнуть и которая напоминаетъ нравственное ученіе Лютера. Вотъ она. Въ одномъ изъ посланій Даніилъ полемизируетъ противъ тѣхъ людей, которые считаютъ достаточнымъ для спасенія одного призыванія имени Божія. «Но убо еда речетъ

что она написана въ 7044 г. (1536). Сравн. Обзоръ хронографовъ русской редакціп А. Попова, вып. второй, Москва 1869 г., 130—131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. І, XXIII, 485—494. «Складъ Максима Грека о поклоненій св. иконъ противу Лютера» въ рукоп. библ. А. И. Хлудова въ Москвъ № 74, л. 908. Но въъ того, что Максимъ писалъ противъ Лютера, нельзя еще прямо приходить къ заключенію о существованій въ его время въ Россій лютеранской пропаганды, какъ то папротивъ дълаютъ нъкоторые ученые. Соколовъ: «Отношеніе протестантизма къ Россій въ XVI и XVII в.в., Москва, 1880 г., 53—57.

кто, писано есть: всякъ, иже аще призоветъ имя Господне, спасется, довлюеть и самое призывание имени Господня спасти призывающаго, но да слышитъ апостола глаголющаго: како убо призовуть, въ негоже не въровавше? Аще ли въруещи, слыши Господа глаголюща: не всякъ глаголяй Ми внидетъ въ царство небесное, но творяй волю Отца Моего, иже есть на небесьхъ (Мо. VIII, 21)». Далбе въ опровержение высказаннаго взгляда митрополитъ ссылается на слова св. Василія Великаго, который говорить, что «христіанину должно прилежати къ дізанію заповідей Христовыхъ, и елика сила, соблюдати я». Неправильный взглядъ на правственную дъятельность человъка, противъ котораго вооружается Даніилъ, называется имъ «преданіемъ человъческимъ» 4. Какъ смотръть на это неправильное мнъніе о достаточности для спасенія одного призыванія имени Божія, существовавшее у нъкоторыхъ изъ современиковъ м. Даніила? Развилось-ли оно на русской почві самобытно, вив всякаго западнаго вліянія, или же наоборотъ опо есть прямое следствіе вліянія лютеранства, ученіе котораго действительно проводить мысль о спасеніи чрезь одну только въру,-этотъ вопросъ остается открытымъ.

Выставленныя общія положенія, къ которымъ сводятся выдающіеся факторы въ жизни митрополита Даніила, им'вли опред'є-ляющее значеніе въ отпошеніи характера содержанія его сочиненій.

<sup>4</sup> Рукоп. Новгород. Соф. библ., № 1281, л. 305-307.

## митрополитъ даніилъ и его сочиненія.

ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

ОБОЗРЪНІЕ СОЧИНЕНІЙ МИТРОПОЛИТА ДАНІИЛА.

## Библіографія сочиненій митрополита Даніяда.

Очеркъ жизни митрополита Даніила представляетъ нравственную личность этого д'ятеля не совс'ять въ св'ятлыхъ чертахъ. Но что особенно хорошаго въ личности митрополита Даніила, такъ это его пастырская ревность къ пропов'яданію слова Божія и вообще его литературная д'ятельность, которая до значительной степени искупляетъ н'якоторые недостатки его нравственнаго характера.

Отъ м. Данівла осталось, судя по тогдашнему времени, много сочиненій. Значительная часть ихъ написана въ дух'ь церковнаго назиданія и запечатлівна церковно-собестідовательным характеромъ.

Литературная, собственно церковно-учительная, дъятельность м. Данівла выразилась въ словахъ и посланіяхъ. До насъ дошло шестнадцать его словъ, составляющихъ въ своей совокупности такъ называемый «Соборникъ». Въ Данівловскомъ соборникъ шестнадцати словамъ предшествуютъ: предисловіе книги, по своему содержанію представляющее родъ пастырской исповъди, и заканчивающееся оглавленіемъ всъхъ шестнадцати словъ, и введеніе въ самую книгу, гдъ авторъ объясняетъ цъль и назначеніе своего труда и скромно извиняется предъ своими читателями, если они найдутъ въ его книгъ что либо неугодное Богу. Слова соборника слълующія:

I. Первое:— «отъ свидътельства божественныхъ писаній, яко внимати подобаетъ отъ ложныхъ пророкъ и отъ ложныхъ учителей, и яко отъ сего познавается ложный учитель и ложный пророкъ, отъ еже не учити отъ божественныхъ писаній, но отъ злобы своего сердца, по лукавству діаволю, на пагубу многымъ; и яко

пребываетъ кто въ евангельскомъ поученіи, иже по немъ мудрствуяй, и дъйствуяй, уклоняеть же себе отъ него, иже съпротивныя мудрствуя и дъйствуя; и яко послъдующая божественнымъ и законнымъ писаніемъ не достоитъ испытывати глаголющихъ или пишущихъ, аще кто благословнъ богодухновеннаа писаніа сказуетъ и ничтоже тому можетъ возбращити, зане слово божіе не вяжется».

- II. Второе:— «яко не лѣпо есть враждовати другъ на друга, но и инѣхъ враждующихся смиревати: и яко не всюду есть миръ добро, блажени бо рече изнани правды ради, и яко же за правду страдаай блаженъ есть; не возможно же благыхъ дѣлъ прилежащому отъ всѣхъ слышати добро, тако же и о истинѣ стоящому не многи имѣти врагы; но аще о сихъ соблажняются нѣціи, не устрашатися подобаетъ, но тверду быти и неколеблему».
- III. Третье:— «яко въсходя Господь на небеса, даде апостоломъ два завъта вътхій и новый; сіа же пріемше святіи апостоли, также по нихъ церковніи пастыріе и учители, иже вси духомъ божественнымъ наставляеми, ова убо оставиша, ова же узаконоположита и предаша святьй церкви; и сія вся церковнаа преданіа писаннаа и неписанаа узаконенаа намъ оть святыхъ апостолъ и богоностныхъ отецъ нашихъ непреложно подобаетъ съблюдати».
- IV. Четвертое:— «яко пріахомъ преданіа писаннаа и не писанная и да знаменуемъ лице свое крестообразно; и еже на въстокъ обращатися въ молитвахъ и зръти, сицеже и покланятися».
- V. Пятое:— «о въплощеніи Господа нашего Іисуса Христа; въ истину пропов'вдаемъ того съвершена Бога и съвершена челов'вка, а не яко зліи еретици нечестивно глаголють по въплощеніи Господу нашему Іисусу Христу едино естество Божества им'вти».
- VI. Щестое:— «о неизреченный милости Владыкы Христа: ибо не познавшаго грыха насъ ради грыхь створи».
- VII. Седьмое: «о премудрости смотръпіа Господня въчеловъченіа, яко премудростію прехитри злаго хитреца діавола, да вся върующая въ онь спасе и спасаеть».
- VIII. Осьмое:— «яко подобаетъ къ властемъ послушаніе имѣти и честь имъ въздаяти; и еже на враги Божія».
  - IX. Девятое: -- «не судите, да не судими будете».
- X. Десятое:— саще нѣкаа зла сътворимъ братіамъ нашимъ: или укоримъ или оклеватаемъ, въ таажде впадемъ».

- XI. Одиннадцатое: «о Божіихъ судьбахъ; и о младенцехъ умирающихъ; и яко бъдно есть не исповъдати номыслы своя отцемъ духовнымъ».
- XII. Дв'кнадцатое:— «вси убо челов'ты, маліи же и велици и всякъ кождо насъ пріемпеи божественное крещеніе и евангельскія запов'ты Господни, должни есьмы всемъ сердцемъ своимъ и всею душею своею и всею мыслію своею обоя сія соблюдати, якоже об'тщаніе наше, еже въ свят'ты крещеніи, такоже и евангельскія запов'ты Христовы».
  - XIII. Тринадцатое: -- «о еже что міръ и яже въ мірѣ».
- XIV. Четырнадцатое:— «не подобаетъ мужу отъ жены, ни женъ отъ мужа разлучатися развъ блудныа вины».
- XV. Пятнадцатое: «по евангельскому словеси не подобаетъ мужу отъ жены и женъ отъ мужа разлучатися, аще не блудныя вины, обычай же о сихъ иная удержа».
- XVI. Шестнадцатое и последнее:— «о вторемъ браце совокупленія».

Соборникъ м. Даніила, состоящій изъ только что перечисленныхъ шестнадцати словъ его, изв'ястенъ въ ограниченномъ количесть списковъ. Существующіе списки соборника м. Даніила относятся къ разнымъ въкамъ, именно: два къ XVI въку, одинъ къ XVII и два къ XVIII. Отъ XVI въка списки имъются: одинъ въ Императорской Публичной библіотекъ 1, другой принадлежитъ библіотекъ Московской Духовной Академіи 2. Изъ двухъ списковъ XVIII въка одинъ находится въ биліотекъ графа А. С. Уварова 3, другой принадлежитъ Московской Синодальной библіотекъ 4; спи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. F. 1, № 522. Принадлежалъ до послѣдняго времени купцу Со-курову.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197 въ 4 д. на 494 л., полууставъ. На первомъ листъ рукописи находится слъдующая собственноручная надпись Платона митропелита Московскаго: «разныя м-та Даніила поученія довольно благоразумны: особливо для того времени. Виеанія 1807 года.»—

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Славянскія и Россійскія, принадлежація почетному гражданыну п археографической комиссій корреспонденту Ивану Никптичу Царскому. Разобраны и описаны Павломъ Строевымъ. Москва, 1848 года, 722—725, рукоп. № 676 въ 4 д. на 303 листахъ, скоропись. Рукоп. графа Уварова, въ Порѣчъѣ, № 730.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № <sup>227</sup>/<sub>285</sub>, стар. кат. въ 4., скоропись на 334 листахъ. См. Описание славянскихъ рукописей Московской Синод. библ. Горскаго и Невоструева огд. 11, кн. 3, Москва, 1862 г., 147—164.

сокъ XVII вѣка имѣется въ библіотекѣ А. И. Хлудова <sup>1</sup>. Судя по нѣкоторымъ даннымъ, самымъ древнимъ спискомъ соборника долженъ быть признанъ соборникъ, принадлежащій Императорской Публичной библіотекѣ.

Кром' своей сравнительной древности списокъ Императорской Публич. библіотеки имфетъ внутренія достоинства. Производившіяся мною во многихъ мъстахъ сравненія текста соборника м. Дапіила по разнымъ его, находившимися у меня подъ руками, спискамъ (Импер. Публ. библ., Москов. Дух. Академіи, библ. Хлудова) показали, что текстъ Соборника м. Даніила по списку Императорской Публ. библіотеки отличается большею полнотою, особенно сравнительно со спискомъ его, принадлежащимъ Московской Духовн. Академіи, въ которомъ встрівчаются неріздко пропуски сравнительно съ соборникомъ Импер. Пуб. библіотеки. Списокъ Москов. Духов. Академіи по значенію находящагося въ немъ текста принадлежитъ къ особому, самостоятельному циклу списковъ, отличительную особенность котораго составляють встрвчающіяся въ текств пропуски, тогда какъ другіе списки, Синодальный и Хлудовскій, мало отличаются одинь отъ другаго и сходятся со спискомъ Император. Публ. библіотеки, хотя въ тоже время имъють одну особенность отъ последняго которая указана будеть немного ниже. Но вообще нужно сказать, что разность чтеній, замібчаемая между различными списками Даніиловскаго соборника, очень незначительна. Конечно, это объясняется сравнительно ограниченнымъ количествомъ списковъ соборника и малой распространенностію его.

Изъ всёхъ извёстныхъ списковъ Даніиловскаго соборника не всё полны. Въ находивщихся у меня подъ руками его спискахъ XVI вёка—спискахъ Императ. Публич. библ. и библіотеки Москов. Духовной Академіи не достаетъ цёлаго наказанія шестнадцатаго слова, весьма важнаго въ гомилетическомъ отношеніи. Полный списокъ соборника находится въ рукописяхъ Московской Сино-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 87 въ 4 д. на 241 листъ, скоропись. См. Описаніе рукописей и каталогъ книгъ церковной печати библ. Хлудова, сост. Андрей Поповъ, М. 1862 г. 222—225.

Современный списокъ Даніиловскаго соборника, сдёланный сърукоп. Моск. Дух. Акад., имѣется въ библ. Преосвящ. Макарія. См. Исторія рус. церкви, т. VII, 310, прим. Такой же точно списокъ и сътой же самой рукописи сдёлалъ и я для своихъ занятій.

дальной библіотеки, въ библіотекъ А. И. Хлудова въ Москвъ и въ библіотекъ графа А. С. Уварова.

Одно поученіе м. Даніила, извъстное съ такимъ точнымъ оглавленіемъ: «Поученіе Даніила митрополита всея Руси». Оно существуетъ въ трехъ спискахъ: въ двухъ спискахъ Волоколамскаго монастыря <sup>1</sup> и въ спискъ Императ. Публичной библіотеки <sup>2</sup>. Списокъ Императорской библіотеки самый лучшій сравнительно со списками Волоколамскаго монастыря и особенно съ тъмъ изъ нихъ, съ котораго издано г. Костомаровымъ поученіе митрополита Даніила <sup>3</sup>.

Кромѣ соборника митрополита Даніила съ шестнадцатью словами существуетъ еще особый сборникъ съ его посланіями, число которыхъ простирается до четырнадцати. Посланія эти слѣдующія:

 $<sup>^{1}</sup>$  См. рукон, Моск. Д. Акад. изъ собранія Волоколам, монаст.  $N = \frac{134 \text{ акад.}}{492 \text{ Волож.}}$ , полууставъ, писана различными почерками XVI в., въ 4 д. на 481 л., л. 58-68. Рукоп, въ началъ имъетъ надпись: «Соборникъ Фотъевъ». Онъ извъстенъ быль подъ такимъ названіемъ и автору описи книгъ Іосифо-Волоколамскаго монастыря, См. Чт. въ Общ. Ист. и Древн. Рос. за 1847 г. № 7, 7. Строевъ обозначаетъ Фотіевскій сборникъ № 283, а еще ранъе онъ значился подъ № 362. Костомаровъ пользуется сборникомъ Фотія подъ № 492, который принадлежить уже по времени къ самой послъдней нумераціи, имъющей значеніе и по настоящее время. Съ разсматриваемаго сборника Костомаровъ и издаль поучение м. Данішла. Другой списокъ поученія Даніила находится въ рукоп. Москов. Епарк. библіот. при Высоко-Петровскомъ монастыръ. См. сборн. М $^3$   $\frac{354~{\rm Enapx}}{528~{\rm Bo.tor.}}$  , подууставъ XVI в., въ 8 д. на 418 л. Въ началъ на бъломъ листъ имъется надпись: «Соборнять Арсеневъ Луковниковскаго, дань въ монастырь по душть, д. 127-139. Этотъ списокъ поученія неполный. Онъ содержить въ себъ начальныя общія сужденія проповъдника и опускаетъ всъ обличения недостатковъ Московскаго духовенства, которыя занимаютъ очень видное мъсто въ полныхъ спискахъ поученія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. XVII. Q. № 64. Изъ собранія гр. Толстого. отд. II, № 68, д. 337—343.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Памятники старинной русской литературы, изданные Кущедевымъ-Безбородко, вып. IV, 200—204. Какъ неудовлетворителенъ Волоколамскій списокъ поученія, а отсюда и печатное его изданіе, можно видѣть изъ слѣдующихъ результатовъ сдѣланнаго мною дословнаго сравненія того и другаго списка: наприм. въ печатномъ изданіи (волоколамскомъ) въ одномъ мѣстѣ вмѣсто надлежащаго «клирикъ» читается: «или крикъ», въ другомъ мѣстѣ читается: «же кому же», между тѣмъ согласно рукоп. Императ. Пуб. библ. должно читать: «ни кому же», что выолють соотвѣтътвуетъ ходу мыслей автора.

- І. Первое:— «посланіе грѣшнаго и худаго инока Даніила, милостию Божією митрополита всея Русіи въ Володимеръ, въ обитель святаго чудотворца Николы на Волосово въ общій монастырь митрополіи всея Руси, игумену Паенотію и з братією, о благочиненіи и крѣпости монастырскаго устава. Слово 1-е».
- II. Второе:— «того же посланіс к и вкоему епископу: понеже нъціи человьцы принесоша ему ръчи на епископа, яко небрежено и лихоимствено житие имать, и сего ради скора, въкратьцъ изложивъ, посылаетъ. Слово 2».
- III. Третье:— «того же посланіе къ тому же епископу: яко святительскый пріемлющимъ санъ много подобаетъ попъченіа имъти о себъ же и о пастырствъ и ни отъ себе учити или отъ своего разума составляти что, но отъ свидътельства Божественныхъ писаній. Слово 3».
- IV. Четвертое:— «того же посланіе наказательно и душеполезно, и яко житіе сіе прелестное яко сонъ, мимо грядетъ. Слово 4».
- V. Пятое: «о различии иноческаго жительства, и како вельми удобно къ спасенію обыщее житие, аще по Бозѣ имѣють разумъ свой, такоже и пустыньное житіе; и яко творяй волю Божію на всякомъ мѣсте спасеніе обрящетъ. Слово 5».
- VI. Шестое:— «о наказаніи, якоже прияхомъ отъ Бога и отъ святыхъ Апостолъ и богоносныхъ отецъ нашихъ предания и законъ, сице съдержати и въровати и почитати подобаетъ, и к ко отъ Бога научени, святіи апостоли человъческое житіе на двъ жизни уставища; на дъвъственное, сиръчь на иноческое, и на супружеское, и яко хотящему притещи во иноческое житіе преже искушатися подобаетъ; и яко лъпо есть пришедшему къ законьному браку съхранити цъломудріе и чистоту, сиръчь кромъ законныя его жены не смъситися любодъйствомъ, понеже цъломудріе и чистота многажды отъ смерти избавляетъ человъка. Слово 6».
- VII. Седьмое:— «того же о иноческомъ законѣ и правилѣ обыщаго житіа въ святей обители Преславьныя Богородица, въ общемъ Иосиоове монастыре, егда начальство игуменства съдержа и понудиша его старцы сія написати къ спасенію душамъ отъ свѣдѣтельства Божественыхъ писаній. Слово 7 > 1.

<sup>1</sup> Это посланіе м. Данінла напечатано въ VII части Ист. Россійской Іерар-

VIII. Осьмое:— «того же посланіе къ нѣкоему, въпадту въ глубочайши ровъ беззаконіа, собрано отъ Божественыхъ писаній о страшнѣмъ судѣ. Слово 8».

IX. Девятое:-- «тогоже о наказаніи. Слово 9».

Х. Десятое:— «тогоже посланіе, яко душевредно есть совокуплятися и бесѣдовати съ женами и съ мужи женовидными; и аще отъ которыхъ человѣкъ приходить душевьный вредъ, сихъ подобаетъ отъвращати и отъвращатися. Слово 10».

XI. Одиниадцатое:— «тогоже посланіе о цізломудрій и чистотів. Слово 11».

XII. Двънадцатое:— «того же посланіе о цъломудренемъ и благовъйнъмъ житіи. Слово 12».

ХІП. Тринадцатое:— «того же о целомудрів и о чистоть и о храненіи дівьства, и яко непрестаньно подобаеть поминати намъ обыщаніе наше, яже на крещеніи и заповіди Христовы и творити я, и яко многыми скорбыми подобаеть намъ внити въ царство небесное; яко истиніи пастыріе ни о чемъ же о иномъ печахуся, точію еже научати люди къ спасенію и уставы церковныя непоколеблемы соблюдати; и яко не подобаеть намъ отчаятися отъ находящихъ ны страстей, по крепції терпіти и молитися и бігати отъ вредящихъ ны и мість, и лицъ, и бесідъ, плотская мудрствующихъ, и желаніе иміти о рай и о царствій небеснемъ, и поминати смерть и страшный судъ Спасовъ и мученіе безконечное, и плакатися гріхть своихъ. Благослови, Отче! Слово 13».

XIV. И наконецъ четырнадцатое посланіе:— «того же посланіе о духовномъ вниманіи, и трезвѣніи и бреженіи. Слово четвертое на лесять».

Существуетъ два рода списковъ сборника съ посланіями митрополита Даніила—полные и неполные. Полныхъ сборпиковъ со всіми четырнадцатью посланьями доселів извістно три: сборникъ Императорской Публ. библіотеки XVI віжа 1; сборникъ библіотеки

хіи Амвросія, напечатаной, но пе изданной въ свътъ. Посланію здъсь дано названіе: «Устава Даніила, митрополита Московскаго». Оригиналомъ для напечатанія посланія послужила рукопись Соф. библ. № 1281. См. Моск. Пуб. Музея № 1419 по катал. Ундольскаго, 256—278. Ср. рукоп. Румянц. музея № 89, 69—84.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. въ 4 д. л. изъ Древнехранилища Погодина № 1149. Этотъ сборникъ принадлежалъ нѣкогда библютекъ Волоколамскаго монастыря.

Спасо-прилуцкаго монастыря исхода XVI въка и, наконецъ, сборникъ библіот. Антоніева Сійскаго монастыря XVII вѣка 2. Неполныхъ списковъ сборника, содержащихъ въ себъ только первые тринадцать посланій, сушествуеть два, которые оба принадлежать Новгородской Софійской библіотек'в; они когда то находились въ составъ библіотеки Кириллова монастыря 3. Одинъ изъ нихъ относится къ половинъ XVI въка и называется по имени своего древняго владыльца Сильвестровскимь, такъ какъ онъ принадлежалъ извъстному Московскому священнику, совътнику Іоанна Грознаго, Сильвестру 4. Другой неполный сборникъ посланій Даніила относится къ исходу XVI въка 5. Третій, неполный списокъ посланій, принадлежащій Московскому Румянцевскому Музею 6, не можетъ быть признань за самостоятельный списокъ, такъ какъ онъ сдъланъ по распоряженію графа Румянцева съ Сильвестровскаго списка Новгородской Софійской библіотеки. То же самое нужно сказать и относительно современнаго списка тринадцати посланій, находящагося въ библіотек і Преосвященнаго Макарія 7.

Самый древній изъ трехъ бывшихъ у меня подъруками сборниковъ посланій митр. Даніила есть Сильвестровскій. Текстъ посланій обоихъ Софійскихъ сборниковъ почти тождественъ. Разночтенія замізчаются самыя ничтожныя и різдкія. Но всетаки Сильвестровскій сборникъ, несмотря на свою древность, уступаетъ въ

<sup>&#</sup>x27;Рукоп. въ 4 д. л. на 245 л. Свъденіе о семъ взято изъ Библіологическаго словаря П. М. Строева, язд. А. Ө. Бычковымъ.

<sup>2</sup> Рукоп. въ листъ. Библіологическій словарь Строева.

<sup>•</sup> Сообщеніе П. Строева.

<sup>•</sup> Рукоп. № 1281 въ д., на 409 д. Писана крупнымъ прекраснымъ полууставомъ. На первомъ и чистомъ дистъ сборника надпись дегкой скорописью: «Соборникъ Сельвестровской», — несомитьное доказательство принадлежности его Сильвестру. Сборникъ Новгородской Софійской библютеки, пынт С. Петербургской Дух. Академіи, № 1281 подробно описанъ на основаніи записки Н. Коншина, въ статьт начатой Голохвастовымъ и оконченной Архимандритомъ Леопидомъ «Благовъщенскій іерей Сильвестръ и его писанія» напечат. въ Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ 1874 года, книга І, 1—110.

Рукопись Новгородской Софійской бикліот. № 1456 въ 4 долю, на 112 листахъ, написана мелкимъ полууставомъ.

<sup>•</sup> Рукопись № LXXXIX, въ листъ, на 214 листахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Рукопись библіот. Преосвященнаго Макарія Литовскаго, пынѣ митрополита Московскаго. № 95. Исторія русской церкви, томъ VII, 310.

достоинствахъ другому сборнику. Въ немъ чаще встръчаются описки и ошибки, которыя исправлялись мною, гдѣ была въ томъ нужда, по сборнику Софійской библіотеки нѣсколько позднѣйшаго времени. Сборникъ посланій, принадлежащій Императ. Публичной библіотекѣ, рѣзко отличается отъ обоихъ Софійскихъ сборниковъ. Текстъ, въ какомъ находятся въ немъ посланія, содержитъ въ себѣ вставки и дополненія и по отношенію къ нѣкоторымь отдѣльнымъ посланіямъ настолько значительныя, что явилась существенная необходимость одно и то же посланіе разсматривать въ двухъ редакціяхъ. Это видно и въ приложеніяхъ къ изслѣдованію.

XV. Окружное посланіе митрополита Даніила: «о смиреніи о съединеніи, и о согласіи, и о любви, и о съблюденіи православныя въры и закона; ученіе и наказаніе всъмъ купно».

Оно дошло до насъ въ трехъ спискахъ: въ спискѣ Московскаго публичнаго Музея ч въ двухъ спискахъ библіотеки Воло-коламскаго монастыря 2.

¹ См. рукописный сборникъ № 1257, XVI вѣка въ 4 д. на 433 л., писанный полууставомъ, л. 67—78. Сборникъ писанъ рукой Вассіана, бывшаго архимандрита Возмицкаго, въ бытность его инокомъ Волоколамскаго монастыря. Эта замѣчательная рукопись сначала составляла принадлежность Волоколамскаго монастыря, но потомъ какою то случайностію перешла въ частныя руки и въ послѣднее время очутилась на московскомъ рынкѣ, гдѣ она и куплена была директоромъ Московскаго публичнаго Музея В. А. Дашковымъ. На ней сохранились еще слѣды нумераціи, хотя—нужно замѣтить—очень слабо, что зависѣло и отъ времени, а скорѣе всего отъ предосудительнаго намѣренія ея частныхъ, временныхъ владѣльцевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Одвиъ списокъ находится въ рукописи Московской Духовной Академіи. См. сборникъ № 158 Академ. д. 481—495. Сборникъ состоитъ изъ шести рукописей, писанныхъ подууставомъ, во многихъ мъстахъ подходящимъ къ скорониси XVI въка, въ 4 д. на 596 листахъ. По Строеву этотъ сборникъ значится подъ № 361. Другой списокъ находится въ рукописномъ сборникъ также Москов. Духов. Акад. № 514/451 изъ собранія Волоколамскаго монастыря, д. 413—424. Списки окружнаго носланія Даніила по рукописи Москов. Публ. Музея и Москов. Духов. Акад. № 158/522 неполные; въ нихъ недостаетъ цълой второй части, касающейся, какъ извъстно, фактовъ современной Даніилу общественной жизни русскаго народа, вопроса объ отношеніи къ еретикамъ и политическихъ неурядицъ, вызванныхъ боярскимъ правленіемъ въ малолътство Іоанна IV. Мало того, въ вышеуказанной рукописи Московской Духов. Акад. существуютъ пропуски, правда незначительные въ самой первой части посланія. Ср. рукоп. Московской Духов. Акад. № 114/461

1. 481 об. рукоп. Москов. Духов. Акад. № 115/464. Полный списокъ окружнаго

XVI. Шестнадцатое посланіе митр. Даніила написано имъ къ Діонисію Звенигородскому. Оно носитъ различныя названія. Въ однѣхъ рукописяхъ оно обозначается: «посланіе отъ Данила митрополита къ нѣкоему брату»; въ другихъ: «посланіе Даніила митрополита всея Руси къ старцу Діонисію Звенигородскому»; иногда встрѣчается и вовсе безъ указанія имени автора, равно какъ и лица, къ которому оно написано. Посланіе митр. Даніила къ Діонисію Звенигородскому принадлежитъ къ числу памятниковъ, до-

посланія, насколько изв'єстно, находится только въ рукописномъ сборник Москов. Духови. Академіи № 514/151 изъ собранія Волоколамскаго монастыря, л. 413—424. Съ этой рукописи Костомаровъ напечаталъ окружное посланіе митр. Дапівла. См. Памятники старинной русской Литературы, изд. Куппелевымъ-Безбородко при содъйствія г. Костомарова, вып. ІV, 194-199. Печатное изданіе Костомарова не можеть похвалиться своей аккуратностью. Въ немъ я при дословномъ сравненій нашель ошибки, то затемняющія мысли автора, то вовсе извращающія ихъ. Такая неисправность тъмъ болъе удивительна, что издание сдълано съ той же самой рукописи, какая была у меня подъ руками. Ошибки допущены слъдующія: Костомаровъ наприм, прочиталъ слово рукописи «оглаунай» оглучаяй. Совершенно непонятное слово «оглучаяй» на самомъ дёлё должно быть замёнено, согласно болже строгому соотвътствію рукописи и другимъ спискамъ посланія (смотр. рукоп. Москов. Духов. Акад. № 158/ss2 л. 490 об.), словомъ: оглаголуяй, что вполиъ соотвътствуетъ мысли автора. Очевидно, издатель опустилъ изъ внимания титло, авиствительно едва замътное, и отсюда вышла ошибка. Такал же точно ошибка повторена Костомаровымъ и въ другомъ мъстъ. Вмъсто того, чтобы слово рукописи «огльника» прочитать оглагольника, имъ оно прочитано другимъ словомъ «огульника». Или еще весьма важная ошибка: у Костомарова неправильно напечатано: «в особь не должни есмы», между темъ эту фразу должно прочитать такъ: «и особне должни есмы». Очевидно, ошибка такъ важна, что опа даетъ совершенно обратный смыслъ тому, что хотель сказать самъ авторъ. Въ оглавденін окружнаго посланія между нікоторыми списками существуєть разница, важная въ библіографическомъ отношенія: по обоимъ сборникамъ Москов. Духов. Акад. оно читается: «поученіе и паказаніе о смиреніи, и о соединеніи, и о согласіи и о любви и о соблюденіи православныя віры и закона, ученіе и наказаніе ветьмъ купно, слово 39», тогда какъ въ спискъ Москов, публичнаго Музея опущены слова: «ученіе и наказаніе всёмъ купно, слово 39». Выраженіе: «всёмъ купно» опредъленно указываетъ то назначение, какое давалось поучению его авторомъ, и вполив копстатируетъ собою данное ему название окружнаго послания. Трудно опредълить истииный смыслъ выраженія: «слово 39», встръчающагося въ двухъ Волоколамскихъ спискахъ окружнаго посланія: свид'втельствуетъ ли оно о томъ, что это посланіе когда либо занимало тридцать девятое місто въ какомъ либо обширномъ, не сохранившимся до насъ, сборникъ сочиненій Данівла, или же только о томъ, что оно въ нъкоторыхъ сборникахъ твореній разныхъ авторовъ занимало триднать девятое мѣсто.

вольно распространенныхъ. Оно извѣстно въ шести спискахъ, именно: въ спискъ Императорской публичной библіотеки і; въ спискъ монаха Іоакима, хранящемся въ г. Череповцѣ (Новгород. губ.) въ бнбліотекѣ городскаго Воскресенскаго собора <sup>2</sup> и въ четырехъ спискахъ Волоколамскаго монастыря <sup>3</sup>.

XVII. Семнадцатое посланіе адресовано Даніиломъ князю Юрію Ивановичу Дмитровскому, брату великаго князя Василія Іоанновича. Оглавленіе его очень краткое: «посланіе Даніила игумена». Оно сохранилось въ одномъ только спискѣ Императорской публ. библіотеки 4.

¹ Рукоп. Q. XVII, № 50, изъ собр. графа Толстаго, отд. II, № 341, л. 251—256. Скоропись XVI в. на 377 л. Принадлежала Волоколамскаго мон. пгумену Евфимію, имъ собрана и частію написана. См. описаніе славннорос. рукописей, храняцихся въ Москвѣ въ библ. гр. Ө.А. Толстаго, изд. Калайдовичъ и Строевъ. Москва. 1825, 472—487. Съ сей самой рукописи посланіе къ Діонисію Звенигородскому издано въ Актахъ Истор. т. I, Спб. 1841 г., № 293, стр. 534—537. Издано аккуратно, какъ обнаружилось по сдёланнымъ мною сличеніямъ съ рукописью.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (Сборникъ въ 4 д. л. Библіологическій словарь П. Строева. Эта рукопись сначала находилась въ библіотек'в Волоколамскаго монастыря.

з См. рукоп. Москов. Дух. Акад. № 101 Акад. сборникъ, подууставъ XVI в. въ 12 д. на 499 л., л. 93-110. Другой списокъ посланія находится въ рукоп. Москов. Д. Акад. №  $\frac{155 \text{ A hag.}}{519 \text{ Bolor.}}$  XVI в., писанный полууставомъ и скорописью въ 4 д. на 365 л., д. 107-111. Этотъ рукописный сбориикъ у Строева значится подъ № 315. Третій списокъ посланія Даніила не им'ветъ предъ собою указанія имени автора; онъ обозначается такъ: «послание великаго старца брату пъкоему утъщительно отт находящихъ ему многихъ скорбей». См. рукон. Моск. Дух. Акад. №  $\frac{137 \text{ Акад.}}{492 \text{ Волок.}}$  J. 228-236. Четвертый списокъ имъется въ сборникъ Волоколамскаго мон., входящемъ въ составъ рукописей Москов. Епарх. библ., при Высокопетровскомъ монастыръ. Рукоп. № 359 Епарх. 537 Воток., писанная полууставомъ разныхъ почерковъ XVI в., въ 12 д. на 374 л., л. 163-170. По Строеву этотъ же самый сборникъ значится подъ № 71, а прежде онъ значился подъ № 580. Здѣсь посланіе озаглавлено такъ: «Посланіе, Благословеніе Дапила митрополита всея Руссіи стариу». Посланіе заканчивается принцской, обозначающей время и м'єсто его написанія, и совершенной, тождественной съ пришской, им'вющейся въ спискъ посланія по рукоп. Импер. Публ. библ. Волоколамскіе списки посланія Дапінла, за исключениемъ списка, находящагося въ рукописи Москов. Дух. Академіи № 101/412. тождественны со спискомъ Имп. Публ. библ. и отличаются отъ него развитолько тъмъ, что за исключениемъ списка Москов, Епарх. библ. не имъютъ предъ собою указанія времени и міста своего написанія, что напротивъ имітется въ рукописи И. Пуб. биб. За то списокъ посланія по рук. № 101/416 содержитъ въ себѣ нъкоторыя добавленія, вставки сравнительно со всёми извёстными списками посланія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Q. XVII, № 64. Изъ собранія графа Толстаго, отд. II, № 68

XVIII. Осымнадцатое посланіе Даніила паписано къ лицу неизв'єстному и им'єсть заглавіе «посланіе Даніила митрополита». Оно встр'єчается въ одномъ только сборник'є і Московской духов. Академіи XVI в'єка.

Но кром'й этихъ произведеній, несомн'йнно принадлежащихъ перу митрополита Даніила, существують литературные памятники, которые только приписываются ему <sup>2</sup>. Н'йкоторыми весьма почтенными учеными митрополиту Даніилу приписывается посланіе къ Іоанну Васильевичу Грозному <sup>3</sup>. Такъ думають Филаретъ Черниговскій <sup>4</sup>, Востоковъ <sup>5</sup>, авторъ Исторіи Россійской Іерархіи, архимандритъ Амвросій <sup>6</sup>. Основаніемъ для такого предположенія послужилъ

л. 282. Рукопись принадлежала прежде Волоколамскому монастырю, какъ свид'йтельствуетъ падпись на посл'ёднемъ лист'ё рукописи: «сія кпига, глаголемая соборникъ Пречистыя Богородицы Іосифова монастыря».

¹ Рукоп. Москов. Духов. Акад. № 535/156 въ 8 д. л., л. 45—54.

<sup>2</sup> Историкъ Соловьевъ приписываетъ митрополиту Данінлу посланіе, содержащее наставленія, какъ христіане должны отвъчать Агарянамъ, хулящимъ нашув православную въру христіанскую. Историкъ хотя точно не указываетъ данныя, но которымъ онъ допускаетъ такое митніе, ограничиваясь довольно неопредъленнымъ указаніемъ на сочиненія митр. Данівла въ рукописяхъ Императорской Публич. библ. (Соловьевъ, Исторія Россіи, т. V, но первому изданію 486 и также см. въ примъчаніяхъ XXXIV, 446), но несомнъчно авторъ основывается въ немъ на одномъ рукописномъ сборникъ Императорской Нублич. библ., бывшемъ у меня подъ руками (Рукоп. Имп. П. б. изъ древнехрапилища Погодина № 1149, л. 217), гдъ непосредственно за четырнадцатью посланіями Даніила, безъ всякаго указанія имени автора, находится статья: «Отвъты христіаномъ противу Агарянехъ, хулящихъ нашу православную въру христіанскую», т.-е. та самая, которая указана Соловьевымъ, Непосредственная смежность памятника въ сборникъ и подала поводъ историку отнести ее къ одному и тому же лицу, какому принадлежатъ и предшествовавшія ему посланія. Основаніе само по себ'є очень шаткое и ненадежное, подверженное самымъ неожиданнымъ случайностямъ. Предположение Соловьева о имени автора отвътовъ Агарянамъ вполив песостоятельно. Дъйствительнымъ авторомъ ихъ былъ Максимъ Грекъ, съ именемъ котораго отвъты Агарянамъ и изданы въ собраніи его сочиненій. Соч. Максима Грека, Казань, ч. І. 151-169. Въ посабдующихъ изданіяхъ своей Исторіи Соловьевъ отказался отъ высказаннаго имъ предположенія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Посланіе изд. архимандритомъ Леонидомъ въ чт. Общ. Ист. и Древ. Рос. за 1874, от. І. 69—87. Оно пишется въ рук. Моск. Сян. биб. № <sup>985</sup>/<sub>44</sub> Описан. рук. отд. II, ч. 3, 628.

<sup>4</sup> См. его Обзоръ Рус. Духов. литературы подъ статьею «Данішль», \$ 126.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Описаніе Румянцовскаго Музеума, рукоп. № LXXXIX, 158.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Исторія Росс. іерархів ч. ІІ, предисл. ХХУШ, См. также напечатанное, но неизданное въ свътъ, соч. Амеросія, ч. VII Исторіи Россійской

сборникъ Новгородской Софійской библіотеки і, гдв послв тринадцати посланій Даніила следуеть безъ указанія имени автора извъстное посланіе къ Іоанну Грозному. Основаніе опять довольно шаткое. Преосвященный Макарій <sup>2</sup> высказался противъ мнѣнія тъхъ, которые думаютъ усвоять посланіе митр. Даніилу. Мы съ своей стороны имбемъ такія данныя, которыя сильно подрывають предположенія преосвященнаго Филарета, Востокова и Амвросія и др. Если ихъ митніе основывается главнымъ образомъ на томъ, что посланіе въ одномъ сборникѣ помѣщено непосредственно посл'в сочиненій митр. Даніила, то мы съ своей стороны можемъ указать на такой рукописный сборникъ XVI-XVII въка, въ которомъ находится извъстное посланіе къ Іоанну IV, но гдв вовсе ність ни одного посланія Даніпла и гдъ оно также встръчается безъ имени автора 3. Съ другой стороны существуетъ сборникъ и съ четырнадцатью посланіями, несомнънно принадлежащими м. Даніилу, но между ними нътъ посланія къ Іоанну Васильевичу, а между тімъ оно должно было быть и занимать последнее, четырнадцатое место въ сборнике посланій, если только признать доводы Востокова, Филарета и Амвросія основательными ч это темъ болье, что первыя тринадцать посланій этого сборника ті же самыя, которыя находятся и въ Софійскомъ сборникъ. Въ частности, что касается мнънія Востокова, то оно есть плодъ простого недоразумвнія и невольной ошибки. Востоковъ высказалъ свое извъстное инъніе при составленіи описанія рукописей Румянцовскаго Музея, имітя подт руками современный списокъ посланій м. Даніила, сдівланный съ Софійской рукописи (Сильвестровского сборника). Къ сожаленію, списокъ сдёланъ не совсъмъ исправно. Я разсматривалъ его и нашелъ въ немь не мало отступленій, введшихъ въ заблужденіе составителя

Іерархіи, находящееся въ Москов. Публич. Муз. по каталогу Ундольскаго № 1419, 256 въ примѣчапіи. Мнѣнія Востокова и преосв. Филарета придерживаются Николаевскій (Рус. Проповѣдь въ XV—XVI вв., Журн. Мпн. Нар. Просв. 1868 г., 138, 105) и неизвѣстный авторъ исторпческаго Очерка Русск. Проповѣдничества (т. І, 1878 г., 603. 614). Мнѣнію архимандрита Амвросія слѣдуетъ Карамзинъ (Ист. госуд. Росс. т. VIII, прим. 80).

<sup>1</sup> Рукоп. въ листъ № 1281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ист. Рус. Церкви, т. VII, Спб. 1874 г. 360 въ примъчан.

э Рукоп. Имп. Публ. биб. изъ древнехрапилища Погодина, куда она поступила изъ собранія Строева, № 1567, л. 55—74.

<sup>4</sup> См. рукоп. Имп. Публ. библ. изъ древнехранилища Погодина, № 1149.

описанія. Въ немъ, наприм., нѣкоторыя посланія не имѣють указанія своего числа, въ немъ встрѣчается по два посланія, обозначенныхъ однимъ и тѣмъ же числомъ 1. А предъ посланіемъ неизвѣстнаго автора къ Іоанну Грозному на полѣ другою рукой, чѣмъ какою писана рукопись, прибавлено: «слово тринадцатое», чего вовсе пѣтъ въ оригиналѣ, и что составляетъ произвольную вставку какого либо лица, имѣвшаго дѣло съ рукописью 2. Отсюда становится ясно, что Востоковъ, ни сколько не подозрѣвая подлога со стороны переписчика, на оспованіи разсмотрѣнія рукописи, и высказалъ свой извѣстный уже взглядъ на личность автора посланія. Что касается взгляда преосвященнаго Филарета Черниговскаго, то послѣдній высказалъ его на основаніи шаткаго мнѣнія Востокова. Такимъ образомъ, не существуетъ никакихъ данныхъ для того, чтобы посланіе къ Іоанну IV считать принадлежащимъ м. Даніилу.

Большинство изслѣдователей, которымъ приходилось имѣть дѣло съ посланіемъ къ Грозному, приписываютъ его извѣстному совѣтнику Іоанна Грознаго священнику московскаго Благовѣщенска-го собора Сильвестру. Самымъ рѣшительнымъ защитникомъ этого миѣнія является Н. Коншинъ, подробно и обстоятельно описавшій самый сборникъ 3, въ которомъ находится посланіе, и приготовившій его къ изданію на ряду съ другими посланіями Сильвестра, что и сдѣлано было впослѣдствіи архимандритомъ Леонидомъ 4. Основаніемъ для такого миѣнія послужило совмѣстное существованіе посланія въ сборникѣ, принадлежавшемъ когда-то самому Сильвестру, съ двумя посланіями его къ князю Шуйскому—Горбатому, Казанскому намѣстнику. Дѣйствительно, и не въ одномъ только Сильвестровскомъ сборникѣ посланіе къ Іоанну Грозному помѣщается непосредственно предъ двумя посланіями Сильвестра, но и въ иѣкоторыхъ другихъ 5. Въ пользу принадлежности посланія Сильвестру скло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Румянцевскаго Музея въ Москвъ, № 89. 101. Здъсь посланіе десятое не имъетъ указанія своего числа въ ряду другихъ посланій.—л. 109—111. Здъсь оказалось два XII посланія и пи одного одиннадцатаго.

<sup>2</sup> Рукоп. Румянц. Музея въ Москвѣ № 89. 180.

з Новгород. Соф. библ. № 1281.

Чтен. въ Общ. Ист. и Древ. рос. 1874 г. кн. I; статья, начатая Голохвастовымъ и окончевная архимандр. Леонидомъ: «Благовъщенскій іерей Сильвестръ и его писанія», 1—110.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Наприм. рукоп, Импер. Публ. библ. изъ древлехранилища Погодина, № 1567, л. 55—95.

няется, хотя и не особенно ръшительно, также и г. Ждановъ 1. Преосвященный Макарій о составитель посланія высказывается еще нервшительные, съ одинаковой степенью выроятности допуская мысль о томъ, что посланіе могло быть написано или митрополитомъ Макаріемъ, или попомъ Сильвестромъ 2. А нъкоторые ученые, издавая на основаній изв'ястнаго Сильвестровскаго сборпика сочиненія о. Сильвестра, проходять молчаніемъ посланіе Іоанну Грозному 3. Молчаніе это показываеть, что издатель двухъ посланій Сильвестра не раздёляетъ мнёнія тёхъ, которые склонны къ признанью посланія къ Іоанну IV за посланіе самого Сильвестра. Профессоръ Н. И. Барсовъ болбе или менбе вброятнымъ авторомъ посланія называетъ Вассіана Топоркова. 4. Въ некоторыхъ древнихъ спискахъ посланіе, хотя и ошибочно, приписывается Максиму Греку 5. Вотъ цёлый рядъмнёній о неизвёстномъ авторё посланія. Вск они показывають, какъ мало склонны представители ихъ видъть авторомъ посланія м. Даніила. Скоръе всего авторомъ посланія къ Іоанну Грозному долженъ быть признанъ Сильвестръ, тъмъ болье, что большинство ученых склоняется въ цользу этого мньнія. Да оно и вполн'я естественно и понятно, если взять во вниманіе то блестящее положеніе, какое цікоторое время занималь Сильвестръ при дворъ Іоанна IV. Въ самомъ посланіи есть выраженія, которыя указывають на близкія отношенія автора къ лицу, которому онъ пишеть, какія и дійствительно существовали нікоторое время между Тоанномъ и Сильвестромъ. Такимъ образомъ болъе или менъе въроятное опредъление личности автора посланія также исключаеть собой возможность признавать авторомъ его митр. Даніила. Точно къ такимъ же выводамъ и заключеніямъ мы придемъ, если обратимся къ опредъленію времени происхожденія посланія. Ждановъ указываетъ на 1547—1552 года, какъ на періодъ времени, когда могло появиться посланіе в. А. Ө. Быч-

<sup>\*</sup> Жур. М. Народ. Просвъщ. 1876 г., кн. 4, ч. CLXXXVI, 74, въ статьъ: «Матеріалы для исторіи Стоглаваго собора».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Истор. Рус. Цер. т. VII, 360 въ примъчаніяхъ.

<sup>\*</sup> Христ. Чтен. 1871 г., т. І, въ приложеній. Изданіе Н. И. Барсова.

<sup>4</sup> Сборникъ Археологическаго института, кн. IV, изд. подъ редакцією Калачева, СПБ. 1880 г. Статья «Объ автор'є посланія къ царю Ивану Васильевичу»

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Описан. рукоп. Моск. Синод. библ. II, ч. 3, 628.

<sup>•</sup> Журналъ Минист. Народ. Просвъщенія 1876 года, кн. IV, часть CLXXXVI<sup>2</sup> 75—76.

ковъ относить появление послания къ болье позднему времени, именно ко времени опричнины  $(1565-1572~\mathrm{r.})$  <sup>1</sup>. Къ томуже времени появление послания относить и Н. И. Барсовъ <sup>2</sup>.

Такимъ образомъ, собственно церковно-учительная дъятельность митр. Даніила выразилась въ шестнадцати словахъ, составляющихъ его соборникъ, въ одномъ отдъльномъ поучении и въ осьмнадцати нравоучительныхъ пастырскихъ посланіяхъ. Число сочиненій, какъ видно, весьма значительное, особенно если взять во вниманіе бъдность самостоятельной, оригинальной литературы до и послъ времени митр. Даніила. Не смотря однако на значительность извъстныхъ досель сочиненій Даніила, можно съ увъренностію сказать, что въ дъйствительности число ихъ было гораздо больше. Основаніемъ этого можетъ служить самъ авторъ. Судя по его сочиненіямь, онъ любиль часто пропов'йдывать слово Божіе и еще чаще писалъ пастырскія посланія къ разнымъ лицамъ. Шестнадцать словъ соборника есть сочинение вполнъ цъльное и здъсь не можетъ быть и рѣчи о какикъ либо дополненіяхъ его или продолженіяхъ. Не то посланія и поученія. Въ извъстныхъ досель посланіяхъ Даніила постоянно встр'вчаются ссылки на посланія предшествующія, о существованіи которыхъ тімь не менье ничего не извъстно до сихъ поръ. Въ посланіяхъ Даніила постояно встрізчаются выраженія такого рода: «мпожицею писахъ тебь», «и прежде сего множицею глаголахъ», «многажды бесвдовахъ любви тво-«и прежде рекохъ и писахъ ти» «мы же тебъ сія предвозвъстихомъ множицею» 3. Эти и подобныя имъ выраженія Даніила достаточно показываютъ, насколько обширенъ былъ кругъ избранныхъ лицъ, съ которыми онъ время отъ времени переписывался и которыхъ онъ, сообразно ихъ настоящимъ нуждамъ, наставлялъ пастырскими посланіями. Обмінь мыслей и увінщаній и наставленій посредствомъ посланій къ разпымь лицамъ былъ самымъ предпочтительнымъ средствомъ для митрополита въ исполненіи пастырскаго долга поучать другихъ. Оттого мы видимъ

<sup>•</sup> Описаніе славянскихъ и русскихъ рукописныхъ сборпиковъ Императорской Публ. библ. А. Ө. Бычкова. Спб. 1878 г. 57—58.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Сборникъ Археологического института кн. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Новгор. Соф. Библ. № 1281, л. 283. 289. 291. Рукоп. Импер. Публ. Библ. изъ древнехрапилища Погодина № 1149, л. 216—217.

разныхъ лицъ, обращающихся къ нему, иногда даже письменно, съ просьбой наставить ихъ въ ихъ затруднительномъ положеніи. И подобнаго рода просьбы отличались неръдко значительной настойчивостію: «множицею и отъ многа времени стужаещи моему окаянству, такъ между прочимъ начинаетъ митрополитъ одно изъ своихъ посланій, и просиши мене грѣшнаго и худаго инока Данила написати и послати тебъ слово полезно къ благоугоженію Божію» 1. Отсюда съ полнымъ правомъ можно сказать, что число, сохранившихся досель, посланій Даніила представляеть только часть изъ того числа, какое написано было митрополитомъ въ то время. Могутъ возразить, что многочисленныя ссыки Даніила на предшествовавшія наставленія и посланія подразум'ввають собой ни бол'ве ни менъе, какъ только совокупность посланій досель извъстныхъ и сохранившихся въ извъстныхъ намъ сборникахъ. Противъ этого ръшительнъе всего говоритъ самый характеръ и содержаніе извъстныхъ намь досель посланій Даніила. Лица, къ которымъ обращены посланія, принадлежатъ къ самымъ разнообразнымъ слоямъ общества. Одно посланіе писано къ знатному боярину, другое-къ епископу, третье-къ игумену, четвертое-къ простому иноку и т. дал. Какъ разнообразны лица, къ которымъ адресованы известныя намъ посланія Даніила, такъже точно разнообразны и предметы, о которых ь он в разсуждають. Одно посланіе посвящено разсужденію о видахъ человіческой жизни, о супружеской жизни и монашеской, въ другомъ даются наставленія о цібломудріи и чистоть, въ третьемъ различаются виды иноческой жизни, въ четвертомъ говорится о страшномъ суді, въ пятомъ излагаются обязанности епископа. Достаточно самаго поверхностнаго взгляда, чтобы видъть, какимъ разнообразнымъ иногда частнымъ религіозно-нравственнымъ потребностимъ удовлетворяль въ своихъ посланіяхъ Даніилъ, и какъ разпородны были лица, которыя нуждались въ нихъ. Послъ этого трудно допустить, чтобы все разнообразіе предметовъ, о которыхъ разсуждается въ посланіяхъ, сосредоточивалось на двухъ, на трехъ личностяхъ, соединявшихъ въ себф такимъ образомъ нъсколько самыхъ разнообразныхъ правственныхъ потребностей въ одномъ и томъ же лицъ.

Литературная діятельность митрополита Даніила не ограничивалась исключительно одною церковно-учительною областію. Вни-

³ Рукоп. Соф. Биб. № 1281 л. 297.

маніе митрополита привлекали и каноническіе вопросы. Такъ Даніилъ, еще въ санъ игумена, занимался составленіемъ кормчей, къ чему онъ, можетъ быть, обратился не безъ вліянія и даже указанія Іосифа Волоцкаго. 1.

Отъ митр. Даніила сохранился одинъ изъ памятниковъ его церковно-административной дѣятельности, въ которомъ онъ выстущеть предъ нами и какъ представитель церкви и какъ въ то же премя государственный дѣятель. Памятникъ этотъ есть наказъ, данный отъ митрополита Даніила, Досивею — епископу Сарскому и Подонскому и Филовею — архимандриту Симоновскому, отправленнымъ къ князю Андрею Іоанновичу Старицкому для призыва его въ Москву съ повелѣніемъ, въ случаѣ сопротивленія, предать его проклятію. Существуютъ два списка наказа, изъ коихъ одинъ напечатанъ въ актахъ историческихъ 2. а другой — въ собраніи государственныхъ грамотъ и договорахъ 3. Оба списка нѣсколько отличаются одинъ отъ другаго. Послѣдній списокъ изданъ съ соблюденіемъ всѣхъ ореографическихъ особенностей памятника.

Подъ руководствомъ н по указапію митрополита Даніила составленъ былъ сборникъ разныхъ актовъ, грамотъ, дарственныхъ записей относящихся къ каоедрѣ митрополита московскаго '. Сохранились списки (конечно съ продолженіями) съ этого замѣчательнаго сборника, изъ которыхъ одинъ принадлежитъ Московской

¹ Собраніе Кормчей м. Даніила, хотя и не въ полномь его составъ, сохранилось въ рукоп. Новоїерусалимскаго Воскресенскаго монаст.; рукоп. № 28. Объ этомъ можно судить на основаніи приписки, находящейся въ рукописи, на 558 л. об., которая читается: «доселъ съ суздальскихъ правилъ, а се собраніе и припись того-же Давіила игумена, потомъ бывшаго митрополита, лъта 1522, мъс. февраля». См. описаніе Воскресенской Новоїерусалимской библіотеки архиманд. Амфилохія, Москва 1876 г., 105—106. См. также въ Чт. съ Общ. Ист. и Древн. Росс. за 1874 г., кн. IV, отд. І, Исторія Воскресенскаго Новоїерусалимскаго мон. архим. Леонила. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Томъ I, СПБ., 1841 г., № 139. 1537 г. мал, 201. Зд'бсь названіе памятника нъсколько отличное отъ указапнаго выше.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Собран, государ, грамотъ и договоровъ, ч. II, Москва, 1819 д. № 32 40—41. Основаніемъ для сего паданія послужила рукопись главнаго Ар. Минист. Иностр. дѣлъ въ Москвъ (см. Акты, собранные Малиновскимъ, портфель 3, № 4)

<sup>4</sup> Горчаковъ, О земельныхъ владъніяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и Св. Сунода, СПБ., 1871 г., 9. Здъсь изложена и судьба этого сборника.

Синодальной, бывшей патріаршей биаліотекв <sup>4</sup>, другой составляетъ собственность Московскаго Публичнаго Музея, которому онъ достался послів извівстнаго историка И. Д. Бізляева <sup>2</sup>. Бізляевскій сборникъ актовъ своей полнотою превосходитъ сборникъ синодальный и равнымъ себів по полнотів иміветъ только сборникъ Московскаго Успенскаго собора.

Кромѣ составленія сборника разныхъ актовъ отъ самаго митр. Даніила осталось не мало документовъ и грамотъ административнаго и юридическаго характера. Таковы «посыльныя грамоты по всѣхъ владыкъ отъ Даніила митрополита» 3, «посольскія рѣчи отъ Диитровскаго князя Юрія Ивановича къ митрополиту Даніилу и отвѣтъ ему Даніила 4 и нѣсколько другихъ письменныхъ памятниковъ, въ числѣ которыхъ находятся грамоты митрополита Даніила, данныя имъ въ разное время и разнымъ духовнымъ лицамъ на право независимости ихъ отъ десятильниковъ и грамоты жалованныя, дававшіяся митрополитомъ разнымъ лицамъ на право пользованія ими извѣстными участками земли, принадлежавшей ко владѣніямъ митрополита. Перваго рода грамотъ извѣстно четыре, это грамоты: игумену Өеогносту 5 «игумену Покровскаго на Богонѣ монастыря и Константину» 6, «игумену Арсенію и съ нимъ вмѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 276, она же прежде обозначалась № 173. Она принадлежитъ къ числу рукописей еще неописанныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Моск. Публ. Музея, № 1620 изъ собранія Бѣдяева подъ названіемъ: «Зацисная книга жалованныхъ и другихъ грамотъ Московскаго митрополичьяго двора съ 1391 по 1641 годы».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Москов. Синод. бывшей Патріар. библ. № 562, л. 427. Рукопись неописанная. Эта рукоп. ранѣе обозначалась № 164. Она носитъ названіе Сборника посланій россійскихъ митр. Грамота напечатана къ Актамъ Юридич. СПБ. 1838 г. № 360, 385, отъ 23 января 1523 года. Здѣсь же (стр. 386) напечатана посыльная грамота м. Даніила Торопецкому намѣстнику.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Синод. библ. № 562, л. 426—427. Онъ напечатаны съ самой этой рукоп. въ Актахъ Истор., т. I, № 129, 191, 1522—1533 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Рукоп. Спиод. библ., № 276, л. 159, Рукоп. Моск. Публ. Музея № 1620 изъ собранія Бъляева, л. 160. Упоминаніе есть у Горчакова. См. О земельныхъ владініяхъ всероссійскихъ митрополитовъ, патріарховъ и Св. Сунода, СПБ. 1871 г. 73 приложеній.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Рукоп. Москов. Публ. Музел, № 1260, л. 157. Рукон. Синод. биб. № 276, л. 155—156. У Горчакова см. 37—38 приложеній.

стѣ многимъ другимъ ' и наконецъ игумену Благовѣщенскаго монастыря Глѣбу <sup>2</sup>. Отъ митр. Даніила сохранились также двѣ жажалованныя грамоты на право владѣнія извѣстнымъ участкомъ земли, изъ которыхъ одна дана старинному митрополичьему крестьянину Дементію Нестерову Новикову <sup>3</sup> а другая на имя митрополичьяго оброчника Андрея Семенова Улыбашева <sup>4</sup>.

Существуетъ еще особая сфера литературной дѣятельности, къ которой митрополитъ Даніилъ имѣлъ нѣкоторое отношеніе. По нѣкоторымъ даннымъ оказывается, что Даніилъ принималъ косвенное участіе въ переводѣ древперусскаго лечебника. Въ предисловіи къ нѣкоторымъ древнерусскимъ лечебникамъ встрѣчается надпись такого рода: «по повелѣпію господина преосвященнаго Даніла, митрополита всея Русіи, Божію милостію, сія книга переведена бысть съ немѣцкаго языка на словенскій полоняниномъ литовскимъ, который былъ родемъ нѣмчинъ изъ Любина» 5.

Сохранилось одно посланіе м. Даніила, которое имѣетъ характеръ не столько посланія въ собственномъ и техническомъ значеніи этого слова, сколько частнаго письми. Оглавленіе его слѣдующее: «Смиренаго Даніила митрополита всея Русіи, отвѣтъ къ нѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп, Моск. Синод. Библ. № 276, л. 316—317. Рукоп. Москов. Публич. Музея № 1620, л. 351—352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Москов. Публич. Музея, № 1620, л. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Москов. Синод. Библіот., № 276, л. 367, отъ 7035 года апрѣля 3 дня. Рукоп. Москов. Публич. Музея № 1620. л. 406.Напечатана въ Актахъ Археограф. Экспед., т. I, № 74, IV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Москов. Синод. библ. № 276, л. 256. Рукоп. Москов. Пуб. Музел № 1620, л. 263—265. Отъ 7030 г., йоня 29.

¹ Рукоп. Москов. Публич. Музея, изъ собранія Большакова, № 24, подъ названіемъ: «Доброходный вертоградъ», XVIII вѣка, л. 15. Въ рукописи принадлежащей графу А. С. Уварову, подъ названіемъ; «Травникъ» воспроизведена вся вышеприведенная надпись съ указаніемъ даже на годъ, въ который, по поведѣнію м. Даніила, сдѣланъ былъ переводъ лечебника, (именно 1534 г.) Рукоп. графа Уварова, въ листъ, № 623. Переводъ лечебника сдѣланъ былъ съ печатнаго его изданія, вышедшаго въ Любекѣ въ 1482 году. Сравн. рукопись Импер. Публ. библ., отд. VI, F., № 9, л. 390, томъ первый. Доброходный вертоградъ и другіе древнерусскіе лечебники напеч. В. М. Флорипскимъ въ Извѣстіяхъ и ученыхъ запискахъ Казанскаго университета за 1879 г.

коему христолюбцу, въпросившу его о здравіи». Одинъ списокъ сего посланія находится въ рукописи Московской Духовной Академіи 1. Другой списокъ его имѣется въ одномъ сборникѣ Новгородской Софійской библіотеки 2.

Происхожденіе нѣкоторыхъ литературныхъ памятниковъ, оставшихся отъ митрополита Даніила, связано съ печальной судь бою, постигшей его въ послѣдніе годы его жизни. Это имѣетъ яначеніе въ отношеніи его отреченной грамоты и до нѣкоторой степени его духовной.

Отреченная грамота митрополита Даніила, которую онъ вынужденъ былъ написать подъ давленіемъ самовольныхъ бояръ, была несомнѣнно самымъ тяжелымъ для него памятникомъ во всей его жизни и дѣятельности. Существуетъ три списка отреченной грамоты Даніила. Въ одной рукописи, принадлежащей Императорской Публ. библіотекѣ, она не сопровождается никакимъ оглавленіемъ и если оно тѣмъ не менѣе носитъ такое названіе: «отпись, коею митрополитъ Даніилъ отрекся своего сана», то послѣднее дано ей только составителемъ описанія рукописей з. Другой списокъ грамоты также принадлежитъ Императорской Публичной библіотекѣ, съ котораго она и была издана подъ своимъ настоящимъ названіемъ отреченной грамоты за Третій списокъ отреченной грамоты м. Даніила находится

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. сборникъ XVI в. № <sup>626</sup>/<sub>164</sub> наъ библ. Волоколамскаго монастыря, л. 425—426. Это посланіе напечатано въ церковной Исторіи преосвященнаго Макарія Литовскаго, нынѣ митрополита Московскаго, т. VII., кн. II. СПБ. 1874 г. 393—394.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Соф. библ., нынѣ бябл. СПБ. Духов. Академій, № 1480, скоропись XVII в. въ 4 д. листа, л. 126—128. Посланіе, находящееся въ этомъ сборникѣ, не имѣетъ предъ собою точнаго указанія вмени его автора въ звѣздочкахъ обозначено только на полѣ: «Даніилъ митрополитъ». Особенности Соф. списка посланія: въ началѣ посланія есть краткое привѣтствіе, а въ концѣ незначительная приписка. чего не достаетъ первому московскому списку по данія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Импер. Публ. библ., Q. XVII, № 15, изъ собран. гр. Толстого, отд. II. № 254, л. 236. См. описаніе рукопис., хранящихся въ библ. гр. Толстого. Изд. Калайдовича и Строева, 413.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукопись древлехранилища Погодина, прежде того принадлежавшая Строеву, № 1563, л. 89. Напеч. въ Актахъ Археограф. Экспед., т. І, № 185. Списокъ грамоты, принадлежавшій Строеву и съ котораго затёмъ напечатана была грамота, превосходитъ своими достоинствами списокъ, прежде бывшій въ библ. гр. Толстого и затёмъ перешедшій въ собственность И. Публ. библ. Въ Строевскомъ спискѣ есть такія, весьмя важныя въ историческомъ отношеніи, выраженія, ка-

въ рукописи Москов. Духовн. Академіи и имъетъ предъ собой такое заглавіе: «Сей отписи просили у бывшаго митрополита Даніила, отреченіе его отъ митрополіи».

Духовная митрополита Даніила была написана имъ въ то время когда онъ жилъ на поков въ Волоколамскомъ монастырв. Сохранилось только указаніе на существованіе духовной, а самый памятникъ не дошелъ до насъ. Въ описи церковнаго имущества Волоколамскаго монастыря первой половины XVI въка между книгами, принадлежащими монастырю значится и слъдующая: «Духовная митрополита Даніила, собрана отъ божественныхъ писаній, въ полдесть.» <sup>2</sup>.

Въ недавно вышедшемъ въ свътъ сочинении Н. Барсукова з помъщенъ каталогъ собранія рукописей, сдъланнаго г. Строевымъ. Послъдній, какъ извъстно, продалъ свое собраніе М. Погодину, которое и вошло въ составъ его знаменитаго «Древлехранилища». Впослъдствіи и Погодинъ продаль свое древлехранилище въ собственность Императорской Публичной библіотекъ, вмъстъ съ тымъ такимъ образомъ и собраніе Строева также сдълалось ея собственностію. Между рукописями Строевскаго собранія находилась одна, з содержавшая въ себъ семь поученій м. Даніила. По всъмъ даннымъ нужно было думать, что эта рукопись должна быть въ настоящее время въ Императорской Публичной библіотекъ, но ея на самомъ дълъ тамъ неоказывается. По крайней мъръ всъми своими разысканіями достигь только того свъдънія, что эта рукопись не по-

кихъ нётъ въ списке гр. Толстого. Въ немъ, что всего замѣчательнее, м. Даніндъ, невольный авторъ грамоты, называеть себя «бывшимъ» митрополитомъ, какъ дёйствительно и было на самомъ д влё, и чего не хотёлось видёть въ грамотъ его врагамъ, искавщимъ въ ней средство, для того чтобъ избавить себя отъ нареканий въ самовольномъ и незаконномъ смъщении митрополита. Строевский спасокъ, равно какъ и списокъ Москов. Духови. Акад, прямо показываютъ, что Даніплъ въ своей грамотъ отрекался отъ того, чего онъ лишенъ былъ гораздо ранъе.

¹ Рукоп. Мос. Духовной Академіи, по Волоколамскому каталогу № 530, а по Академическому № 164, л. 413. Сборникъ XVI в., писанъ полууставомъ, подходящимъ къ скорописи XVI в., въ 8 д. на 596 л. Рукоп. написана была Вассіаномъ, архимандритомъ Возьмицкимъ, ученикомъ Фотія, который былъ ученикомъ Кассіана Босаго.

² Рукоп. Волоколам. мон., хранящаяся въ монаст. ризницѣ, № 34/600, л. 46.

<sup>•</sup> Жиэнь и труды П. Строева, 383.

<sup>4</sup> Зпачившаяся по его каталогу подъ № 229, рукопись XVI в., въ 12 д. листа, полууставъ, на 248 листахъ.

ступала въ И. П. библіотеку отъ Погодина, ' и гдѣ она въ настоящее время находится, я объ этомъ не имѣю никакихъ свѣдѣній. А между тѣмъ она могла бы имѣгь и весьма важное значеніе въ томъ именно случаѣ, если содержащіяся въ ней семь поученій м. Даніила принадлежатъ къ новымъ, совершенно неизвъстнымъ доселѣ, его литературнымъ произведеніямъ.

## ФОРМА

## сочиненій митрополита Даніила.

Форма сочиненій митрополита Данішла, равно какъ до нікоторой степени и содержаніе ихъ, обусловливаются общими взглядами ихъ автора на характеръ, объемъ и задачи просвіщенія. Въ общемъ взглядъ Данішла на просвіщеніе нейдетъ даліве взгляда на него другихъ книжниковъ своего времени. Тотъ же самый религіозно-практическій взглядъ на просвіщеніе разділяется и Данішломъ и прорывается у него почти всегда, когда онъ начинаетъ трактовать о важности изученія божественныхъ писаній.

По взгляду Даніила сфера всего просвіщенія, всёхъ человізческих знаній заключается въ широкой области «божественных или святых писаній», точно также какъ то представляли всі древнерусскіе книжники. Подъ понятіе божественных писаній подходила у него вся совокупность церковной письменности, весь кругъ литературы съ религіознымъ содержаніемъ. Сюда относились и въ строгомъ смыслі богооткровенное священное писаніе, и творенія святоотеческія, и сочиненія церковно-богослужебнаго характера, патерики, подвижническія сказанія, сочинепія апокрифическія и наконецъ сочиненія вовсе подложныя и даже такія, которыя невполні согласны съ истиннымъ ученіемъ христіанской морали 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это свъдъніе какъ будто не вполнъ согласуется съ оффиціальными данными. Въ отчетъ И. П. библіотеки за 1852 годъ въ чися поступившихъ въ библіотеку отъ Погодина рукописей указываются два списка сочиненій м. Данінла, а я имълъ возможность пользоваться только одмимъ спискомъ. Отчетъ Имп. пуб. биб. за 1852 г. С.-ПБ. 1853, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Для характеристики м. Даніяла съ этой именно стороны достаточно указать на его XIII посланіе въ сборникъ Нов. Соф. библ. № 1281, гдѣ помѣщено

Со отвътственно своему взгляду на божественныя писанія, которыми исчерпывалось и обнималось все древнерусское просвъщеніе, Даніилъ смотритъ на нихъ, какъ на «источникъ всякой премудрости» для человъка, какъ на сокровище его разума, въ которомъ онъ черпаетъ себъ «много богатства» и откуда получается имъ «велія польза» 1. Изученіе божественныхъ писаній, этихъ—по словамъ Даніила— «бисеровъ душеполезныхъ» является въ высшей степени благодътельнымъ для человъка въ разныхъ отношеніяхъ, которыя тъмъ не менъе могутъ быть сведены къ слъдующимъ двумъ положеніямъ. Конечно, польза изученія божественныхъ писаній разсматривается только съ религіозной точки зрънія, соотвътственно самому характеру и назначенію всего древнерусскаго просвъшенія. Изученіе божественныхъ писаній имъетъ благотворное значеніе для умственнаго и для религіозно-нравственнаго развитія человъка.

Первая польза, какую открываеть собою знакомство съ божественными писаніями, состоить въ томъ, что чрезъ нихъ познается во всей чистоть и полноть истинное христіанское ученіе. Это съ одной стороны; съ другой—чрезъ нихъ сохраняется цылость и чистота православія отъ всякихъ постороннихъ и темныхъ вліяній и уклоненій въ еретичество. Митрополить настойчиво останавливается на охранительномъ значеніи божественныхъ писаній для христіанина въ дыль соблюденія послыднимъ чистоты выры. Онъ прямо заявляеть, ссылаясь на слова Златоуста, что «отъ невыденія писаній лютый еретическій возрасте педугъ», и что только свыдущіе въ божественныхъ писаніяхъ чаще всего «не могутъ быть отведени лжею еретическою и въ чужая ученія еретическая» 2.

Писанія божественныя должны служить для каждаго христіанина мітриломь чистоты вітры и въ то же самое время и крізнкимь щитомь ея святых вистинь і. При каждомь недоуміній, при малійшемь возникшемь сомнівній въ вопросахь, касающихся религій,

очень много такихъ сочиненій, которыя не выдерживаютъ критики и не могутъ быть признаны сколько нибудь авторитетными, но которыя тѣмъ не менѣе Данилъ обозначаетъ «божественными писаніями». Въ концѣ своего XIII посланія онъ замѣчаетъ, что «сія вся собрана быша отъ божественныхъ писаній отъ вы ше даже до здѣ». Рукоп. Новгор. Соф. библ. № 1281, л. 358.

¹ Руков. М. Д. Акад., № 197, д. 277, 93. 10. 92-93.

<sup>\*</sup> Рукоп. Новг. Соф. бабл. № 1281, л. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Р. М. Д. А. № 197, л. 216, 217. 40. Под. въ посланіяхъ Р. Соф. библ. № 1281, л. 235.

прямая и священная обязанность истинно-православнаго человъка не мудрствовать, не разсуждать здъсь самочинно и произвольно и «не простыми и худыми словесы испытовати, но отъ св. писанія недоумънныхъ ръшенія искати и пріимати, едика научиша, и едика проповъдаща священии апостоли, и евангелисты, преподобнии отцы сихъ ученія и преданія благовьйнь пріимати и соблюдати». Всь истины православной въры, необходимыя для христіанина. начертаны въ божественныхъ писаніяхъ и потому, по нуждів-ли или по другимъ какимъ либо обстоятельствамъ или наконецъ изъ благочестиваго желанія болье обширных знаній, всякій можеть и долженъ «со смиреніемъ испытовати и разумъти волю Божію отъ божественныхъ писаній» и чуждаться «человіческихъ преданій». Однимъ словомъ, истинный христіанинъ во всёхъ вопросахъ и сужденіяхъ, соприкасающихся съ религіей, долженъ во всёхъ ихже глаголеть, имъти свидътельство отъ божественныхъ писаній. Даніцяв отрицаетъ свободное со стороны человъческаго ума обслъдование того или другаго религіознаго вопроса, подчиняя всю его умственную дъятельность безусловному и неизмънному авторитету божественныхъ писаній. Всякая болье или менье свободная и независимая отъ установившихся временемъ авторитетовъ дъятельность ума, обозначавшаяся въ то время характернымъ названіемъ «мнѣнія», Даніиломъ безусловно отвергается. Онъ называетъ мивніе даже «проклятымъ» 1.

Не менъе важное значеніе имъетъ изученіе божественныхъ писаній и въ сферъ собственно нравственной дъятельности человька. Какъ велико значеніе знакомства съ св. писаніемъ для нравственнаго развитія и усовершенствованія человька, Даніилъ это показываетъ, ссылаясь на слова Златоуста, который говоритъ: «нъсть спастися никому же, аще не часто прочитанія духовнаго наслажается». Такимъ образомъ божеств. писанія имъютъ рышающее значеніе въ будущей судьбы человыка. «Отъ невыдынія писаній произошли, по словамъ Даніила, небрегомая и неисправленная житія,» отъ своего невыжества вы нихъ мы чаще всего «овпадаемъ въ сыти діаволя и погибели предани бываемъ». Нравственное дыйствіе на человыка книжнаго чтенія несомныно весьма благотворно по своимъ послыдствіямъ: «бестады отъ св. писаній, говорить Даніилъ словами св. Исаака Сирина, возбуждають душу къ животу

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. M. A. A. № 197, s. 216, 38, 121.

и искореневають страсти и успивають (т. е. усыпляють) скверные помыслы». Изученіе писаній тогда только впрочемь можеть оказать свое благотворное и спасающее для человька дыйствіе, когда посльдній старается всьми силами проводить въ своей собственной жизни ть идеи, ть правила, которыя онъ почерпаеть изъ книгь божественныхъ. «Прочитаемъ словеса и житія святыхъ и преподобныхъ отецъ нашихъ, поучаетъ митрополить, и поревнуимъ благому ихъ праву и жентію». Вь другихъ мысгахъ митрополить выражается еще опредыленные. Онъ высказываетъ и такую мысль, что и самое назначеніе и цыль изученія св. писанія состоить въ томъ, чтобы «житіе имьти духовно по свидьтельству божественныхъ писаній» 1.

Въ виду глубокаго религіозно-нравственнаго значенія изученія божественнаго писанія ясно само собою вытекаетъ и необходимость его для всякаго человъка. Книжное обучение одинаково обязательно для всъхъ. По словамъ Даніила, «не токмо пастыремъ, и учителемъ, и прочимъ инокомъ подобаетъ потружатися въ прочитаніи божественныхъ писаній, но и сущимъ въ мірь, поелику возможно, и особенно юннымъ, одинаково отрокомъ и дъвицамъ» 2. «Благое наказаніе, или—что то же на нашемъ языків—изученіе божественныхъ писаній, по словамъ Даніила, цілитъ и живитъ и вс вмъ прилично есть, не токмо юнымъ, но и состаръвшимся, и благороднымъ и простымъ, и богатымъ и убогимъ, и владущимъ и послушнымъ» 3. Изученіе и знакомство съ писаніями не должно быть достояніемъ одного того человіка, который получиль возможность читать книги. Всякій человькъ по любви къ ближнему обязанъ дълиться добытыми священными знаніями съ другими и, по возможности, исправлять ошибки и нравственныя уклоненія своихъ собратій по въръ 3. Взаимный обмінь полученныхъ знаній, почеринутыхъ правственныхъ наставленій признается однимъ изъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп, Моск. Духов. Академін № 197, л.л. 39, 216, 38—39, 94. Рукоп. Новгород, Соф. библ. № 1281, л. 248, 21. Рукоп. Соф. библ. № 1456, л. 21.

² Рукоп. Моск. Духов. Акад. № 197, л. 92. 460-463.

<sup>3</sup> Рукоп. Новгород. Соф. библ. № 1281, д. 250.

<sup>4 «</sup>Потщимся убо со страхомъ и любовію, поучаетъ Даніилъ, божественнымъ писаніемъ поучаватися и не просто же прочитати божественная писанія, по зѣло люботруднѣ въ сихъ упражилемся, и воздвигнемъ себе и другъ друга воспоминанми св. писаній, и Божіими запов'єдьми и эломудреныхъ мужей прельщенный разумъ и ученіе воспретимъ». Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197, л. 39.

самыхъ полезныхъ и достойныхъ истиннаго христіанина установленій і.

Послѣ всего сказаннаго будетъ ясенъ внутренній смыслъ и значеніе тѣхъ наставленій Даніила, въ которыхъ онъ призываетъ свою паству къ постоянному и настойчивому изученію божественныхъ писаній. А такія наставленія у него встрѣчаются чрезвычайно часто. Едва-ли можно указать одно слово или посланіе Даніила, въ которомъ бы онъ не говорилъ о необходимости и пользѣ просвѣщенія или книжности.

Взглядъ митрополита Даніила на просвінней воспроизводитъ собою тѣ черты, которыя составляють отличительныя особенности взглядовъ на этотъ предметь, какихъ вообще держались всъ древнерусскіе книжники. Какъ у нихъ, такъ и у Даніила просвіщенію усвояется исключительно религіозно-практическій характеръ и назначеніе служить цілямъ религіи. Какъ тамъ, такъ и здісь, у Даніила, установился взглядъ на область божественныхъ писаній какъ на область неизмънныхъ, непререкаемыхъ истинъ, взглядъ, исключавшій собою свободу мысли и подчинявшій ее авторитету писаній, препятствовавшій появленію произведеній самостоятельныхъ, оригинальныхъ, и способствовавшій, напротивъ, появленію трудовъ компилятивныхъ, несамостоятельныхъ, въ которыхъ первое мъсто отводилось чужимъ мнъніямъ, выпискамъ изъ произведеній авторитетныхъ предшественниковъ и подоб. Какъ у другихъ книжниковъ, такъ равно въ частности и у Даніила, неосновательное разсширеніе области божественныхъ писаній способствовало распространенію сочиненій подложныхъ, апокрифическихъ и другихъ вовсе не имъющихъ правъ на безусловную обязательность и даже на какое нибудь довъріе.

Взглядъ митроп. Данівла на просвъщеніе вибетъ опредъляющее значеніе по отношенію къ формъ в построенію в вообще

<sup>&</sup>quot;«Даде намъ Господь Богъ, говоритъ Данінлъ, отъ слова помощь, да овогда прозитающе божественныхъ писаній, овогда отъ тъхъ же божественныхъ писаній бестадующе другъ съ другомъ велію пользу обрътаемъ, другъ друга воздвижуще и руку помощи подающе, услажающе, врачующе... ленивыйшихъ, лукавнующихъ и неблага послушныхъ». Рукои. № 197. л. 277.

ко вибшнему характеру, а отчасти и по отношенію къ содержанію всъхъ его сочиненій. Самое обширное и важное въ историческомъ отношеніи сочиненіе м. Даніила представляеть его «Соборникъ». Самое название сочинения «Соборникъ» съ добавлениемъ, что онъ «собранъ отъ божественных писаній», говорить уже о его характеръ и степени самостоятельности. Соборнику авторомъ предпосланы предисловіе и введеніе, им'ьющія видъ пастырской испов'ьди, въ которой самъ составитель соборника высказываетъ свой взглядъ на свое твореніе. Въ предисловіи къ нему авторъ, върный вполнъ духу и требованіямъ своего времени, прямо заявляетъ, что онъ во имя лежащаго на немъ пастырскаго долга «вмалъ потрудившеся, отъ божественныхъ писаній избравше истинная разумѣнія и разсужденія отъ св. евангелія, и отъ апостоль, и пророкъ и отъ св. отецъ ученія и преданія, вкупъ сочетавше совершиль ко всъхъ душевнъй пользъ». Во введении въ соборникъ повторяется таже самая мысль, которой онъ утверждаетъ, что онъ «не отъ себе сія (соборникъ) написаль, но отъ божественныхъ писаній собралъ». Для того, чтобы придать бол ве авторитета своему труду и въ то же время наглядно показать, что опъ составленъ дъйствительно на основаніи священных источниковъ, Даніилъ въ тоже введеніе вносить особое наставленіе для будущихь переписчиковь его соборника. «Потребно есть и о семъ извъстно сотворити любви вашей, богомудрів, такъ говоритъ авторъ въ своемъ введенів, аще кто имать сія преписовати, да назнаменаетъ главизнамъ писасанія, якоже есть каяждо главизна, и коя, и котораго святаго есть, яко да прочитаяй, и безъ смущенія будеть, извістно имін вся коегождо святаго.» Несмотря однако на заявленную компилятивность своего труда, какъ труда, составленнаго на основании и изъ собранія разныхъ, заимствованныхъ отъ божественныхъ писаній, свидътельствъ, авторъ тъмъ не менье не хочетъ признать за своимъ сочиненіемъ выраженія полнайшей истины всего того, о чемъ онъ писалъ. -- «Аще ли же что, откровенно сознается митрополитъ обрящется въ тъхъ (словахъ) не угодно Богу и не полезно души ради моего неразумія и невъжества, и азъ о сихъ всёхъ молю и прощеніе прошу, да не послушаеть, ни да творить кто тако по моему безумію сотворенныхъ, но лучшее да творитъ, яже есть угодно Богу и полезно души, и азъ о семъ благодарю Бога и вашу истинную нелестную любовь и радуюся куппо съ вашимъ любомудріемъ. Настоящая оговорка внесена авторомъ съ опредъленной целью, расчитанной на то, чтобы ею предупредить нападки на свое сочиненіе со стороны своихъ противниковъ—заволжцевъ, у которыхъ значительно были развиты критическіе пріемы отношенія къ сочиненіямъ, и которые имѣли всѣ побужденія къ тому, чтобы ухватиться за трудъ Даніила, разобрать его критически и указать его слабыя стороны. Намекъ на своихъ противниковъ даетъ самъ митрополитъ въ томъ же своемъ введеніи, когда онъ предупреждаетъ читателей и переписчиковъ своего сочиненія и проситъ ихъ избѣгать и удерживаться отъ завистнаго мудрованія, что дало бы завистнымъ лжебратіямъ, которые «по фарисейскому лицемѣрію всег. да пронырывѣ презорствуютъ», прекрасный поводъ «поострить языки» 1.

Нападки и критическое отношеніе къ умственнымъ и нравственнымъ качествамъ митрополита Даніила послужили для него однимъ изъ серьезныхъ побужденій, по которымъ онъ часто высказывается въ своихъ сочиненіяхъ о своей умственной ограниченности, маломъ запасѣ знаній и о своихъ нравственныхъ недостаткахъ. Онъ очень часто говоритъ о своемъ «безуміи, неразуміи, невѣжествѣ» и о томъ, что онъ «отъ многихъ плищей и попеченій украдаемъ, жизнь свою въ лѣности изгубихъ, и пи едино дѣло благо сотворихъ, точію мало нѣчто прочтохъ божественнаго писанія» <sup>2</sup>.

Отношеніе автора къ своимъ задачамъ совершенно одинаково и въ посланіяхъ. И во многихъ своихъ посланіяхъ Даніялъ при удобномъ случаѣ заявляетъ, что «сія вся собрана быша отъ божественныхъ писаній», или что онъ «не отъ себе принесохъ (то или другое), но отъ священ. писаній» и проч. 3.

Поставивъ себъ цълію писать не отъ себя, а отъ божественныхъ писаній, митрополитъ Даніилъ естественно долженъ былъ пріискать для своего сочиненія ту или другую вибшнюю форму, болье соотвътствующую задачамъ его изследованія. Избранцая имъ форма построенія словъ соборника, а отчасти и посланій, удовлетворяєтъ вполнѣ его задачамъ; какія начертаны были имъ для себя. Сначала нужно сказать о формы словъ соборника, какъ самаго капитальнаго произведенія Даніила.

¹ Рукон, Моск. дух. Акад., № 197, л. 1-5.

<sup>•</sup> Рукоп. № 197, л. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 1281, л. 358. 288.

Весь соборникъ состоитъ, какъ извъстно уже, изъ шестнадцати словъ, очень неравномърныхъ между собой по объему. Общій объемъ Даніндовскаго соборника превосходить просвітитель преподоб. Іосифа Волоцкаго. Число словъ въ соборникъ Даніила, одинаковое съ просвътителемъ, обнаруживаетъ въ авторъ соборника стремление даже вижшнимъ образомъ подражать своему учителю. По содержанію слова соборника не имьють между собой ничего общаго, и каждое изъ нихъ представляетъ изъ себя совершенно самостоятельное цълое, какъ то находится и въ большей части словъ просвётителя. Всё слова соборника составлены по одному плану. Каждое слово непремънно раздъляется на три части. Первая часть каждаго слова не можеть быть разсматриваема, судя по аналогіи съ обыкновеннымъ, понимаемымъ въ техническомъ значеніи, словомъ, какъ вступленіе въ него. Она содержитъ въ себъ песравненно большее. Въ ней излагается не вступление только къ слову, но и самое содержание слова, на которое обыкновенно указываеть его оглавленіе, находящееся въ началь его. Обыкновенно въ первой части авторъ развиваетъ или скорће въ разныхъ выраженіяхъ и съ нъкоторыми подробностями повторяетъ основную мысль слова, на которую указываетъ его оглавленіе. Самой существенной чертой первой части слова служить то, что она хотя и иногда не во всемъ своемъ объемъ, все таки касается общаго предмета слова, на который указываетъ его оглавление. Съ точки арвнія гомилетической первая часть каждаго слова скорве и естественнъе всего должна быть разсматриваема, какъ отдільное и самостоятельное поучение. Такъ смотритъ на него и самъ авторъ, когда онъ всегда оканчиваетъ его заключительнымъ словомъ «аминь». Это впрочемъ выяснится по сравненіи и послів опредівленія особенностей другихъ составныхъ частей слова. Въ первой части слова Даніилъ говорить самъ, высказываетъ свои собственныя мысли, хотя и зайсь иногда пользуется по мистамъ текстами библіи и изреченіями св. отцовъ.

Вторая часть слова представляетъ изъ себя одно собраніе чужихъ свидѣтельствъ, относящихся къ подтвержденію тѣхъ или другихъ мыслей слова. Расположеніе свидѣтельствъ здѣсь не подчинено никакому плану или порядку; они находятся безъ всякой внѣшней связи между собой. Авторъ не даетъ имъ никакого порядка, и не освѣщаетъ смыслъ и значеніе ихъ собственными разсужденіями и соображеніями, отъ себя здѣсь онъ не говоритъ ни слова. Свидѣтельства, приводимыя Даніиломъ во второй части

ихъ словъ, бываютъ иногда кратки, по не ръдко и весьма общирны Случается, что между ними встричаются цилыя посланія какого либо собора или учителя церкви и цилыя историческія повъствованія. Число свидітельствъ въ каждомъ слові чрезвычайно обширно, и отеюда вторая часть каждаго слова всегда подавляетъ своимъ объемомъ дви другія, взятыя даже вмисти, части слова. Отчего ивкоторыя слова такъ общирны, что занимають собою иногда около ста листовъ рукониси мелкаго полууставнаго (пятое слово) письма. Изъ нихъ только нять-шесть листовъ вмещаютъ въ себь вмысть первую и третью части слова, тогда какь все остальное занимается одной второй его частью. Число свидътельствъ почти всегда очень обширно. Самое меньшее число ихъ пятнадцатьдвадцать свидътельствъ, а въ пъкоторыхъ словахъ опо доходитъ до ста. Вторая часть словъ Даніиловскаго соборника представляетъ изъ себя, можно сказать, рядъ документовъ или священныхъ актовъ, въ силу которыхъ утверждается то или другое положение или ученіе, которому посвящено изв'єстное слово. Въ ряду свидівтельствъ, приводимыхъ Даніиломъ во второй части каждаго слова, находятся сочиненія подложныя, т.-е. такія, имя автора которыхъ вполнъ неизвъстио, и если они носятъ чье либо имя, то это совершенно несправедливо. Между множествомъ свидътельствъ встръчаются и такія, подлинникъ которыхъ посить одно названіе автора, тогда какъ у Даніила оно соединяется совершенно съ другимъ именемъ. Есть наконецъ въ цитатахъ Даніила имена авторовъ никогда не существовавшихъ.

Третья часть слова, которая въ каждомъ словь (кромь одного одиниадцатаго) надписывается «наказаніемъ», состоитъ всегда изъ правственныхъ уроковъ, наставленій, обличеній и т. под. Она весьма рѣдко находится въ связи съ главнымъ предметомъ слова и скорье и даже больше, чымъ первая, можетъ имъть самостоятельное значеніе. Не находясь въ связи съ главнымъ положеніемъ слова, «наказаніе» не отличается по большей части единствомъ предмета и въ своемъ собственномъ составь. Здѣсь можно встрътить самыя грозныя обличенія, рядомъ съ когорыми помъщается похвала слушателямъ или читателямъ, а далье начинаются общія нравственныя наставленія, а иногда ихъ мъсто замъняютъ цълыя перифразы текстовъ евангельскихъ и апостольокихъ и под.

Изъ описанія составныхъ частей слова видно, что это не есть въ собственномъ смыслѣ слово въ его строго гомилетическомъ зна-

ченіи, оно является въ нѣкоторыхъ (двухъ) своихъ частяхъ дѣйствительно пастырскимъ поученіемъ, но разсматриваемое во всей совокупности своихъ частей оно есть скорѣе ученый трактатъ, чѣмъ простое поученіе. Конечно, выражаясь такимъ образомъ, мы имѣемъ въ виду ученость въ тогдашнемъ смыслѣ. Самъ авторъ соборника, называя составныя части своего соборника словами, въ то же время обозначаетъ ихъ болѣе общимъ названіемъ «главизнъ» <sup>1</sup>. Въ спискѣ соборника, принадлежащемъ Императорской П. библіотекѣ, каждое слово кромѣ своего пастоящаго названія имѣетъ еще названіе «главы».

Между словами Даніиловскаго соборника не существуеть никакой связи. Каждое слово есть вполнѣ самостоятельное цѣлое, рѣшающее тотъ или другой современный вопросъ. Общій видъ соборника таковъ, что онъ является руководствомъ для современниковъ Даніила, гдѣ каждый могъ найти себѣ доводы и опроверженія противъ заблужденій современныхъ еретиковъ и противъ недостатковъ своего времени. Съ этой сторопы, равно какъ и по богатству богословской аргументаціи, соборникъ м. Даніила по справедливости, можетъ быть названъ, какъ его и называютъ нѣкоторые <sup>2</sup> «церковной энциклопедіей» своего времени.

Форма посланій мигрополита Даніила въ общемъ сохраняетъ на себѣ черты его словъ. Разность состоитъ главнымъ образомъ въ томъ, что въ посланіяхъ, написанныхъ въ разное время и по разнымъ побужденіямъ, эта извѣстная форма уже не выдерживается во всѣхъ посланіяхъ съ одинаковой точностію. Почти во всѣхъ посланіяхъ Даніила, точно такъ же какъ и въ словахъ его, находится оглавленіе. Только въ двухъ-трехъ послаціяхъ иѣтъ оглавленія. Содержаніе послація всегда отвѣчаетъ поставленному предънимъ оглавленію. Въ посланіяхъ иѣтъ такихъ рѣзкихъ впѣпнихъ знаковъ и названій, которыя полагали бы собою границы различнымъ частямъ послація, какъ то напротивъ строго соблюдается въ словахъ соборпика. Въ посланіяхъ самому читателю приходится отмѣчать отдѣльныя его части, которыхъ въ большинствѣ случаевъ можно насчитывать также три. Въ первой части обыкновенно разможно насчитывать также три. Въ первой части обыкновенно раз-

¹ Рукон. Москов. Духов. Акад., № 197, л. 2.

<sup>2</sup> Библіологическій словарь П. Строева.

вивается мысль оглавленія посланія, затімь слідуеть отділь, всегда сравнительно обширный со всёми другими частями посланія, представляющій изъ себя выписки изъ святоотеческихъ и другихъ твореній, за которымъ слідуеть обыкновенно третья часть, состоящая изъ разныхъ нравственныхъ наставленій, иногда вовсе не связанныхъ съ общимъ предметомъ посланія. Въ нёкоторыхъ посланіяхъ вторая не самостоятельная часть всецьло состоить изъ выписокъ, заимствованныхъ изъ различныхъ авторовъ и не сопровождающихся никакими замічаніями со стороны автора посланія. Но въ большей части посланій нізть строгаго разграниченія между различными святоотеческими свидательствами, такъ что является трудность выдёлить то, что собственно принадлежить одному святому отцу или церковному писателю и что другому. Дъло это еще затрудняется тъмъ, что и во второй части нъкоторыхъ своихъ посланій Даніплъ святоотеческія свидътельства иногда сопровождаетъ своими собственными замѣчаніями и здѣсь становится положительно невозможнымъ указаніе того, что собственно принадлежить св. отцу и что самому автору посланія. Вообще въ формѣ посланій Данівла находится не мало спутанности, неопределенности, неупоря-

Въ отношеніи формы построенія своихъ сочиненій, одинаково словъ и посланій, Даніилъ стоитъ ниже своего учителя Іосифа Волоцкаго. Если въ наукъ существуетъ митніе, которое отказываетъ самому Іосифу въ его авторской самостоятельности 1, то тъмъ болье это можно сказать въ отношеніи самаго капитальнаго произведенія Даніила—его Соборника. Отличіе между Просвътителемъ и соборникомъ въ построеніи состоитъ въ томъ, что авторъ перваго болье самостоятельно и разумно пользуется разными святоотеческими свидътельствами. Онъ логически связываетъ ихъ и сопровождаетъ ихъ собственными разсужденіями и замъчаніями, выясняетъ ихъ смыслъ, какой ему представляется естественнымъ, вообще относится къ нимъ болье или менье логически. Между тымъ Даніилъ при изложеніи свидътельствъ является списывателемъ ихъ, простымъ копіистомъ, мысль котораго во время труда остается совершенно безслъдной для дъла.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Статья: «Просвётитель Іосифа Волоцкаго» въ Православномъ Собесёди. 1859 г., ч. III, 153-179.

Что касается взаимоотношенія (по формѣ) между посланіям и Даніила и посланіями преподобнаго Іосифа, то, пужно сказать, и здѣсь замѣчается та же самая отличительная особенность, какая видна въ словахъ Даніиловскаго Соборника въ отношеніи къ словамъ Просвѣтителя: то же отсутствіе самодѣятельности автора въ пользованіи святоотеческими свидѣтельствами, которыя у него почти никогда не получаютъ собственнаго, лично принадлежащаго автору, освѣщенія.

Съ точки зрѣнія своихъ доводовъ сочиненія Даніила являются вполиѣ несамостоятельными. Вторая часть каждаго изъ его отдѣльныхъ сочиненій, словъ, равно какъ и посланій, является простымъ, мертвымъ матеріаломъ, подготовительной работой, требовавшей себѣ продолжателя.

У Данінла не видно сколько нибудь выработанной богословской терминологіи въ отношеніи формъ пастырскаго учительства. У него почти безразлично употребляются и «слово», и «поученіе», и «посланіе» опъ посланія вмісті съ тімь называєть и словами и паобороть— самымъ словамъ даеть названіе посланій і.

Какъ бы ни была соотвътствующей форма сочиненій Даніяла установившимся у него взглядамъ на просвъщение тъмъ не менъе это обстоятельство не исключаетъ вопроса о степени самостоятельности избранной имъ формы. Невозможно видъть въ предпочтенін Данінломъ избранной формы вліянія исключительно одного какого пибудь святоотеческого творенія, папримъръ-твореній Никона Черногорца, которыя въ то время пользовались на Руси особеннымь уважениемь, и которыя по формь очень много напоминають сочиненія Данінда. Въ своихъ твореніяхъ Никонъ Черногорецъ, точно такъ же какъ и Даніилъ, приводить безъ всякой связи цълые ряды чужихъ свидътельствъ, относящихся къ тому или другоду избранному имъ предмету, и исключительно этими свидетельс твами наполняеть свои слова, не делая отъ себя никакихъ приб авленій или поясненій. Можно допустить вліяніе сочиненій Никона Черногорца на форму и способъ построенія сочиненій Даніила, но только вліяніе посредственное и далеко не исключительное,

<sup>1</sup> Это онъ дълает в наприм., въ отношения послація въ Госифовъ Волоколамскій монастырь, которое на самомъ дъгъ есть слово внокамъ Волоколамскаго монастыря, сказанное имъ еще въ бытность его игуменомъ этого монастыря.

а падавшее и на другія творенія. Въ древней Руси были очень распространенными произведенія греческой церковной литературы поздивійшаго ся періода, періода упадка, когда она обратилась къ изученію и компиляціи стараго, къ эклектизму (Анастасій Синайскій, Іоапиъ Лъствичникъ, Никонъ Черногорецъ), произведенія, которыя имъли свою долю вліянія на характеръ и направленіе всей вообще древнерусской письменности, а отсюда въ частности и въ извъстной мъръ и на сочиненія м. Даніила.

Строго говоря, вы выбор в формы для своиль сочиненій Даніилъ является самостоятельнымъ. Данная имъ форма не создана имъ намъренио и не выработана нарочито, не заимствована спеціально у какого бы то ни было одного писателя. Форма сочиненій Данінла, такъ сказать, вылилась сама и явилась такой именно, а не ипой, будучи прямымъ непосредственнымъ илодомъ древнерусской книжности и тъхъ цълей и задачь, которыя ставились и преследовались ея деятелями. Она вполие отвечала и удовлетворяла двумъ цвиямъ, какія преследоваль митрополить въ своихъ сочиненіяхъ. Его задачами было дать богословскія основанія нъкоторымъ догматамъ церкви и вмъсть представить въ нихъ и правственныя наставленія для насомыхъ. Первой задачь автора дъйствительно удовлетворяеть оглавление и вторая часть каждаго изъ его словъ, а последней первая и преимущественно третья часть каждаго изъ нихъ. Форма, какую далъ своимъ сочиненіямъ Даніиль, вполив соотвытствуеть направлению современной церковной письменности, когда вся заслуга ученаго полагалась не въ само" стоятельности и оригинальности взглядовъ, а въ количеств собранцыхъ имъ чужихъ мивній. Съ точки эрвиія задачъ, какія пресавдовала древнерусская книжность или ученость, форма, предложенная Даніиломь, является типической формой для всей вообщедревнерусской письменности, выработавшейся на началахъ книжнаго, а не научнаго просвъщенія. И митрополить Даніиль по форм в своихъ сочиненій является типическимъ ученымъ богословомъ русской древности, богословомъ начетчикомъ, на которомъ во всей полноть отобразились требованія, какія выставляла, для своихъ адептовъ, какъ пепремъпныя условія, древнерусская книжность.

Въ отношеніи формы своихъ сочиненій митрополить Даніиль пошель далье въ исторіи поступательнаго движенія церковнаго консерватизма и сдълаль здъсь шагъ впередъ сравнительно съ своимъ знаменитымъ учителемъ Іосифомъ Волоцкимъ. Избран-

ная митрополитомъ Даніиломъ литературная форма есть низшая и последняя ступень въ области въ строгомъ смысле литерапроизведеній, необходимо собой предполагающихъ извъстную долю авторской самодъятельности. Указанная митрополитомъ литературная форма оставляла послів себя мівсто только однаго собиранія въ одно цівлое, компактное, всего тогочто существовало въ церковной письменности въ наличности и въ разбросаниомъ видъ, что конечно не можетъ быть признано особой или даже вообще литературной формой, а скорве механическимъ трудомъ переписчика. Дъйствительно, попытку собрать воедино все важное вы церковной письменности сдблаль никто другой, какъ современникъ, совоспитанникъ и преемникъ Даніяла по должности, именно-митрополить Макарій въ своихъ Великихъ Минеяхъ-Четьихъ. Въ предисловін къ пимъ Макарій торжественно заявляеть, что въ его Великихъ Четьихъ-Минеяхъ находятся «всв св. книги, которыя обратаются въ Русской землъ.»

Сборники словъ и посланій и вообще всѣ сочиненія Даніила, разсматриваемыя со стороны ихъ формы, служать полнымь отраженіемь свойствъ древнерусскаго просвѣщенія или книжности и въ то же время они представляють изъ себя типическій видъ литературныхъ произведеній, которыми и заканчивается какъ древне-русская церковная письменность, такъ въ частности и древне-русское проповѣдничество.

Охарактеризованная форма словь митрополита Даніила не лишнимъ д'влаетъ вопросъ о томъ, произносились ли эти слова въ церкви съ церковной кафедры, или н'втъ?

Каждое слово соборника митрополита Даніила есть по своему характеру скорье ученое сочиненіе, ученый трактать, чьмъ обыкновенное пастырское поученіе. Если взять каждое слово въ его цьломъ видь, т. е. въ совокупности всьхъ треуъ частей его, то въ отношеніи нькоторыхъ словъ Даніила пужно сказать, что они вь такомъ видь не могли быть произносичы въ церкви. Для того, чтобы произнести нькоторыя изъ нихъ, погребуется ивсколько часовъ времени. Скорье всего пужно допустить, что м. Даніилъ предлагаль своимъ слушателямъ въ назиданіе только первую и третью части каждаго слова, изъ которыхъ почти каждая, какъ мы видьли, составляеть самостоятельное цьлое и вполнъ имьетъ видъ обыкновеннаго настырскаго ноученія. Что дъйствительно Даніиломъ произносились въ церкви эти поученія, въ этомъ не можетъ

быть никакого сомнинія. Митрополить Даніиль глубоко быль проникнутъ сознаніемъ своего пастырскаго долга поучать народъ и просвіщать его словами пастырскаго назиданія. Исполненіемъ пастырскаго долга, своею обязанностію заботиться о просвъщеніи своей паствы, митрополить мотивируеть составление и написание своего соборника. «Прилучися мало н'вчто и намъ, говоритъ Даніилъ въ предисловіи къ своему труду, Христовою благодатію духовнымъ чадомъ духовную трапезу въ напитаніе и наслажденіе предложити не дерзостнымъ убо умомъ, ибо своея нищеты не невъдый, но преслушанія страшнаго осуженія бояся глаголющаго: рабе лукавый и лънивый, подобаше ти вдати сребро мое купцемъ.... Но и истинныхъ пастырей добраго пастыреначальника паствен и прилежий учительствы и наказаніи препитовати и кормити христоимепитымъ людемъ дело есть. Сего ради и мы вмаль потрудившеся, отъ божественныхъ писаній избравше истинная разумьнія и разсуженія, совершихомъ ко встать душевнъй пользт». Проникнутый сознаніемъ своего пастырскаго долга, постоянно имъя предъ собой нравственную высоту своего служенія Даніиль по возможности старался это сознаніе проводить въ своей жизни и оправдывать его въ своей діятельности. Онъ и письменно и устно обращался къ своей паствъ съ словами поученія и назиданія. «Азъ, говорить опъ, отъ многыхъ плищей и попеченій украдаемъ, жизнь свою въ лёности изгуфикъ, и ни едино дело благо сотворикъ, точію мало нечто прочтохъ божественныхъ писаній и отъ сихъ себь и другымъ въспоминахъ, и глаголахъ, и писахъ» 1. О пропов'ядываніи Даніиломъ слова Божія въ церкви неоднократно свидетельствують его собственныя выраженія.— «Пріидъте, о возлюбленній, бесъдуемъ бесъды душе-полезныя и повъсти и притчи спасительныя» 2, такъ обращается митрополить въ началь одного своего поученія къ слушателямъ, возбуждая въ нихъ внимание къ своимъ словамъ; — «паки имемся евангельского поученія, паки поучанися въ Христовыхъ словесехъ, паки полюбому прствуемъ въ заповъдехъ Госноднихъ, такъ призываетъ ихъ пастырь въ другомъ своемъ поучении. На основании нъкоторыхъ словъ Даніила можно заключить, что проповъдь его раздавалась въ церкви довольно часто. — «Слышасте прежде, такими словами начинаетъ митрополитъ одно свое поучение, егда къ вашей любви побесъдовати сподобихомся; таже вчера и нынь гла-

¹ Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197, л. 1-2, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Моск. Синод. бывшей Патр., бябл. № <sup>205</sup>/<sub>221</sub> л. 332.

голахом о любен, яже къ Богу и искреннимъ и о прочихъ диланіяхъ заповъдей Господнихъ, и паки беспдую любви вашея, елико возмогаю по худости своей» 1. Особенно замвиательно съ этой стороны окружное посланіе м. Даніила, гд в онъ, прощаясь съ своей паствой, между прочимъ приводитъ ей на память и то, что онъ былъ для нея пастыремъ добрымъ, ревностнымъ проповъдникомъ слова Божія: «мы, смиренній, говорить Данійль о себь, жили и дыйствовали, слово Божіе имуще, учаще же, и наказующе и моляще, елико по силъ», и это было не одинъ или нъсколько разъ, а постоянно: «вчера сице и днесь» проповедываль онь о соединени и согласіи о Христь всьхъ.... и паки о православный върв и законъ.... храненія и утверженія и соблюденія». Какъ велика любовь, которая жила въ Даніиль къ проповеди и къ паство опъ самъ это показываетъ, когда продолжаетъ далве: «многою бо, яже о Христь, любовію и божественною ревностію возгараюся къ вамъ, искій и пекіися и тружаяся и желая спасеція вашего..... еже бы праведнъ всегда и истиннъ по Бозъ жительствовати, и любомудрствовати въ согласіи о Господи, и совершенный христіанства разумъ твердъ соблюдати въ соединении о Христъ и еже..... комуждо съ кимждо смиреватися, и истиннымъ совершеннымъ смирені емъ имущимъ что другъ на друга отъ сердца оставляти, и раздирати съти вражія, и вся козни его разрущати смиреніемъ» 2. Въ поученіяхъ Даніила встръчаются ръзкіе переходы отъ одного предмета къ другому съ признаками, что он в произносились предъ слущателями съ каоедры. Такъ въ одномъ місті онъ обращается съ следующими словами къ пастве: «полюбомудрствуемъ же и другая бесьдовати». Что касается въ частности до поученія Даніила къ духовенству Московскаго Успенскаго собора, то въ цемъ находятся ясныя указанія на то, что опо было произпесено въ этомъ самомъ храмъ 3. Вообще можно безошибочно сказать, что проповедывание слова Божія составляло для Даціила самую первую его пастырскую обязанность. Его иламенная ревпость къ проповъди, его любовь къ поучению своихъ пасомыхъ несомичны. Его

¹ Рукси. M. A. A. № 197, a. 277. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. Моск. Духов. Ак. № 114/451, л. 414.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Даніплъ въ этомъ поученія дѣлаетъ папримѣръ слѣдующее указаніе: «наппаче во священномъ *семъ* дому Пречистые Богородици, великія и святѣйшія митрополін всея Руси». Рукоп. Имп. Пуб. бпбл. Q. XVII. № 64, л. 339.

любовь къ своей паств изливалась и отражалась на самой пропов ди и въ самой пропов ди. Въ одномъ своемъ поучени пропов дникъ приходитъ въ востор тъ отъ своихъ слушателей и говоритъ о пихъ: «вы моя радость, вы моя сладость, вы моя слава,
вы моя честь, вы мое богатство.» Съ другой стороны и самая
паства не оставалась безчувственной къ ревности своего архипастыря и платила ему самой искренней любов и привязанност иобър и платила ему самой искренней любов и привязанност иобър и платила ему самой искренней любов и привязанност иобър онъ говоритъ некраснор в чиво. Данилъ самъ тутъ же успокоиваетъ себя словами: «в в мътъ велик и вашея духовныя
любви, яже къ моей худости, яко худая и неразумная моя п в мования приемлете и не зазираете, аще и скудно и не нарочито (а)
и не хитрословно есть, но духовно и полезно есть хотящимъ спастися» 1.

Что касается посланій, то только объ окружномъ посланіи можно сказать, что оно могло быть произнесеннымъ въ различныхъ церквахъ, по которымъ оно было разослано.

Такимъ образомъ, какъ по формѣ, такъ и по мѣсту произношенія, строго гомилетическое значеніе пастырскихъ поученій удерживается только за первыми и послѣдними — третьими частями словъ соборника и отдѣльпыми поученіями митрополита Даніила.

Послів всего сказаннаго можно вполнів видівть всю несостоятельность нівкоторых всторических свидівтельствь, невыгодно характеризовавших митрополита Даніила, какъ проповідника. <sup>2</sup> Совершенно наобороть, о высокомъ просвіщеніи Даніила, о его познаніях и настырских достоинствах свидівтельствують даже лица, враждебно расположенный къ митрополиту. Таковъ отзывъ Максима Грека. Въ посланіи своемъ къ Николаю Німчину Максимъ между прочимъ писалъ: «когда ты будень просвіщенъ разумомъ, то вопроси о томъ господина и учителя Даніила, митрополита всея Россіи, и онъ научитъ тебя всей истинів; я написалъ неучено и неразсудно, словомъ варварскимъ и дебелымъ, а онъ просвітить своимъ ученіемъ, и возвістить тебі, тогда ты ясно увидишь, что

<sup>(</sup>а). Здёсь можно видёдь указаніе на то, что Даніндъ иногда говориль въ церкви безъ приготовленія.

¹ Рукоп. М. Акад. № 197, л. л. 61. 485.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Опальный бояринъ Берсепь отзывается о Дапіялѣ, что «учительнаго сдова отъ него нѣтъ никакого». Акты Археогр. Экся., т. I, № 172, 142.

на сколько отстоить солнце отъ звъзды по свътлости, настолько отстоить онъ отъ насъ благодатію и свътомъ разума, и ты отринешь луну и прилъпишься къ солнцу.... Когда узришь изящный разумъ святаго митрополита, доктора закона Христова, украшенный многими знаніями, и съ любовію будешь слушать его, пощади, честный друже, малословію и трости моей буей, которою я начерталь тебъ не многое» 1. Максимъ Грекъ дъйствительно считаль митрополита Даніила человъкомъ просвъщеннымъ. Такимъ же является онъ и въ своихъ сочиненіяхъ. Вообще личность м. Даніила, разсматриваемая по литературнымъ трудамъ, представляется въ самомъ выгодномъ для него свътъ. Несомитно, по своей церковно-учительной дъятельности Даніилъ былъ однимъ изъ достойныхъ пастырей и первосвятителей древней русской Церкви. Какъ церковный писатель и особенно какъ проповъдникъ, онъ можеть быть названъ ръдкимъ и достойнымъ украшеніямъ ея.

## Русская проповъдь въ первой половинъ XVI въка.

Митрополить Даніиль даль въ своихъ сочиненіяхъ пѣкоторыя, хотя и отрывочныя, правила, знать которыя онъ считалъ полезнымъ пастырю при проповѣданіи имъ слова Божія, и въ тоже время онъ сохранилъ въ своихъ сочиненіяхъ не мало данныхъ, весьма важныхъ для характеристики дѣйствительнаго положенія проповѣдническаго дѣла на Руси въ первой половинѣ XVI вѣка. Конечно, предлагаемые Даніиломъ для руководства пастырей, пастырскіе совѣты не могутъ претендовать, взятые въ своей совокупности, на усвоеніе за ними значенія гомилетической теоріи въ ея строгомъ и техническомъ смыслѣ, но тѣмъ не менѣе изъ нихъ можно составить себѣ нѣкоторый приблизительный взглядъ на идеалъ проповѣдника, какой начертываетъ для него митрополитъ. Изображеніе, хотя бы и блѣдное, цѣльной нравственной личности пастыря проповѣдника XVI в. имѣетъ весьма важное въ историческомъ отношеніи значеніе какъ для характеристики вообще со-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сочии. Максима Грека, ч. I, 530—531. Что этотъ отаывъ Максима не слова лести или однъ только приличія и уваженія въ сану, соображенія въ пользу этого см. у Преосв. Макарія, Ист. Р. Цер., т. VII. 308.

временнаго просвъщенія, такъ и существенные всего въ частности для характеристики современнаго положенія и запросовъ собственно церковнаго проповъдничества, которое, какъ отдільная, самостоятельная область знаній, въ то время почти не существовало и въ общемъ ході русскаго просвіщенія оставалось долгое время едва замітнымъ.

Теоретическій взглядъ на пастырское служеніе въ древней Руси быль самый возвышенный, и соотв'ютственно тому пастыры церкви пользовались громаднымъ уваженіемъ благочестивыхъ людей русской древности. Высокое благогов'єніе предъ священнымъ саномъ систематически проводилось во всей церковной письменности 1. Благогов'єніе къ пастырямъ доходило до того, что образовалось даже мнібніе, по которому утверждали, что лучше Бога разгнібвить, нежели отца духовнаго 2.

Митрополить Даніиль мало касается въ своихъ поученіяхъ разсужденій о необходимости почтенія священнаго сана. У него встрѣчаются только общія наставленія почитать «служителей слову», которыя не представляють въ себѣ ничего особенно выдающагося и характернаго. Почитаціе пастырей, по словамъ Даніила, должно выражаться на дѣлѣ безусловнымъ послушаніемъ имъ: «пасомыхъ дѣло есть еже повиноватися во всемь пастырю о Господь» \*.

Самой священной изъ всъхъ пастырскихъ обязанностей признавалось учить народъ въръ и нравственности и вообще помогать ему во всемъ его религіозно-нравственномъ развитіи и преуспъяніи.

¹ Одною изъ существеннѣйшихъ обязанностей каждаго человѣка благочестиваго было «iepen Христовы чтить всякою честію и любовію». (Рук. Соф. биб. № 1457, л. 183. Поученіе дѣтемъ духовнымъ) «и главы подклонять ымъ» (Рукоп. Соф. библ. № 1061, л. 251, Поучен, отца духови. послѣ исповѣди. Рук. тойже биб. № 1063, л. 62—64. Слово свв. отецъ, како лѣпо христіанамъ съ жепами жити), и все это заповѣдывалось дѣлать не ради чего либо другого, а «на отдапіе сво-ихъ грѣховъ», ибо оказывать пастырямъ почеть—это значить все равно, что «та вся аки Богу влагать». Рукоп. Погодина № 1288 л. 194. Сказаніе повѣстей божественныхъ писаній. Рущнискій, Религіозный бытъ русскихъ по свѣдѣніямъ пностранныхъ писателей XVI и XVII вв. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. Рос. 1871 г., кн. III, 112—113. Домострой, М. 1849, 5—6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. И. П. биб. изъ древнехранилища Погодина, № 1315, не нумерованная по листамъ. Статья: о разгивании отца духовнаго. Здёсь читаемъ следующее: «аще человёкъ Бога разгивантъ, то отцемъ духовнымъ умолитъ Бога; аще же человёкъ отца духовнаго разгиванть, то и квмъ Бога призовени»?

³ Рукоп. М. Дух. Акад. № 197, л. 278. 202.

И здісь самая кріткая любовь должна связывать пастыря съ его духовнымъ стадомъ 1. Сознаніе пастырскаго долга заботиться о религіозно-правственномъ просвіщеній народа было всеобщимъ. Во всёхъ наставленіяхъ, касающихся самихъ пастырей, на первомъ плани всегда находятся обращенныя къ нимъ самыя настойчивыя убъжденія учить своихь пасомыхь и просвъщать ихъ истинами віры и особенно нравственности 2. Особенно много и часто писаль объ обязанности пастырей учить народъ въ XV въкъ митрополить Фотій 3, а въ XVI вікі на томъ же самомь предметь много останавливался въ своихъ сочиненіяхъ митрополить Данінль, а послів пего Новгородскій архіенископъ Осодосій и митрополить Макарій 4. Вообще теоретическій взглядъ на настырское служеніе, какой проводился въ тогдашней церковной письменности и раздълялся просвъщенной частью русскаго общества, былъ очень высокій. Въ одномъ древнемъ намятник удачно сгруппированы всь прекрасныя черты идеальнаго, достойнаго пастыря, откуда можно видыть то громадное значение пастыря, какъ учителя народнаго, какое давало ему его служение и исполнение учительскаго долга. Здесь настырь рисуется во всемъ ореоле божественнаго

¹ Пастырю внушалось «любити чада своя духовная, яко свой удъ «(Рукоп. Соф. биб. № 1466, л. 132. Изъ чина исповъди)» и во всемъ заступать за нихъ» (Рукоп. Соф. биб. № 1321, л. 485, Слово о попъхъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ поученія ап. Навла, (русскомъ), настырю строго запов'єдуется «учити порученныя ему люди». Рукон. Импер. Публ. библ. изъ древнехранилища Погодина № 1024, л. 383. Правосл. Собесъд. 1861 г., I, 446-447. Памятинки отреченной русской литературы, издан. Тихонравовымъ, т. И, 293. Существовали даже сцеціальныя поученія въ роді, «како пономъ учити люди». (Слово, принисываемое Златоусту, рукон. Имп. Публ. библ. F. I, № 228, л. 42-43.)-«слово, о еже како лъпо есть быти учителю». (рукон. Кирил. библ. №10/1111, л. 155—159.)—«слово о попёхъ», (рукоп. Ими. Публ. библ. Погодинская, № 1024, л. 380—381), которыя главнымъ образомъ посвящены были разъяснению и внушению того, что настырямъ необходимо учить народъ. Пастыри, игнорировавшіе свои прямыя облуанпости и незаботившіеся о просв'ященій народа, заслуживали справедливое осужденіе со стороны древнихъ книжниковъ.--«Аще пресвитери не учатъ и не исправляютъ.... горе таковымъ учителемъ», такъ читается въ словъ свв. отецъ, «како жити христіаномъ». Рукон. Ими. Публ. библ. Q. I, № 308, л. 319—323. F. I, № 232, наъ собр. Толст., отд. І, № 439, л. 51. Подроб. см. у Николаевскаго. Рус. Проп. въ XV и XVI в. М. Мин. Н. Пр. 1869, ч. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Донолн. къ Акт. Историч. т. І, № 181, 325—331. Поученіе Фотія священникамъ и инокамъ. Прав. Собесѣди. 1860 г., ч. II, 457—475. Поученіе Фотія, 1860, ч. III, 222—240.

<sup>4</sup> Доноли. къ Акт. Истор. т. 1, № 43, 57-60; № 28, 27-30.

служителя и помазанника: онъ представляется, какъ «свътъ міру, соль земли, дверпикъ, ключарь, дълатель и строитель, гостинникъ, стражъ, пастухъ, вождь слъпымъ, свътильникъ, око тълу церковному, чиститель, апгелъ Господень, труба пебесная, Богу нудитель, міру молитвенникъ, подражатель Господень, апостольскій подобникъ, кормпикъ» и проч 1.

Митрополить Даніиль часто и много трактуеть о пастырскомь служении и о высокихъ обязанностяхъ, лежащихъ на всъхъ служителяхъ церкви. Опъ также самой первой обязанностію духовнаго пастыря ставить учить народъ истинамъ въры. - «Явно есть, говорить митрополить во второмъ своемъ словь, яко пастырь поставляется иныхъ невъденія и нечувствія исправляти, и заступати, и стрещи и бъсовскія рати грядущія провозвъщати». Проповедывать слово Божіе людямь, Данівль ставить выше всёхь другихъ пастырскихъ обязапностей.— «Понеже на пастырскый путь взыде, и на святительском в престол' в седе, такъ разсуждаетъ онъ въ одномъ м'вств, да на о чемт же ином печется, точію еже научити люди богоразум'внію и благочестію и незлобію» и т. под. Понятно уже отсюда, что настырская проновъдь не должна быть случайнымъ, изръдка происходящимъ явленіемъ въ жизни пастыря и его пасомыхъ, а она должна быть болбе или менбе постоянной, частой: - «не худо же и ослаблено попеченіе имъти льпо есть пастырю о овцахъ, ибо не мало истязанъ имать быти о коемъждо, аще и единъ отъ паствы его въ гръхъ впадетъ» 2. Пастырь, если только возможно, долженъ проповедывать каждый день. Свое настоящее требование митрополить подтверждаетъ каноническими постановленіями 3. Настойчивость Даніила въ требованіи отъ пастыря церкви слова учительства удивительна. Онъ учитъ пастыря «независтно подаяти слово ученія всімъ, и ни какоже лівнитися о сихъ, аще и не звло внимаютъ ивціи», и даже въ томъ случав, когда его вовсе не слушають 4. Обязанность пастыря распадается на двъ категоріи. Бдительность пастыря должна быть направлена

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе епископа новопоставленному іерею вы рук. Соф. библ. № 1454, л. 6—12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. Моск. Дух. Акад., № 197, л. 53-54 57.

<sup>3</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 228.

ч Рук. М. Д. Акад. № 197, л. 61—62. Зафсь митрополить повторяеть изре-

на сохраненіе своихъ «словесныхъ овецъ отъ псовъ и свиней, отъ дожныхъ пророковъ и дожныхъ учителей». Эта охранительная діятельность настыря, которая сосредоточивается на предотвращеній и прес'ьченій возможности появленія среди паствы ересей и другихъ заблужденій. Подобная же настырская двятельность должна простираться и на самую жизнь наствы, на исправление ея недостатковъ и вообще на внутреннее правственное преуспъяніе пасомыхъ. И въ этой сферв настырской двятельности ему предстоятъ самые усиленные труды. Опъ долженъ не только поучать, наставлять своихъ духовныхъ чадъ, по главнымъ образомъ частные средства и способы, какіе могли быть болье полезны и приложимы въ отношеніи къ тому или другому лицу и въ томъ или другомъ случав. Насколько разнообразны недостатки людей и сами эти люди, настолько же последніе требують оть настыря разнообразныхъ мъръ исправленія ихъ.—«Духовній отци, говоритъ Данівать, елико возмогають, благое прошеніе подають, врачують, пластыри прилагають, кротостію, любовію, смиреніемъ, моленіемъ, запрещеніемъ, обличеніемъ, страхомъ и всякъ видъ и образъ творять на спасеніе чадомь своимь, и о семь день и пощь подвизаются, не дадяще покоя себь, се бо имъ законъ и уставъ есть и се ихъ дело есть, иже паче всиху дълу чесныйши и прасныйши есть, на сія бо честивіїшая двла Богомъ избраниц и поставляеми бываютъ добрін настыри, да пекутся и устролють общую пользу человвиескому роду христоименитымъ людемъ, о нихъ же и слово имуть воздати хотя Христу Богу». На этомъ основании настырю при извъстныхъ обстоятельствахъ и при извъстномъ нравственномъ состояній своего духовнаго чада должно дібіствовать не одинаково, а сообразно съ тъми и другими. Ему при случаъ, «егда время будеть, и страшиу и люту быти подобасть», а въ отношеній другихъ лицъ вислив достаточно для преследуемой настыремъ цёли «сладостными словесы, и сладостнейшими бесевдами, и тимини и мягкими врачеваній пользовати», тогда какъ въ отношеній иныхъ пастырь вынуждается «и страшно и жестоко противу педугу врачевание приносити», хогя при всемъ томъ онъ здівсь долженъ дъйствовать и говорить «языкомъ стращио и свърбно, душею же и сердцемъ милостьшею раздиваяся». Вообще первое діло пастыря «еже учити, и наказати, и совътовати, и обращати на

ченія, взятыя пзъ слова Златоуста о гомь, «яко подобаеть ісрсемъ учити людемъ, аще и не послушаютъ». Срави. Рук. Соф. библ. № 1321 л. 531.

благая, и запрещати, и возбраняти отт злаго, и никако же о сихъ ленитися или стыдетися, но всяко о семъ тщаніе и подвигъ показати, еже промышляти и нещися о всёхъ» <sup>1</sup>. Для большаго воздействія на настырей и для возбужденія въ нихъ склонности къ
проповёдыванію слова Божія м. Даніплъ рисуетъ предъ ними образъ истипнаго, ревностнаго настыря.— «Истиннін настыріе и учителіе, говоритъ онъ, ни о чемъ же иномъ житейскомъ нечахуся,
разве еже научити люди спасенію, яко по истипе хотяще слово
воздати о людехъ, сего ради не дающе спа очима своима, ни
веждома своима дреманіе, ни покоя телу своему, дабы ни едина
овца отъ порученнаго имъ стада Христова изгибла» <sup>2</sup>. Съ другой
стороны, по представленію Даніила, пастырей перадивыхъ и не
исправныхъ здёсь на земле сопровождаютъ отовсюду «студъ и
срамъ великъ и совестное мученіе зёло томительно», а въ будущей загробной жизни ихъ неминуемо ожидаетъ «мученіе вёчно».

Кром в общих в сужденій о необходимости и важности для пастыря проповёдыванія народу слова Божія митрополить Даніиль указываетъ и самую основу или принципъ проповѣди, это-учить не отъ себя, а отъ Божественныхъ писаній и согласно съ ними. Данівдъ заповідуєть пастырямь «творити же и учити по свидітельству божественныхъ писаній» 3. Требовать, чтобы настырь въ своихъ поученіяхъ согласовался съ ученіемъ св. писанія и преданія, дило вполни законное, но у Даніила это требованіе заходить далве надлежащаго, когда онъ даетъ совътъ пастырю-проповъднику «не отъ себе потщеватися глаголати что, но отъ святыхъ писаній евангельскихъ заповъдей и апостольскихъ, и отъ священныхъ правилъ вселенскихъ соборовъ и помъстныхъ и особь блаженныхъ мужей и отъ преданій и житій и обычая богоносныхъ отецъ, да ничто же странно и чуже да глаголеть, но да любомудрствуеть, и глаголетъ и весь свой разумъ въ сихъ полагаетъ, 4. Если бы настоящія требованія митрополита Даніила имали своею цалью помнить пастырямъ о томъ, чтобы они всегда учили народъ

¹ Рукоп. М. Дух. Акад. № 197, л. 54. 6. 61. 279. 202.

<sup>\*</sup> Рукоп. Соф. библ., № 1281, л. 302.

³ Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197, л. 55, 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Моск. Духов. Акад. № 197, л. 63. Точно таже самая мысль преводится и въ посланіи митрополита къ неизвъстному епископу. Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 227—228.

гласно съ общепризнанными символическими книгами православной церкви и на нихъ одивхъ основывались бы въ своемъ проповъдываніи слова Божія, то эти требованія были бы самыми законными и нормальными. Но, какъ уже извъстно, Даніилъ съ попятіемъ божественныхъ писаній, по прим'вру древнихъ книжниковъ, соединялъ очень широкое значеніе, куда у него подходила большая часть письменности съ религіозно-церковнымъ характеромъ. Отсюда и требование его учить и быть върнымъ во всемъ божественнымъ нисаніямъ является до извістной степени одностороннимъ, стісняющимъ свободное развитіе проповіди, ограничивающимъ діятельность проповъдниковъ заранъе установленными и строго опредъленными рамками, которые при каждомъ порывѣ новыхъ идей умолкали предъ давленіемъ установившихся авторитетовъ. Такая крайность Даніила обусловливалась отчасти обстоятельствами своего времени. когда дёлало быстрые шаги вольнодумство и раціоналистическое движеніе, впадавшее въ противоположную крайность и отвергавшее не только вст на самомъ дълт не символическія книги православной церкви, но даже нъкоторыя и изъ символическихъ.

Представленный взглядъ на задачи пастырскаго служенія можно назвать теоретическимъ, потому что онъ мало соотвѣтствоваль дѣйствительному положенію проповѣднического дѣла на Руси. Живое проповѣдничество въ то время было въ полномъ упадкѣ, о чемъ такъ настойчиво свидѣтельствуютъ иностранные писатели. Упадокъ проповѣди зависѣлъ главнымъ образомъ отъ недостатка просвѣщенія.

Духовенство не соотвътствовало своему высокому назначенію: оно отличалось крайнимъ невъжествомъ <sup>4</sup>. Духовенство наполнялось по большей части людьчи необразованными по той простой причинъ, что невозможно было найти болье или менъе хорошо подготовленныхъ кандидатовъ для священства. Открытый доступъ ко священству людей мало образованныхъ наполнялъ духовное сословіе и такими людьми, которые искали священства ради связанныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рущинскій, Религіоз. быть русскихъ по свёд, иностр. писат. XVI и XVII в.в. 171. Чтен. въ Общ. Ист. и Древи. Рос. 1871 г., III, Въ поученій ко іереемъ неизв'єстный авторъ говоритъ о священцикахъ: «полонъ міръ поновъ, но на д'яз'є Божій мало ся ихъ обр'єтаетъ, мнози же суть не ум'єютъ книгъ.» Рукон. Соф. библ. № 1466, л. 37—39.

съ нимъ матеріальныхъ и нравственныхъ выгодъ 1. Избирая пастырское служеніе въ интересахъ разныхъ выгодъ, священники естественно не расположены были, и, отчасти по своему умственному развитію, оказывались не въ состояніи нести всѣ трудности, соединенныя съ избраннымъ служеніемъ, а тѣмъ болѣе избѣгали самаго священнаго и въ то же время самаго труднаго своего долга учить и просвѣщать своимъ словомъ темный народъ. Такіе пастыри вредны были не только сами по себѣ, но они вредили и другимъ священнослужителямъ, когда изъ этихъ послѣднихъ выдѣлялись личности достойныя, и понимавшія высоту своего служенія и настырскаго долга. Нерадивыхъ пастырей тогда начинала безпокоить зависть, и они ненавидѣли и старались вредить и самимъ учащимъ пастырямъ, ревностнымъ служителямъ своего пастырскаго долга 2.

Нераздёльно съ певъжествомъ связана грубость нравовъ, господство чувственныхъ пороковъ. Духовенство особенно отличалось склонностью къ пьянству, которое страшно вредило его нравственной репутаціи з. Если ко всему этому присоединить матеріальную необезпеченность духовенства, его полную экономическую зависимость отъ прихожанъ, то для насъ тогда станутъ вполпѣ понятными причины упадка, по неполнаго отсутствія церковной проповѣди на Руси. Только въ этомъ смыслѣ справедливы свидѣтельства ино-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Одни поступали во священство для прокормденія себя и своей семьи. «Кождо ісрейство держить, говорится въ одномъ древнемъ словѣ, дабы ся тѣмъ кормилъ, а не печалуетъ о духовныхъ.» Рукоп. Имп. Пуб. библ. F. I, № 232, л. 51. Слово свв. отецъ, како жятя христіаномъ. Правосл. Собесѣд. 1859 г., ч. I, 471 — 472. Лѣтоп. рус. литературы и древи. издан. Тихонравовымъ, т. V, отд. Ш. Къ матеріаламъ для исторіи Стоглава. Другіе принимали священство, «підущя льготы себѣ я чести». Поученіе ко ісреемъ. Рукои. Соф. библ. № 1466, л. 37—39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Авторъ «Поученія ко іереемъ» жалуется на священниковъ, которые сами «книгъ не почитаютъ, но и учащихъ ненавидятъ.» Рукоп. Соф. биб., № 1466, л. 37—39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Мпогіе священники забывали свои прямыя обязанности и проводнай время «въ пьянствѣ, и въ пищахъ, въ лѣности, въ нерадивствѣ и безстраніи, ученія разумъ ногубивши.» Рукоп. Соф. библ. № 1454, л. 15—16. Поученіе епископа ко ісреемъ. Соч. Максима Грека, ч. II, 219. Правосл. Собесѣд. 1861 г., ч. I, 445. Курбскій Прав. Соб. 1863 г., II, 564—566. Руцинскій, Религоз. бытъ русскихъ но свѣд, иност. писат. XVI и XVII в.в., 118.

странцевъ, говорившихъ объ отсутствии пропов'вди въ русской церкви XVI въка 1.

Занимаясь самъ проповедываніемъ слова Божія, митрополить Даніиль къ тому же побуждаль и своихъ подчиненныхъ. Когда до него дошли слухи о неисправности какого-то епископа, онъ немедленно пишетъ ему одно за другимъ два посланія, въ которыхъ ставить самымъ первымъ долгомъ пастыря поучать ввъренную ему паству 2. Туже самую обязанность митрополить возлагаеть и на всякое духовное лицо, что онъ и высказалъ въ поученіи къ духовенству Успенскаго собора 3. Но противъ него была масса невъжественныхъ пастырей, смутно понимавшихъ свои обязанниости и слабо поддававшихся его убъжденіямъ. Митрополить Даніплъ сообщаеть не мало данныхъ для характеристики современнаго ему русскаго проповъдничества. Онъ произноситъ тяжелый и прискорбный приговоръ надъ состояніемъ проповѣдничества своего времени. — «Мы, говорить онъ о современных ему настыряхъ, презираемъ и небрежемъ о паствъ нашей, и колико погибаетъ душъ человъческихъ отъ лъности и небреженія нашего!» Мпогіе наъ современныхъ ему пастырей увлекались матеріальными выгодами своего положенія. Они по словамъ Даніила, только «себе упасоша, и разшириша чрева своя брашны и пьянствы..... и вся дъла пасгырская презрѣша, и нимало попекошася исцѣлити овца, но точію на славу и честь.... и на воспріятіе мзды уклонишася. Этого рода пастыри не оправдывали себя и своихъ слабостей, они молчали. Но находились такіе, которые сознательно отклоняли отъ себя отвътственность за неисполнение нъкоторыхъ пастырскихъ обязанностей. Выходя изъ понятія о трудности и невозможности выполненія во всей точности всехъ пастырскихъ обязанностей, пастыри этой категоріи требованія, обращенныя къ нимъ о тщательномъ исполненіи лежащаго на нихъ долга, понимали въ смыслъ только придирокъ, преувеличеній, совершенно невыполнимыхъ на дълъ. На этомъ мнимомъ основаніи нѣкоторые пастыри дѣлали возраженія Даніилу противъ основной мысли наказанія второго его слова

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Герберштейнъ, Записки о Московін въ перев. Анонимова, Рущинскій, Ред. бытъ рус. по свід. писстр. писат. XVI в XVII в.в., 179—181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. П. библ. изъ древнехран. Погодина, № 1149, второе и третье посланіе.

<sup>\*</sup>Рукоп. И. П. библ., Q. XVII, № 64. л. 337—313. Памятники старинной русской литературы, вып. IV, 200—204.

о томъ, что «пасомымъ согрѣшающимъ, пастыри мучимы бываютъ.»— «Ты же паки любопришися, говоритъ Даніилъ о нѣкоторыхъ пастыряхъ-совопросникахъ своего времени, глаголя: почто сін на пастырехъ испытательнам и немилостивная возлагаеть?»

Низкій уровень образованія, умственная неразвитость, нравственная распущенность духовенства лишили его въ глазахъ народа того высокаго нравственнаго значенія, какимъ оно должно было пользоваться, судя по высотъ своего служенія и положенія въ церкви. Вліяніе духовенства, какое могло происходить чрезъ проповъдь, было самое ничтожное. Народъ отвыкъ отъ самой проповъди. Митрополитъ Даніидъ осуждаетъ своихъ современниковъ за то, что они «вси отъ душеполезныхъ притчей и повъстей уклонишася, вси отъ духовныхъ бесьдъ быгаютъ». При такомъ отношеиіи къ пропов'єди русскіе не особенно заявляли склонность выслушивать поученія, и если какой либо пастырь вздумаль обратиться къ своей паствъ съ словами назиданія, то они относились кь нимъ очень холодно. Объ этомъ упоминаетъ Данінлъ, когда обличаетъ своихъ пасомыхъ: «ты же пастыря презираещи и ни во что же поставляещи», такъ говоритъ онъ непосредственно послъ того, какъ онъ обращался къ пастырю съ убъжденіемъ учить своихъ пасомыхъ. Самое благое намфреніе пастыря учить свою паству многіе трактовали по своему и объясняли действія своего ревностнаго пастыря личными эгоистическими побужденіями, а не чистымъ желаніемъ духовнаго блага своей паствъ. По словамъ Данішла, изъ его современниковъ находились такіе неблагодарные люди, которые «глаголющихъ о Господи и учащихъ закону благодати» называли «міролюбивыми и тщеславными». При р'вдкомъ употребленіи церковной пропов'я русскіе, когда слушали ее, то здъсь искали себъ не назиданія, а слъдили просто за тъмъ, не скажеть-ли чего либо проповъдникъ обличительнаго противъ нихъ и, если это случалось, то они принимали пастырскія обличенія за личныя оскорбленія, и съ этого времени ихъ ревностный пастырь дълался для нихъ врагомъ, которому они старались истить и отплачивать за нанесенное имъ мнимое оскорбленіе. — «Разумъй же ми прочее, говоритъ Даніилъ о тяжестяхъ пастырскаго служенія, пастырски в многоразличных быдь, якове завиповсюму былы п скорби отъ всихъ пріемлютъ. Егда бо видитъ некія человеки неподобная глаголющихъ или творящихъ законопреступная, и еще сихъ накажетъ и не послушнымъ воспретитъ, многу ненависть воздвижутъ на нь, надымаются, хапаютъ, досажаютъ, ложная шеперанія сши-

ваютъ, клеветы, студъ, укоризны, и аще бы имъ возможно и умертвити; тако бо сатана прельщаетъ ихъ лукавствы своими». Подобное грубое, невъжественное пониманіе пастырскихъ наставленій заставляло проповёдниковъ быть болье или менье осторожными въ словь, или же вынуждало ихъ постоянно прибъгать къ оговоркамъ, къ извиненіямъ, хотя нужно прибавить, что пріемъ оговорокъ и не всегда могь достигать ціли. Послідній способъ, способъ оговорокъ, особенно часто практикуется митрополитомъ Даніиломъ. Высказавъ напримкакую нибудь горькую истину своей пастві, митроподить сейчась же начинаетъ оговариваться,. Такъ въ одномъ мъсть послъ строгаго обличенія онъ прибавляетъ: «сія же не иныхъ осужая и поношая глаголю, но себе укоряя и осужая, и свою лёность воздвизая, и вамь молюся.....» Въ другихъ случаяхъ Даніилъ при сильныхъ обличеніяхъ въ разныхъ нравственныхъ апормальностяхъ въ ряду обличаемыхъ ставитъ и себя самого и прибавляетъ «яко же и азъ». Своего неудовольствія противъ пропов'я дующаго пастыря слушатели иногда не могли скрывать даже и въ самой церкви. Злоба наполняла ихъ сердце и невольно выражалась на лицъ. «Что зубы скрежещеши, и свъръпишися на мя, яко убити мя хотя?» спрашиваеть Даніиль, обращаясь къ своимъ слушателямъ, высказавши предъ ними одно строгое обличение. Другие гиввались на пастырей за то, что они брались за пастырское л'ило, но не удовлетворяли многихъ новизною своихъ поученій и паставленій. «Ты свъръпствуещи и скачени, акы разтерзати мя хотя, такъ говорить Даніиль объ одномь поклонник в новаго и интереснаго, и глаголеши: въмъ, въмъ азъ сія, еще же и сихъ множае и новая и ветхал». Множество и другихъ возраженій приходилось выслушивать проповідывающему пастырю отъ своих неблагодарных слушателей. О ивкоторыхъ изъ такихъ возраженій мы узнаемъ опять изъ сочиненій м. Даніила. «Егда пастырь начнеть учити ихъ (пасомыхъ), разсказываетъ м. Даніилъ, глаголя: о чада! сице и сице творите, якоже поведивають намь Христовіи заповиди и прочая божественная писанія, и они отв'єщевають глаголюще: преже себе научи писано бо есть: начатъ Іисусъ творити же, таже учити. (Дъян.І, 1.) Иногда же глаголють: до чего ти дучити насъ, а ты самъ по писанію ли житіе храниши, а онъ, а сей по писанію ли жительствуетъ? Точію на насъ вооружился еси, а тъхъ не видищи, а себе забыль-ли еси? О, отче, отче! како ти ивсть срама! Учитель же паки начнетъ учити отъ божественнаго писанія, опи же возглаголють: о, учитель нашъ яко фарисей тщеславится; видиши-ли, како

мнится, видиши ли како презорствуетъ; видиши-ли, како гордится.Сія же и симъ подобная инна тмами, ничтоже стыдящеся, глаголють, тако бо обезсрамившу ихъ сатанъ. Внегда же пастырь время усмотривъ, свървпо воспретить на спасение нъкымъ, и они возглаголють: сія нъсть отеческая, и пастырская, и учительская, но безчинныхъ, и развращенныхъ, и человъконенавистныхъ, и мучительскій обычай есть, а не отеческій и учительскій. Аще ли же кто седяй на седалищи пастырстымъ и учигельстымь и будеть простъ, тихъ, кротокъ, смиренъ, и рекутъ человъци глаголюще: сей человъкъ простъ есть, келейный, а не властельскій, нъсть его дъло учити, и наказывати и возущати, и запрещати. Аще ли кто оть любомудрыхъ восхощетъ исчислити и писанію предати пастырская страданія, и молвы, и смущенія, літа да требуеть о сихъ любомудрствовати» 1. Дівійствительно, тяжело было вь то время нравственное положение истинныхъ настырей церкви, которые при всей своей ревности, при всемъ искрениемъ желанін поучать свою паству, отъ нея же самой получали укоры и оскорбленія за свои благія наміренія и обіщавшую много принести пользы двятельность. Консчно м. Данішлу у котораго много было враговъ, искавшихъ всякаго удобнаго случая повредить ему, болбе чемь кому либо другому, приходилось испетывать на себь самомъ неблагодарные отзывы своей паствы за свою истинно-пастырскую и достойную ревность къ проповъдыванію слова Божія, что онъ и передаль въ своих в сочиненіяхъ.

До сихъ поръ разсмотрвна была форма сочиненій м. Даніила, доказана была ревность митрополита къ проповъданію слова Божія, представленъ его взглядъ на обязанности пастырскаго служенія, изъ коихъ самая первая является проповъдь, указаны были наконецъ тъ неблагопріятныя условія, въ какихъ вообще походилось въ то время дѣло проповъди въ Россіи и въ частности то неудовлетворительное и затруднительное положеніе, въ какое ставила Даніила его же собственная ревность къ проповъдыванію слова Божія. Теперь естествененъ, послъдователенъ будеть переходъ къ опредъленію и изложенію особенностей какъ достоинствъ, такъ и недостатковъ проповъдническаго таланга митрополита Даніила.

ч Рукои. М. Дух. Ак. № 197, л. 484-485, 202. 406. 118. 58-60. 482.

Митрополить Даніиль, какъсвид втельствують его сочиненія, отличался громадной начитанностью. Въ количественномъ отношенія, по богатству своей богословской эрудиціи, онъ превосходить даже своего учителя Іосифа Волоцкаго, хотя въ тоже время много уступаеть ему въ логическомъ построеніи своихъ мыслей. Іосифъ былъ богословомъ съ болве развитымъ интеллектомъ. У него большую роль играетъ логика, которая по містамъ переходитъ въ тонкую діалектику, нечуждую иногда півкоторых в софизмовъ, скрывающихъ за собой искуственныя натяжки, какія допускались юсифомъ. Съ совершенио инымъ характеромъ Даніилъ. Это былъ чедовъкъ памяти, воспріятія; дъятельность разсудочная, логическая, обобщающая данныя памяги у него была развита сравнительно слабо. Развиваясь односторонне и усовершенствуя постояннымъ чтеніемъ діятельность памяти, Даніндъ достигъ въ этомъ отнощеній необыкновенных усп'яховъ. Насколько только можно судить по его сочиненіямъ, онъ зналъ наизусть почти всѣ употребительныя кийги новаго завёта и псалтирь. Онъ владёль такимъ поразительно-громаднымъ запасомъ текстовъ, что могъ свободно говорить долгое время на одну тему, составляя свою ръчь изъ однихъ библейскихъ изреченій. Въ ряду поученій Даніила находятся такія, большая часть которыхъ состоить изъ сплошной массы текстовъ, болбе или менбе связанныхъ между собою единствомъ содержанія. Не меньшимъ запасомъ зпаній обладаль Даніилъ и въ области святоотеческихъ твореній. Нечего говорить о томъ, ято онъ часто приводитъ изреченія св. отцовь; онъ говоритъ ихъ языкомъ, ихъ фразами и выраженіями въ томъ случать, когда онъ какъ будто хочетъ сказать и вполив даетъ понять, что онъ говорить это отъ себя. Въ положительномъ учени о въръ и нравственности, въ ихъ общихъ вопросахъ, у Даніила встрвчается мало самостоятельнаго въ самомъ способъ выраженія своихъ сужденій. Въ наставленияхъ общаго отвлеченнаго характера опъ всегда говорить языкомъ, фразами, заученными имъ изъ того или другаго правственного учителя, св. отца. И это не составляеть подлога съ его стороны, опъ не могъ иначе говорить какъ языкомъ книгъ, надъ изучениемъ которыхъ опъ постоянно трудился. Поэтому въ языкъ Даніила замьчается раздвоеніе. Когда онъ касается общихъ иравственныхъ или догматическихъ разсужденій, то здісь его певозможно отличить отъ всякаго другаго древне-русскаго богослова. Но лишь только онъ начнетъ разсуждать о частныхъ случаяхъ и обстоятельствахъ жизни человъка, и особенно когда перейдеть къ об-

личеніямъ современныхъ ему недостатковъ, то языкъ его поученій совершенно изм'вняется. Изъ книжнаго, стереотипнаго, опъ обращается въ живой, сильный и выразительный иногда до яркости красокъ. Коль скоро Даніилъ коснется современной ему распущенности правовъ, то здысь опъ является полибишимъ владыкой своего слова. Для него здесь уже перестаютъ существовать какія бы то не было ограниченія. Въ описаніи пороковъ, въ сравненіяхъ и уподобленіяхъ онъ нисколько не задумывается надъ выборомъ предметовъ, подходящихъ или не подходящихъ къ случаю съ точки зрвнія приличій. Ему пичего не стоитъ сравнить современнаго сластолюбца съ «жеребцомъ», «свиньей», «псомъ», «свинопасомъ», «сатаной» и т. под. Но обыкновенно послътого, какъ проповъдникъ разразится массою самыхъ строгихъ и сильныхъ обличеній, опъ быстро смягчаетъ свой тонъ, просить извиненія передъ своими слушателями и читателями и здъсь же весьма часто начинаетъ излагать полныя искренней и сердечной любви наставленія. Вообще въ тъхъ случаяхъ, когда Даніплъ касается современныхъ ему недостатковъ, т.-е. предметовъ и явленій частныхъ, то здісь языкъ его отличается живостью, соединенной съ простотою общедоступностью.

Сравнительно слабое развитіе мыслительной способноств и преобладаніе памяти положили свой отпечатокъ на содержанія сочиненій Даніила. Лишь только пропов'єдникъ вздумаетъ коснуться выясненія какого либо общаго нравственнаго положенія, его мысль сейчасъ начинаетъ скользить, перебъгать отъ одного свойства разсматриваемаго предмета къ другому. Отчего происходитъ множество сужденій поверхностныхъ, непоследова гельныхъ, часто встречаются ненужныя повторенія, а избранное положеніе всетаки остается мало и главное не такъ глубоко и основательно выясненнымъ и во всей полнотъ изчерпаннымъ. Вообще м. Даніилъ складу своихъ умственныхъ способностей вовсе не привыкъ последовательности, къ связному, логическому изложенію своихъ мыслей. Онъ редко въ одномъ и томъ же поучении долго останавливается на одномъ предметћ, а перебъгаетъ отъ одпого къ другому, иногда пускается въ общія правственныя паставленія, и наполияетъ свои разсужденія ходячими, употребительными книжными фразами, механически все это соединяя разными соединительными частицами. Это самый существенный недостатокъ въ поученіяхъ митропотита Дапіила. Онъ частью зависить отъ односторонняго развитія умственныхъ способностей, которыя у Даніила были подавлены способностью памяти, воспоминанья; частью же отъ педостатка научнаго образованія, которое могло бы распред'влять и упорядочивать тф богатыя св'єд'єнія и знанія, какія пріобр'єль и какими обладаль митрополить Даніиль благодаря громадной своей памяти.

#### Раздѣленіе сочиненій митрополита Даніила.

Охарактеризованныя со вижшней стороны сочиненія митрополита Даніила весьма замівчательны и по своему впутреннему характеру, или содержанію. Изученіе содержанія нях составляеть самую существенную задачу изследованія. При изложеніи всякихъ сочиненій для удобства изследованія необходима известнаго рода группировка, классификація. Въ отношеніи классификаціи сочиненія Дапіила по особенностямъ ихъ плана находятся въ исключительномъ положеніи. Къ нимъ съ трудомъ можно приложить обыкновенный способъ деленія, наприм. деленіе на слова догматическія, правственныя и под. Трудность такого разділенія обусловливается отсутствіемъ единства содержанія въ словахъ Даніила, въ которыхъ въ каждомъ весьма часто трактуется и о нікоторыхъ догматическихъ истинахъ и въ тоже время дается масса самыхъ разнообраныхъ правственныхъ наставленій. Неудобство это увеличивается еще тымъ обстоятельствомъ, что ныкоторыя слова Даніила вызваны своими особенными, исключительными историческими условіями современной жизни, предварительное знакомство съ которыми совершенно необходимо для опредвленія значенія и степени удовлетворяемости извёстнаго слова темъ или другимъ потребностимъ времени. При чемъ случается такъ, что историческія условія, вызвавшія собою появленіе изв'єстныхъ словъ, сходны между собою или даже совершенно одинаковы, но самыя слова, написанныя по поводу ихъ, могутъ и дъйствительно отличаются различнымъ содержаніемъ, и одни изъ нихъ относятся къ группъ словъ догматическихъ, другія-нравственныхъ. При предметной классификаціи словъ, при дівленіи ихъ по характеру ихъ содержанія, паприм. на догматическія, правственныя и церковнообрядовыя, эти слова должны быть разсмотрины въ различныхъ отдълахъ, и такимъ образомъ для выясненія историческаго происхожденія того или другаго слова потребуется необходимость въ воспроизведении и повторения общихъ историческихъ условий, вызвавшихъ собою на свътъ и другія слова. Существованіе же повтореній, какою бы они ни были вызваны необходимостью, не выгодно дійствуєть на характеръ изслідованія, равно какъ и существованіе въ немъ неоднократныхъ ссылокъ на одинъ и тотъ же предметъ. Ссылки на предшествующее неудобны еще въ томъ отношеніи, что оні представляють діло не въ такомъ рельефномъ виді и характеризуютъ предметъ не въ такой послідовательности. Подобнаго рода неудобства вынуждаютъ оставить простой способъ діленія сочиненій митрополита Даніила по характеру ихъ содержанія на отділь словъ догматическихъ и правственныхъ. Нить для опреділенія начала, какое должно быть поставлено въ качестві принципа діленія сочиненій и ихъ извістной группировки, можеть дать самое историческое происхожденіе сочиненій митрополита Даніила.

Происхождение соборника митрополита Даніила тёсно связано съ потребностями и запросами его времени. Даніиловскій соборникъ по характеру своего содержанія есть продуктъ умственнаго и нравственнаго состоянія современнаго общества. Въ немъ выразилась попытка одного изъ просвъщенных и достойных пастырей русской церкви разръщить сомивнія, успокоить волнующіеся умы своихъ современниковъ, дать имъ твердую почву для разръщенія такъ часто возникавшихъ въ то время споровъ. Это не есть такимъ образомъ произведение празднаго ума, искавшаго хоть на этомъ убить свое время и досугъ. Нужды времени, которыя были болће многочисленны теперь, чёмъ вт какое либо другое время, вотъ единственная и истинная причина происхожденія соборника митрополита Даніила. Даніилъ былъ вызванъ отвит на свои литературные труды, его соборникъ написанъ былъ на «мнози образи вопрошапія» 1 другихъ, какъ сознается самъ авторъ; къ нему обращены были взоры многихъ православныхъ, искавшихъ въ немъ себъ опоры среди распространенія вольнодумства. Отвітомъ на «вопрошанія» православныхъ и послужилъ его соборникъ. Вызванный нуждами и потребностями своего времени на литературное поприще, Даніилъ въ своемъ трудъ хотълъ дать своимъ современникамъ такое руководство, гді каждый могь бы найти себі отвіть на вопросы, которые возбуждены были и различно обсуждались въ то время общаго умственнаго броженія. Такъ именно понимаеть и опредыляеть пазначение своего соборника самъ авторъ, когда онъ говоритъ въ своемъ предисловін къ нему: «аще что кому ключаемо будеть, или

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. М. Д. Акад. № 197, л. 6.

противу еретическихъ ръчей, или межи православныхъ пъкое стязаніе и річи, и благодатією Божією обрящеть готово безъ труда въ коемъждо словъ противу бываемыхъ которыхъ винъ къ благоугожденію божію и пользі душамъ». Дійствительно, въ соборникі м. Даніила затрогиваются и такъ или иначе рышаются многіе во просы, надъ которыми работала мысль современнаго русскаго общества. Такъ, наприм., иятое, шестое и седьмое слова соборника посвящены изложению православнаго учения о воплощении и искупленіи, которое отвергалось современными Даніилу еретиками довствующими и извращалось заблужденіями Вассіана Косого. Происхождение одинпадцатаго слова Даніиловскаго соборника тесно связано съ современнымъ умственнымъ броженіемъ русскаго общества, вызваннымъ исосуществившимся ожиданіемъ кончины міра съ одной стороны и распространившеюся въ то время върою силу звъздочетства-съ другой. Первое и осьмое слова соборника м. Даніила находятся въ твеной связи съ обсуждавшимся въ то время вопросомъ объ общественномъ положении еретиковъ, и

Что касается до происхожденія посланій Даніила, то нужно сказать, что они написаны по нуждамъ частныхъ лиць и по совершенно случайнымъ, ипогда даже исключительнымъ, обстоятельствамъ. Изъ характера происхожденія ихъ можно вывести то одно, что имъ, какь вызваннымъ потребностями частныхъ лицъ, и въ обозрѣніи ихъ содержанія принадлежитъ особое, послѣднее мѣсто.

Назначение соборника Дапіила въ связи съ нѣкоторыми особенностями формы его построенія им'ветъ до нівкоторой степени опредъляющее значение для метода и характера изслъдования, и въ частности оно-то и открываетъ принципъ дъленія сочиненій м. Даніила на группы. Каждое слово Даніиловскаго соборника представляетъ изъ себяразръщение тогоили другого вопроса, интересовавшаго современное ему общество. Такими жгучими въ то время вопросами были: существование еретического общества жидовствующихъ, крайнее противуправославное развитіе либерализма съ его отрицательными проявленіями въ отношеніи къ церковнымъ обрядамъ и уставамъ и даже символическому учению православной церкви. Кром'в положительной защиты православными своего ученія, существованіе еретичества и вольнодумства выдвинуло вопросъ объ общественномъ положенін самихъ еретиковъ и о форм'в отношеній кънимъобщества и правительства. Существование на ряду съ строго консервативнымъ направленіемъ православныхъ людей съ здравыми либеральными взглядами на явленія современной жизни, и далеко расходившихся въ нихъ съ консерваторами, вынуждало посл'ёднихъ кром'ё положительной защиты православнаго ученія церкви вступать въ соприкосновеніе и сталкиваться съ кружкомъ, хотя и православныхъ людей, но не одинаковыхъ съ ними воззр'ёній на современные общественные вопросы.

Изъ всей широкой, разнообразной двятельности м. Даніила ясно обозначается ея характерь, именно: здысь Данінль дыйствовалъ всегда и прежде всего какъ сторонникъ по направленію строгаго консерватизма и какъ воснитанцикъ извъстной школы, какъ іосифлянинъ. Совершенно понятно и посл'ядовательно, что т'в же самыя черты прежде всего должны отображаться и на сочинениямъ Данінда, и дъйствительно отображаются при всякомъ удобномь случав въ проведении имъ своихъ взглядовъ на многіе вопросы, служившие предметомъ общественнаго интереса его времени.-Данінаъ, благодаря своему продолжительному первосвятительству, давшій консерватизму исключительное, юридическое право на существование въ церкви, и сообщивший ему одному видъ единственно православнаго, законнаго направленія, боролся и съ еретическимъ движеніемъ и съ православно-либеральнымъ, не различая того и другаго по существу. Естественно, тотъ же характеръ борьбы отпечататьяся и въ его сочиненіяхъ. Въ однихъ своихъ словахъ онъ защищаетъ православные догматы въ виду заблужденій еретиковъ; въ другихъ онъ защищаетъ свои взгляды и взгляды людей своего направленія отъ нападокъ и возраженій православныхъ либераловъ. Но онъ здёсь является не самобытнымъ писателемъ, а воспитанникомъ особой школы, іосифляниномъ. Соотвътственно этому въ составъ перваго отдъла должны войти тъ слова Даніила, которыя были написацы имъ въ связи и противъ еретичества и современнаго либеральпаго направленія и вольнодумства и которыя по тому самому простираются не на все вообще русское общество, а только на извъстную часть его.

Посл'єдующей второй цієлью написанія соборника было простое правственное назиданіе вітрующихъ, всієхъ безъ различія, всюхъ слоевъ общества, въ которомъ митрополить является независимымъ (за единственнымъ исключеніемъ) отъ школы, изъ которой онъ вышелъ, простымъ исполнителемъ лежащаго на немъ пастырскаго долга и духовнымъ врачомъ вообще всей своей паствы, всієхъ ея нравственныхъ болізней и недуговъ.

Въ этой области Даніилъ, хотя непослѣдовательно, безъ логическаго порядка, представляетъ свое правственное міровозарѣніе, излагаетъ взгляды на правственную дѣятельность человѣка и дѣлаетъ это въ связи съ разсмотрѣніемъ педостатковъ и пороковъ, господствовавшихъ среди его современниковъ. На этомъ основаніи ко второму отдѣлу въ обозрѣніи сочиненій Даніила будеть отнесено все то, что въ нихъ находится относящагося до общаго правственнаго міровоззрѣнія митрополита и до дѣйствительнаго правственнаго состоянія современнаго ему русскаго общества; иными словами—во второмъ отдѣлѣ обозрѣнія сочиненій Даніила будетъ представленъ съ одной стороны кругъ идеальныхъ правственныхъ воззрѣній автора, а съ другой и параллельно съ нимъ существовавшія въ его время въ русскомъ обществѣ уклоненія отъ начертываемыхъ имъ правственныхъ идеаловъ, педостатки и пороки общества.

Къ третьему отдёлу отнесены будуть почти всё посланія, которыя и по обстоятельствамъ своего происхожденія, какт написанныя по запросамт частных отдъльных лицт, и по правственнымъ, иногда очець исключительнымъ, пуждамъ, ими удовлетворяемымъ, имъютъ частный характеръ и назначеніе.

Въ первомъ отдѣлѣ, который можетъ быть названь до извѣстной степени полемическимъ, Даніилъ является по препмуществу ученымъ богословомъ; во второмъ онъ уже дѣйствуетъ въ роли въ строгомъ смыслѣ проповѣдника и проповѣдника публициста; въ третьемъ отдѣлѣ—отдѣлѣ посланій, Даніилъ является простымъ благочестивымъ совѣтникомъ и частнымъ наставникомъ нѣкоторыхъ лицъ, возбуждавшихъ предъ нимъ вопросы о частныхъ своихъ правственныхъ нуждахъ.

Но и предложенный планъ группировки сочиненій Даніила, во многихъ отношеніяхъ выигрывающій для цільности и послібдовательности изслібдованія, все таки им'єсть противъ себя ніжоторыя неудобства, обусловливающіяся особенностями, характеромъ самыхъ сочиненій. Въ словахъ Даніила, какъ извістно, пітъ строгаго единства предмета, почему при принятой группировкі необходимо должно произойти то, что одна часть или дві первыя части слова войдуть въ первый отдісль, тогда какъ третья часть того же самаго слова должна быть отнесена по характеру своего содержанія ко второму отділу. То же самое надо сказать и въ отношеніи посланій. Въ нихъ иногда находятся свідібнія, которыя представляють въ себі или характерныя, выдающіяся нравствец-

ныя возэрънія автора по тому или другому вопросу, или же заключаютъ въ себъ данныя для характеристики общества, его недостатковъ, и которыя по тому самому являются весьма важными или для характеристики системы положительнаго нравственнаго міровозэрівнія автора, или же служать прекраспыми данными, свидътельствующими о тъхъ или другихъ недостаткахъ или анормальностяхъ своего времени. Ясно само собой, что какъ вътомъ, такъ и въ другомъ случав, имъ по праву принадлежить мъсто во второмъ отдълъ, а никакъ не въ третьемъ отдълъ, отдълъ посланій. Такимъ образомъ однимъ разомъ разбить сочиненія Даніила, причисливъ извъстное число ихъ къ одному отдълу, извъстное къ другому и третьему, невозможно. При строгомъ проведеніи установленной группировки содержание сочинений должно быть предпочтено ихъ формъ. Коль скоро по своему содержанію та или другая часть слова или посланія отвічаеть характеру извістнаго отдъла, то она по праву должна занять мъсто непремънно въ этомъ отделе, хотя бы вся остальная часть его отнесена была къ одному изъ остальныхъ отдёловъ. Такое распредізленіе содержанія сочиненій Даніила во многихъ частныхъ случаяхъ окончательно отодвинетъ на задній планъ форму словъ и посланій и иногда положительно сдълаеть ее неуловимой. Но для того, чтобы при извъстномъ планъ распредъленія разнороднаго содержанія совершенно не. стушевывался и планъ, равно какъ и общій составъ содержанія и характеръ словъ, то для достиженія последняго рода цъл, будетъ преслъдуемъ слъдующій пріемъ. Параллельно съ разсмотр вні емъ содержанія самой большой и существени вишей части того или другаго слова будуть дълаться самыя общія и краткія указанія на содержаніе остальныхъ частей и здісь же будуть отмъчаемы стилистическія, гомилетическія и друг. особенности словъ и посланій.

Особенный характеръ сочиненій митрополита Даніила вызываетъ собою еще слѣдующую особенность и изслѣдованія о нихъ. Извѣстно, что вторая и самая обширная часть каждаго слова Даніила состоитъ исключительно изъ выписокъ изъ разныхъ отцовъ и учителей церкви и другихъ церковныхъ писателей и памятниковъ. Своеобразная постановка аргументаціи автора, которая у него составляетъ самую сущность дѣла и безъ которой самыя разсужденія его теряютъ свое значеніе, по крайней мѣрѣ разсужденія съ догматическимъ со держаніемъ, вызываетъ необходимость изученія самыхъ осно-

ваній, на которыхъ построяются авторомъ защищаемыя имъ истины, и указанія по возможности источниковъ, откуда черпалъ онъ свои аргументы. А такъ какъ въ ряду цитуемыхъ свидътельствъ находятся свидетельства, заимствованныя изъ сочиненій такихъ, дъйствительныя имена авторовъ которыхъ вовсе не ть, съ каони соединяются у Дапіила, пли наконецъ такія, относительно которыхъ современная наука располагаетъ самыми незначительными свъдъніями, то является больс или менье цълесообразнымъ и по тезпымъ для историческаго изследованія определить по возможности подлинность и даже точное мъсто заимствокрайней мъръ болъе важныхъ свидътельствъ, указать, гдъ то потребуется, дъйствительныя имена авторовъ и, наконецъ, дать хотя самыя краткія сведенія о сочиненіяхъ мало извъстныхъ, цитуемыхъ Даніиломъ. Понятно, указанная задача изслъдованія, хотя и весьма трудная, есть прикладная, и потому опа будеть выполняться въ подстрочныхъ примъчаніяхъ.

Какъ отчасти можно было судить по форм'в, такъ и тъмъ болве по самому содержанію, сочиненія митрополита Даніила не могуть быть отпесены къ какой-нибудь одной опредълепной спеціальной области. Сочиненія Даніила не суть въ полномъ и строгомъ видъ произведенія съ характеромъ гомилетическимъ и нотому не могутъ быть и разсматриваемы какъ только памятники пропов'ядничества, съ одной этой гомилетической точки зр'внія. Въ ряду его сочиненій встръчаются чисто ученые (для тогдашняго времени) трактаты, которымъ, конечно, никакъ нельзя усвоять значенія произведеній съ церковно-собесівдовательнымъ, назидательнымъ характеромъ. Такимъ образомъ, имъя своею задачею дагь болье цыльное и отчетливое представление о сочиненияхъ м. Дапіила, невозможно задаться какой-либо одной спеціальной ціблью изученія Даніила или какъ ученаго богослова русской древности, или какъ только одного изъ замъчательныхъ проповъдниковъ ея. Браться при изследованіи о сочиненіяхь Даніила за какую-либо изъ спеціальныхъ задачь значить завідомо браться за характеристику его съ одной только стороны, упуская другую, но и эта характеристика будеть невполнъ ясной и отчетливой, такъ какъ для нея не будеть доступень цёльный образь изследуемой личности. Въ виду подобнаго рода затрудненій лучше и полезиве для изучаемаго предмета отказаться отъ излишней его спеціализаціи, а поставить себъ задачей дать болье или менье цыльное изслыдование о сочиненіяхъ м. Даніила.

Прежде всего изследование о сочиненияхъ м. Данияла должно быть изследованием историческиму. Большая часть словъ Даніила представляетъ изъ себя разръшение того или другаго вопроса, интересовавшаго современное ему общество. Поэтому для того, чтобы вполив ясно понямать происхождение и значение разсужденій митрополита и судить о степени приложимости о высотъ и достоинствъ или наоборотъ о пеудовлетворительности ихъ, для этого необходимо ознакомиться съ предшествующей исто ріей затрогиваемаго Даніиломъ вопроса и особенно необходимо обрисовать его современное положеніе. Конечно такой пріемъ очень труденъ, по за то и выгоды достигаемыя чрезъ него очень важны. При указанной постановкъ дъла для насъ личность м. Даніила, какъ церковнаго и общественнаго писателя, предстанеть вь ясномь свъть и со всьми подробными очертаніями. Равнымъ образомъ и въ техъ случаяхъ, когда Даніилъ касается нравственныхъ недостатковъ своихъ современниковъ, то и здъсь самымъ цълесобразнымъ будегь историческій методъ изследованія. Здёсь дёло исторіи показать, насколько вкоренился въ обществі тогь или другой порокъ, тъ или другія апормальныя явленія, о которыхъ говоритъ намъ Данінлъ. Безъ историческаго освъщенія пъкоторыя изъ обличеній митрополита могутъ показаться не голько преувеличенными, но даже мало въроятными и только одна исторія можеть уб'вдить насъ своими непререкаемыми фактами вь истипъ словъ обличителя. Историко-сравнительное изучение обличеній Даніила важно еще въ томъ огношеніи, что опо даеть воз можность оріентироваться въ предметь, уяснить, что именно разумбеть вы данномъ случай авторъ, высказывая ті или другія обличенія.

Поставивъ на твердую историческую почву, изслъдователь о сочиненіяхъ Даніила легко уже можеть разсматривать ихъ параллельно и одновременно и какъ памятники учено богословскіе и какъ памятники проновъдничества.

## отдълъ первый.

При систематическомъ изучении сочинений митрополита Даніила въ составъ перваго отділа ихъ входять ті изъ пихъ, которыя были написаны имъ въ связи съ развитіемъ еретическихъ и раціоналистическихъ идей и въ связи съ борьбою съ современнымъ либеральнымъ направленіемъ русской мысли. Къ этому отділу отпосятся восемь словъ соборника м. Даніила, которыя по характеру ихъ содержанія могутъ быть разділены на три группы. Первую группу составляютъ слова съ догматическимъ содержаніемъ, (V, VI, VII и XI слова соборника), вторую группу— слова съ правственнымъ содержаніемъ (I и VIII слова соборника) и паконецъ въ составъ третьей группы входятъ слова, излагающія ученіе о сохраненіп свящ, преданія и церковныхъ обрядовъ (III и IV слова соборника).

#### ГЛАВА І.

Слова съ догматическимъ содержаніемъ.

### 1. Пятое слово о воплощеніи, написанное противъ Вассіана Косого.

Однимъ изъ выдающихся еретическихъ мнѣній времени м. Даніила было несомнѣнно лжеучепіе Вассіана Косого Патрикѣева, которое и послужило для него поводомъ къ написанію имъ самаго общирнаго слова о воплощеніи, пятаго по мѣсту, занимаемому имъ въ соборникѣ.

Вассіанъ Косой училь, что воспринятое І. Христомъ тело человъческое отлично отъ тъла всъхъ другихъ людей: оно по существу своему нетлънно и, какъ такое, оно было петлънно и до воскресенія Спасителя. Въ самомъ словъ, направленномъ несомнънно противъ Вассіана, не упоминается о его имени. Но достаточно только сравнить его съ преніемъ м. Даніила съ Вассіаномъ, гдв противъ изв'ястного лжеученія Вассіана приводятся доказательства, заимствованныя изъ слова Даніила о воплощеніи, чтобы вполив убъдиться въ томъ, что пятое слово написано не по чему либо другому, а какъ только противъ лжеученія Вассіана Косого. То обстоятельство, что митрополить, несомивнно имвя въ виду заблуждение Вассіана, тымъ не меные не счель для себя возможнымъ прямо указать личность, противъ которой онъ направляль свой трактать, находить себъ соотвътствующее объяснение въ самомъ положении Вассіана, какое онъ занималъ нъкоторое время при дворъ в. князя. Написаніе пятаго слова Даніила по времени естественние всего относить къ первымъ годамъ его первосвятительства. Онъ рано узналъ о еретическомъ мнвніи Вассіана и собираль богословскія данныя для его опроверженія, но прямо, непосредственно затронуть личность Вассіана онъ опасался, потому что тотъ въ это время еще пользовался большимъ расположениемъ у великаго князя, тогда какъ самъ Даніилъ, собственно говоря, начиналъ только упрочиваться на новомъ мъстъ своего высокаго служенія. Вовсе не въ духъ практическаго характера Даніила было рисковать своимъ положеніемъ изъ-за одного неосмотрительнаго дійствія. Близко зная Вассіана и его дипломатическое умінье держать себя, Даніиль самь дъйствовалъ противъ него тъмъ же дипломатическимъ и выжидательнымъ путемъ, и въ концф-концовъ достигъ того, что засудилъ Вассіана.

Пятое слово, <sup>1</sup> направленное противъ лжеученія Вассіана, имѣ-етъ слѣдующее полное заглавіє: «О воплощеніи Господа нашего І. Христа воистинну проповѣдаемъ того совершенна Бога и совершенна человѣка, а не яко зліи еретицы нечестивно глаголютъ по воплощеніи Господу нашему І. Христу едино естество точію Божества имѣти». Оглавленіе слова замѣчательное и особенно вторая половина его. Что это за ересь, существовавшая въ то время върусской церкви и видѣвшая въ лицѣ Испушителя только Боже-

<sup>1</sup> Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197, л. 119-204.

ственную сущность, чуждую всякой человъчности? Въ самомъ словъ Даніилъ нівсколько проливаетъ світь на это новое монофизитское ученіе, когда опъ пазываеть его ересью «петлівню-миимою». Последнее название даетъ возможность ориентироваться въ предмете. Извъстно, что и на соборъ 1531 года, судившемъ Вассіана, митрополить пазываль его лжеучение ересью нетлыно-мнимою. Такимъ образомъ онъ отождествляль извъстное учение Вассіана о нетлънности плоти Христовой съ нетлънно-мнимою ересью. Ученіе Вассіана о нетавиной въ извістномъ смыслів плоти І. Христа, обозначаемое Даніиломъ нетлівнно-мнимою ересью, еще не заключаетъ въ своемъ содержаніи вполн' всего того, что говорится въ оглавленіи пятаго слова, которое расширяеть мысль Вассіана и приписываеть ему полное отрицаніе человіческой сущности въ лиць І. Христа, чего, строго говоря, не даетъ еще право утверждать извъстный взглядъ Вассіана. Это соображеніе дъйствительно имъетъ нъкоторое значеніе. Но въ объясненіе его нужно сказать, что взглядъ Вассіана логически последовательно развиваемый допускаеть то ученіе, которое приписываеть ему м. Даніиль. Въ самомъ дъль, если допустить, что плоть І. Христа нетльнна по существу и какъ такая совершенно отлична отъ нашей, то самый строгій выводъ отсюда будеть тотъ, что плоть І. Христа имветъ особую природу, воспринятую Имъ не отъ человъка, а откуда-то свыше и скор ве всего отъ Бога. А если плоть І. Христа воспринята непосредственно отъ Бога, то она, значитъ, носитъ существенные признаки божественности, что въ свою очередь ведетъ къ заключенію, что самая плоть Христа божественная и совершенно чужда свойствъ тала человъческаго. Такимъ путемъ очень легко придти къ полному отрицанію въ І. Христь сначала телесности въ смысль человьчности, а потомъ и вообще твлесности и утверждать то, о чемъ говоритъ Данінлъ въ оглавленіи своего слова о воплощенія.

Первая часть слова вся догматическаго содержанія и развиваеть общую идею слова. Въ ней начертываются тѣ пункты догматическаго ученія о воплощеніи, основанія для которыхъ сгруппированы во второй несамос тоятельной части слова. Поэтому нѣтъ нужды отводить первой части особое мѣсто въ обозрѣніи, она разсматриваема будетъ въ связи и параллельно съ священной аргументаціей слова, содержащейся во второй его части.

Въ самомъ начали первой части своего обширнаго слова Даніилъ

говоритъ о причинъ, вызвавшей такое чрезвычайное дъйствіе Божества, какимъ всегда должно признаваться воплощение Сына Божія. Причина эта лежить въ безконечномъ милосердіи Божіемъ къ павшему и погибшему человъчеству, средствомъ для спасенія котораго по общему божественному предвичному совиту и послужило воплощение Сына Божія, втораго Лица св. Троицы чрезъ сверхъестественное рождение Его отъ Дъвы Маріи. Съ самаго акта рожденія Сынъ Божій, не переставая быть Богомъ, содвлался въ тоже время и совершеннъйшимъ человъкомъ, Онъ, какъ выражается Даніилъ, «непремінно въ плоть облекся, по всему быбшу человъкомъ подобну, точію кромѣ грѣха». Такимъ образомъ первымъ положениемъ Данила служить учение о полнотъ божественной и человіческой природы въ единомъ лиці І. Христа, ставшаго въ актъ воплощенія Богочеловъкомъ. Въ подтвержденіе поставленнаго положенія Даніиломъ приводится цёлая масса священных в доказательствъ. Въ основу своихъ доказательствъ Даніиль полагаеть догматическое определение Халкидонского собора, четвертаго вселенскаго, изложившаго прав. учение о двухъ природахъ въ І. Христь. 1. Далье для удобства обозрыня всь приводимые авторомъ аргументы необходимо разбить на нъсколько ставль ныхъ категорій. Первую категорію доказательствъ составляють свид втельства святоотеческія, понимаемыя въ самомъ общирномъ значении этого слова. Сюда относятся свидительства св. Аванасія Великаго, архіепископа Александрійскаго 2, Григорія, архіепископа

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 135—136. Приводимое свидътельство соотвътствуетъ современному изданію опредъленій вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ. Книга правиль изд. 1839 г. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 176—178. Здёсь приведена довольно общирная часть 3 слова св. Абанасія противъ Аріанъ. Приведенное мѣсто не разнится по мыслямъ отъ современнаго русскаго перевода твореній св. Абанасія и отъ подлинника. Твор. св. оти., изд. при Моск. дух. акад. т. XVII, твор. св. Аоанасія, ч. II, 457—459, 427—430. Мідпе, Patrolog. curs. complet. ser. graec. tom. XXVI, S. Athanası tom. II, oratio III contra arianos, 320—368, 463—466. Слова Абанасія на аріанъ встрѣчаются въ рукописяхъ XV в. и отличаются правильностію и ясностію перевода, что відно и на цитатахъ Даніила. Опис. рук. Сип. библ. отд. II, 2, 32—42. Другой цитатъ (рук. М. Д. А. № 197, л. 185) изъ Абанасія взятъ изъ слова его на Срѣтеніе Господне. Подлинийкъ у Мяня. Ратт. сurs. compt. ser. graec. tom. XXVIII, р. 973. Spuria. Это слово встрѣчается въ торжественникахъ. Рук. Рум. Муз. № 434, л. 321. Опис. Востокова 762.

Неокесарійскаго <sup>4</sup>, Іоанна Златоуста <sup>2</sup>, Григорія Нисскаго <sup>3</sup>, Кирилла, архієнискона Аликсандрійскаго <sup>4</sup>, св. Ефрема Сирина <sup>5</sup>, папы Льва Великаго <sup>6</sup>, св. Геннадія, патріарха Константинопольскаго <sup>7</sup>, Іоанна, митрополита Никейскаго <sup>8</sup>, автора статей «о Христовыхъ

- <sup>6</sup> л. 141—152. Здѣсь помѣщеноіп texto все посланіе папы Льва Великаго къ св. Флавіану, патр. Константинопольскому. Переводъ посланіч, въ какомъ оно вошло въ Даніпловскій соборникъ, не отличается правильностію и ясностію. Посланіе напеч. въ Дѣяніяхъ вселенскихъ соборовъ, изд. при Каз. Д. Акад. 1863. т. Ш, стр. 516—531. Подлинникъ его у Миня Patr. curs. compl. ser. lat. t. LIV S. Leonis Magni, 11, epist. 28.
- <sup>7</sup> л. 125. Здёсь митрополить привель небольшой отрывокь изъ сочиненія ск. Геннадія, натр. Константинопольскаго (это пе одно лицо съ Геннадіемъ Схоларіемъ, жившимъ въ гораздо поздибійнее время), которое въ древней русской письменности носило названіе «стословца». (Горскій и Невоструевъ. Опис. рук. Синод. библ., отд. II, кн. 2, 443), а Даніилъ называетъ его «главизпами». См. правила св. Геннадія о въръ и жизни христіанской. Приб. къ твор. св. отц. т. III. 2.
- <sup>8</sup> л. 153—159. Что каслется до личности автора, которому принадлежитъ процитованное сдъсь обличительное слово на армянъ, то нужно сказать, что оно не принадлежитъ тому лицу, съ именемъ котораго оно извъстно было въ Россіи въ XVI—XVII в. (Опис. рук. Москов. Синол. библ. отд. I¹, кн. 3, 295 296. Рук. Ими. Публ. библ. Q. I, № 214, л. 203—206). Ня въ одномъ изданіи не встрѣчается оно съ именемъ Іоанна Никейскаго, который

¹ л. 174. Здёсь помёшенъ отрывокъ изъ слова св. Григорія чудотворна на Благов'єщеніе Пр. Богородицы. Переводъ слова, въ какомъ взято свид'єтельство Данішла, не совсёмь понятный, хотя и точно соотв'єтствующій подлиннику. Migne Patr. curs. compl. ser. graec. t. X. S. Grigorii Taumaturgi homilia I in annuniatione S. Virginis Mariae, 1151—1152.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> д. 181—185. Здёсь приведены три цитата изъ Здатоуста. Первый взять изъ слова его о воплощении. Оно встрёчается въ Здатострућ и несомићнно заимствовано отсюда. В. Малининъ. Изследованіс Здатоструя по рукониси XII в., 57. Слово Здатоуста о воплощении у Монтфокона ном'вщается inter spuria. Здёсь еще приведены выдержки изъ двухъ словъ Здатоуста, заимствованныя также изъ Здатоструя, именно: изъ словъ «о святьй Тронци, и о твари и о судё», и о Давидъ и Саулъ и о Навлѣ апостолъ. Малининъ. Изследованіе Здатоструя по рукониси XII в. 67, 93—94.

з л. 174. Приведено его слово на Благовъщение Пр. Богородицы.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 175—176. Слово Кирилла на «вербной праздникъ, процитованное эдъсь Даніиломъ, вполнъ подлинное. Migne Patv. curs. compl. ser. graec. t. LXXYII. S. Cyrii. Alexandrini t. X., р. 1060—1064. Есть въ рук. XV в. Рукоп. Рум. муз., описан, Востокова. 723.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 187—190. Приведенное здѣсь свидѣтельство св. Ефрема составляетъ большую часть его слова на Преображеніе Господне. Тв. св. отц. т. XII.. твор. св. Ефрема ч. II, 154—159.

потѣхъ» 1 и «собора Арменскаго 2 и наконецъ Иларіона, митропо-

извъстенъ только однимъ своимъ посланіемъ къ католикосу сахаріи (Migne, Patro) curs compl. ser. graec. tom. XCYI, p. 1434—1450). Помъщенное митр. Данінломъ обличительное слово на армянъ на самомъ дълъ принадлежитъ армянскому католикосу Исааку, жившему, по мижнію Грековъ, въ XI в., или по крайней м'юр'в неизвъстному лицу, связанныхъ съ именемъ Исаака какъ автора, обличительныхъ словъ на армянъ. Нъкоторыми учеными высказывается сомньние въ историческомъ существованіи личности самого Исаака (Троицкій. Изложеніе въры церкви армянскія, начертанное Нерсесомъ, католикосомъ Армянскимъ. СПБ, 1873 г. 182, 231 въ примъчани, 248). Такая неопредъленность въ имени автора служитъ доказательствомъ того, что встръчающееся вы нашихъ рукописяхъ обличительное словна армянъ съ именемъ Іоанна Никейскаго, несть самостоятельное произведение русской мысли, а оно явилось къ намъ уже въ соединении съ этимъ последнимъ именемъ-темъ болье, что русскимъ, безъ подобнаго предположенія, не могла быть извъстна псторическая личность Іоапна Никейскаго, Воть точное названіе обличительнаго c.10Ba на армянъ: Τοῦ ὀcίου πατρός ἡμῶν Ἰσπὰκ τοῦ κατολικοῦ τῆς μεγάλης ᾿Αρμενίας ζηλυτευτικός κατὰ 'Αρμενίων τῶν ὀμοφρόνων, Εύτύχους, και Διοσκόρου Τιμοθέου 'Αιλούρου, Πέτρου τοῦ Κνάφεως, Ἰουλιάνου τοῦ ἸΑλικαρνασεως καί ἸΑφθαρτοδόκήτων, τῶν ἀσεβεςτά των καί χριςτομάχων αίρετικών. Даніна пом'єстна у себя первыя десять главъ на ь слова Исаака, гдъ по поводу заблуждений армянъ подробно излагается православное учаніе о богочеловъческой природъ І. Христа. Процитованное мъсто вподнъ соотвътствуетъ своему тодминнику (Migne Curs. compl. ser. graec. t. CXXXII, р. 1155-1266). Обличительное слово на армянъ исевдо-Іоанна Никейскаго пользуется особеннымъ уваженіемъ у митр. Даніила. Существуєть и до сихъ поръ списокъ сего обличительнаго слова, сдёланный имъ самимъ и находящійся въ рук. Москов. Дух. Акад. № 135/400 л.138—159.

<sup>1</sup> д. 162—165. Оказывается, что эта статья заимствована также изъ извъстнаго уже перваго обличительнаго слова на армянъ католикоса Исаака, и взята изъ самаго конца слова, изъ послъдней XIV-й главы, которая имъетъ свое собственное названіе: περί της σατανικής νιστείας του 'Αρτζηβουρίου. Migne, ser. graec. t. CXXXII, р. 1197—1198. Но эдісь ність ни слова о Христовых в потісхь Приведенное же свидътельство ощибочно связано съ этимъ названіемъ. Дъйствительно, такое название существуеть и находится въ томъ же словъ Исаака, но только оно относится не къ XIV главъ его, какъ это представлено у Даніила, а къ V главъ́ (Migne, t. CXXXII, р. 1171—1172), озаглавливающейся περὶ τῶν ίδρώτων του Χριστου, съ каковымъ назвапіемъ эта глава приводится въ другомъ мъстъ самимъ Даніиломъ. (Рук. № 197, л. 162—163). Это въроятно объясняется тымъ, что въ ныкоторыхъ русскихъ древнихъ спискахъ перевода слова католикоса Исаака оглавленіе одпой пятой главы ошибочно распространено на посл'ьдующіл главы. Приведенная выдержка съ названіемъ «о Христовыхъ пот вхъ» соотвътствуетъ XIV главъ слова Исаака католико а, хотя и содержитъ въ себъ нъкоторыя сокращенія сравнительно съ своимъ подлинникомъ (Migne, Patr. curs. compl. ser. graec. t. CXXXII, p. 1207-1210).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> д. 160—162. Настоящее свидътельство отъ собора арменскаго есть ничто

лита Кіевскаго <sup>1</sup>. Другая категорія доказательствъ того же самаго положенія состоить изъ свид'єтельствъ слідующихъ церковныхъ памятниковъ: многословнаго свитка <sup>2</sup>, книга Іакова

иное какъ отрывокъ изътого же слова католикоса Исаака, именно изъ IV его главы, имѣющей другое заглавіе: περί των δυω φνσέων τοῦ Χριστοῦ. Мідпе, Раіт. сиг. сотрі. чег. дгаес. t. СХХХІІ, р. 1169—1172. Переводъ слова въ процигованномъ мѣстѣ имѣетъ вставки и пропуски сравнительно съ подлинникомъ. Что касается до самаго обозначенія свидѣтельства именемъ «собо а арменскаго», то нужно сказать, что это названіе не имѣетъ пичего соотвѣтствующаго себѣ въ подлинникѣ и несомнѣнно принадлежитъ тѣмъ русскимъ книжникамъ, которымъ призодилось имѣть дѣло съ обличительнымъ словомъ католикоса Исаака. Взятое въ цѣломъ видѣ, оно очень общирно; поэтому всякому пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся имъ читателю нужно было пот чнѣе обозначить то, чѣмъ опъ пользующемуся, и это скорѣе всего потому, что въ самомъ началѣ отрывка, обозначеннаго этимъ именемъ и приводимаго м. Даніпломъ, дѣйствительно рѣчь идетъ объ Армянскомъ соборѣ, бывшемъ въ Тивѣ (Тηβὴν), на которомъ были отвергнуты опредѣленія Халкидонскаго собора (Мідпе, Р. с. с. s. дт. t. СХХХІІ, р. 1163—1164)

- 4 л. 178—180. Здібсь приведенть общирный отрывокть изъ похвальнаго слова Нларіона великому князю Владиміру, которое само составляеть вторую часть его слова о законі; Молсеевомъ и о благодати Христовой. Приведенный Даніиломъ отрывокть сть буквальною точностію соотвітствуеть печатному изданію слова. Даніилъ помістиль у себя самую дучшую по краснорічню часть слова Иларіона. Намятники литературы временть великаго князя Ярослава 1-го. Москва 1844 г. 30—31.
- 2 л. 191. Сведенія, добытыя до сихь поръ наукой относительно памятника, носящаго названіе Многосложнаго или Многословнаго свитка, весьма скудны. Въ нашей древней датературћ этотъ свитокъ принадлежаль къ числу довольно распространенныхъ памятниковъ и обозначался не совсемъ одинаково. Его называли то многословнымъ посланіемъ (Рук, Моск. Син. библ. № <sup>2-4</sup>/<sub>823 4</sub>. 37—90. Онис. рук. Синод. библ. Отд. II, кн. 2, 683. Рук. Кирил. библ. № 5<sup>1</sup>/1180 л. 357— 388), то многосложнымъ свиткомъ (Рукоп. Моск. Синод. библ. № <sup>267</sup>/<sub>830</sub> д. 73. Опис. отд. И. ки. Ш., 296, рук. Имп. Публ. библ. Е. І. № 263, л. 162—197) и под. Подлинникъ памятника явился въ печати только въ самое последнее время. Его падаль на новогреческомъ языків съ пергаменныхъ рукописей XII—XIII вв., принадлежащихъ библіотекъ о. Патмоса, Іоаннъ Сакеллій и даль ему слъдующее названіе: ἐπιστολή συνοδική τῶν ἀγιωτάτων πατριαρχῶν τῆς εώας λήξεως Χριστοφόρου 'Αλεξανδρείας, 'Ίωβ 'Αντιοχείας, καὶ Βατιλείου 'Ιερουταλύμων πρός Θεόφυλον αύτοκράτορα Κωνςταντινουπολεως, περί των άγιων καί ςεπτων έικόνων. Πατορημεςκηχώ μαμικικώ ο многосложномъ свиткъ сохранилось очень мало. Всъ они сгрупцированы Сакелліемъ въ предисловім къ своему изданію. Сакеллій смотрить на многосложный свитокъ какъ на догматическій источникъ, когда отводить ему місто среди догматических в опредъленій (έν τής δογματικοίς Θεςπίςμαςιν). Посланіе патріарховъ къ императору Θеофилу печаталось на славянскомъ язык' в в древнихъ соборникахъ (напр. соборникъ 1642)

Жидовина <sup>4</sup>, Хрусовой повъсти объ обрътекіи честнаго креста Хри стова <sup>2</sup>, слова «еже аще кто въ ереси бывъ, крещенъ сый къ Богу

1 д. 191—192. Книга Іакова Жидовина имбетъ слѣдующее полное названіе, подъ которымъ она была извъстна въ XVI в., и съ которымъ она и до сихъ поръ встрѣчается въ рукописяхъ (Рукописи слав. и росс., принадлежащія Царскому, описан. Строевымъ № 169, 106. Рук. Моск Синод. библ. № 166/443 и 190—227): «Вѣра и противленіе крестившихся іудей въ Африкія и Картагени, и о вопрошеніи, и о отвѣтехъ, и укрѣпленіи, Іаковъ Жидовинъ.» Па греческомъ языкѣ это сочи пеніи до сяхъ поръ не издано и извѣстно только по рукописямъ и подъ другвмъ названіемъ. На греческомъ языкѣ книга Іакова Жидовина имѣетъ слѣдующее названіе: διδαскаλία Ἰακόβου νεοβαπτίсτου, βαπτιсθέντος ἐπὶ Ἰнракλίου παρὰ γνώμην ἰδίαν πρὸς τοὺς ἐξ Ἰουδαίων χειρὶ νεοβαπτίсτους προφάсεως ἀυτῶν γεναμένης τοῦ ἐπιγνῶναι τὸν Κύριον, ὅτὶ οὐ δεῖ сαββατίζειν μετὰ τοῦ Χριсτοῦ παρουσίαν, καὶ ὅτι ἀληθῶς αὐτός εсτί Χριсτός ὁ ελθῶν καὶ οὐχ ἔτερος. Горскій и Невоструевъ. Описаніе рукописей Синод. бобл. отд. ІІ кн. 2, 308—310. Книга Іакова Жидовина въ древней Руси помѣщалась въ числѣ книгъ «пстинныхъ». Калайдовичъ Іоаннъ экзархъ Болгарскій. Москва 1824 г. 208—209.

² л. 124—125, Хрусова повъсть «еже обрътеніе честнаго креста» и о воплошеніи», имъетъ еще болье полное заглавіе: «Хруса уединеннаго слово историческо
объ обрътеній пречестнаго креста и о воплощеніи Божіи, богословство и повваза кресту» (Рук. Рум. муз. ССССХХХVІІ, л. 360 -381. Востоковъ. Описаніе,
701—702. Рукоп. Моск. дух. Акад. № ½1/466. Волок л 254. Рукоп Моск. дух.
Акад № ½1/629. Волок. 39—67. Рук. Моск. Епърх. библ. № 26 л. 63—85). То,
что у насъ въ XVI в. связано было съ пменемъ «Хруса уединеннаго», то на самомъ дълъ принадлежитъ монаху Александру. Однако Минь, издавшій сочиненія
монаха Александра, отказывается за отсутствіемъ какихъ либо историческихъ свидѣтельстъ объ этой личности опредѣлить-кто такой быль этотъ монахъ Александръ, а также и умалчиваетъ о времени его жизни. Въ подлинникъ Хрусова
повъсть обозначается: 'Алеξфуброго моуфуют доуос еїс тту ебресту тоо тимого кай
Сшотогоо отогрод. Цитата Даніпла соотвътствуетъ своему подлиннику. Мідпе

<sup>156—231).</sup> Сділання митр. Даніпломъ выдержка изъ посланія имфетъ значительным отступленія отъ подлинника. Помимо расположенія словъ, отличнаго по містамъ отъ подлинника, въ цитаті даніпла паходятся пропуски и замівна одного слова другимъ, отъ чего происходитъ темнота смысла, очень замівная въ приведенномъ мість. Такъ выраженіе цитаты Даніпла «об'єма вещьма знаемъ», т. е. І. Христость, вовсе непонятное само по себі, проясплется только по сравненію его съ подлинникомъ, га вмібсто «об'єма вещьма» стопть: єν δυсі таїς фύσεσι γνωριζόμενος. т. е. въ двухъ естествахъ познаваемый (христосъ). Русскій древне-печатный свитокъ въ данномъ случаї боліве приближается къ тому чтеню, какое находится у м. Даніпла и значить, также далекъ отъ подлинника, какъ первый (соборникъ 1642 г., 169. Іоаннъ Сакеллій. 'Єк тыν йνεκδότων τῆς πατμιακῆς βιβλιοθήκης 'Επιсτολή Συνοδικὴ τῶν ἀγιων καὶ сєπτῶν τῶν ἐικόνων. Αθηνητιν. 1864 σελ. 24—25. καὶ πρόλογος.

обратится» <sup>1</sup> и двухъ отрывковъ изъ словъ неизвѣстныхъ авторовъ, одинъ изъ слова на предпразднество Благовѣщенія Пр. Богородицы, другой на рождество Христово. Послѣдняя серія доказательствъ, приводимыхъ Даніиломъ, заимствуется имъ изъ круга книгъ церковно-богослужебныхъ и житій святыхъ. Сюда относятся церковныя пѣснопѣнія-творенія разныхъ авторовъ Іосифа пѣснописца, Өеофана, блаженнаго Козьмы, Льва деспота и Іоанна Дамаскина и два отрывка, одинъ изъ пролога отъ одиннадцатаго октября, другой изъ синаксаря на великую субботу <sup>2</sup>.

Второе положеніе пятаго слова сосредоточивается на изложеніи и обоснованіи православнаго ученія о томъ, что І. Христосъ по своей человѣческой природѣ есть истинный человѣкъ со всѣми особенностями природы послѣдняго. Доказательства присутствія человѣческаго естества въ І. Христѣ Даніилъ заимствуетъ изъ разсмотрѣнія всей земной жизни Спасителя. Въ первой части слова имъ перебираются всѣ болѣе или менѣе выдающіеся факты жизни Спасителя на землѣ, характеризующіе его какъ полнаго и совершеннаго человѣка со всѣми проявленіями Его человѣческой природы. «І. Христосъ, говоритъ Даніилъ, и родися, и пеленами повися, и въ яслѣхъ положися, и млекомъ питѣся, и сосцы сцалъ, и обрѣзапіе пріялъ, и ядѣ, и спалъ, и постился, и взалкалъ, и надъ Лазаремъ прослезился, и на жеребятіи скотіи сѣде....., и ятъ отъ

Ратг. curs. compl. ser. graec. t. LXXXVII, р. 4025—4028. Хрусова повъсть, напечатанная въ великихъ минеяхъ четыхъ митропол. Макарія Сентябрь., 14 ч. вып. II, 684—713. Пазваніе повъсти Хрусовою скоръе всего произопіло изъ испорченнаго чтенія заглавія, какое она вмъетъ въ своемъ датинскомъ тексть. Тамъ она обозначается: «de cruce».

¹ л. 164—165. Это слово есть ни что иное, какъ формула отреченія отъ разныхъ заблужденій, употреблявшаяся въ XVI в. при обрядѣ присоединенія къ православію иновърующихъ изъ христіанъ и преимущественно изъ армянъ. Какъ имѣющее въ одно и то же время в обрядовое и догматическое значеніе, это слово носило въ древности, какъ свидѣтельствуютъ рукошисные памятники (Рук. МоскСин. библ. № 377/2,0XVI в. л. 134—137, № 378/200 л. 470—478. Горскій Невоструевъ. Оздѣлъ III, часть І. 212 - 213. 233.), болѣе соотвѣтствующее названіе чина. На греческомъ языкѣ оно извѣстно подъ названіемъ: 'Аπόταξις τῶν αἰρετικῶν ἀρμενίων. Минь пріурочиваетъ его Исааку католикосу Армянскому и видитъ въ немъ особый отдѣлъ его сочиненія: Narratio de rebus Armeniae. Patrolog. сизыв complet. ser. graec. tom. СХХХІІ, рад. 1237—1257—1266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. № 197, л. 191, 192—193. Старопечатный (1641—1644) прологъ, изд. въ Москвъ, за мъсяцъ Октябрь. 187—188.

беззаконныхъ мужей, и по главѣ тростію біенъ, и заушенъ». Эти соображенія Даніила не суть въ строгомь смысл'я самостоятельныя доказательства авгора, а суть обобщение тахъ мыслей, которыя даны въ следующихъ ниже доказательствахъ церковныхъ авторитетовъ. Говоря о полноть человъческой природы І. Христа, митрополитъ разширяетъ ея значеніс и приписываетъ человъческой природь І. Христа присутствіе въ ней и чисто духовныхъ свойствъ человъческой природы. Полная человъческая природа 1. Христа, разсматриваемая какъ съ физической, такъ и съ чисто-духовной стороны ея, тымь самымь не допускаеть и мысли о какой бы то ни было призрачности въ ней человъческой природы. Вотъ собственныя мысли Даніила о человъческой природь І. Христа, въ подтверждение которыхъ приводится имъ громадное число доказательствъ. Доказательствами, какими здесь пользуется авторъ, служать у него прежде всего изреченія св. писанія, въ большинствъ случаевъ взятыя въ создинении съ различными святоотеческими толкованіями. Сюда относятся слова св. апостола Павла 1 и пять евангельскихъ изреченій въ связи съ разными толкованіями ихъ, а именно: два толкованія на евангеліе Матоея на 37—38 ст. XXVI гл. 2 и II гл. на 19-20 стихи, зодно толкованіе на

¹ Рпмл. 8, 3—4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. № 197 л. 125. Приведенное здѣсь толкованіе принадлежитъ Өеофилакту Болгарскому. Снес. Благовѣстникъ или толкованіе блаж. Өеофилакта, архіеп. Болгарскаго, ч. 1. Казань. 1855 г. 466—467. Толкованія Феофилакта Болгарскаго были чрезвычайно распространенными въ древней России. Распространенность толкованій блаж. Өеофилакта сдѣлала то, что древне-русскіе книжники, подъзуясь его толкованіями, не считали для себя нужнымъ указывать имя приводимаго толкованія признавая это излишнею подробностью. Точно также поступаєть въ отношеніи толкованій Өеофилакта Болгарскаго и митрополитъ Даніплъ. Онъ рѣдко указываетъ имя Феофилакта Болгарскаго. хотя постоянно приводитъ у себя его толкованія, обозначая ихъ просто «толкованіями». О толков. Феофилакта Болгарскаго см. у Горскаго и Новоструева. Опис. рук. синод. бябл. Отд. 11, ч. 1 стр. 125—140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> д. 123. Приведенное на это мъсто евангелія Матеея толкованіе заимствовано паъ такъ называемаго учительнаго свангелія. См. евангеліе учительное, паданное ві. Москвъ при патр. Іоснобі 1652 г. поученіе въ недблю по Рождествъ Христовъ слов. 63, стр. 458. Учительное евангеліе имъло самое широкос приложеніе въ древней Руси. Оно было настольною книгою каждаго енископа и весьма многихъ священниковъ. Самое названіе, которымъ оно обозначалось въ то время, до нъкоторой стелени подтверждаетъ это. «Поученія избрана отъ св. евангелія и отъ

евангеліе Марка XIV, 33—34 ст. <sup>1</sup>, одно толкованіе на евангеліе Луки II гл. 27 ст. <sup>2</sup> одно толкованіе на евангеліе Іоанна II гл., 19—22 <sup>3</sup>

многихъ божественныхъ писаній, глаголема огь архіерея изъ устъ во всякую недълю па прученіе христоименитемъ людемъ» (Рук. Ими. публ. библ. F 1 № 194 л. 1. Рук, той же библ. F. 1 . № 216, изъ собр. гр. Толсгаго отд. 1 № 320), такь называлось оно въ то время. Учительное евангеліе есть переводъ съ греческаго языка. Къ сожально и до сихъ поръ подлинникъ его не изданъ. Но своему марактеру учительное свангеліе въ большей части не самостоятельное произведение а есть плодъ заимствованія изъ разныхъ святоотеческихъ толкованій, особенно изъ толкованій Златоуста. Для знакомства съ подлиннымъ греческимъ текстомъ учительнаго евангелія, принадлежащимъ королевской Туринской библютек в, можеть служить описание ел: Codices manuscripti bibliothecae Regii Tauriensis Athenae 1749. 247. Codex CLXIV. На славянскомъ язык'й толковое евангеліе выдержало два перевода. Одинъ сдъланъ былъ, какъ свидътельствуютъ ифкоторыя рукописи, Рук. Ими. Публ. бил. F, 4 № 206 л. 1) 1343 года. или. что болке въроятно-1407 года (Рукоп. Имп. Пуб. биб. Г. 1, № 222), другой—1471 (Рук. Имп. публ. биб. F. 1, № 194). Однимъ изъ переводчиков в учительнаго евангелія называють Копстантина, философа Костенского (Горский и Повоструевъ. Опис. Рук. спп. биб. отд. И, кн. 2, 669-670. 657-658. 667. А. Поповъ. Обзоръ хропографовъ русской редакціи 46). Разность между обоими славянскими переводами толковаго евангелія очень незначительная. У Даніпла не замічается предпочтительнаго отпошенія къ одному изъ переводовъ толковаго евангелія. Въ его соборникь есть мъста, которыя буквально тождественны, какъ оказалесь послъ сдъланныхъмною сравненій съ древибійшим переводомъ толковаго евангелія (1343—1407) (Ср. рук. Имп. публ. биб. Г. 1 № 522 л. 74—78 п рук. той же библ. Г. 1, № 206 л. 32—35). Съ другой сторопы у Дапінда находятся міста запиствованныя цав толковаго евангелія въ его поздивійшемь переводь 1471 г. (Рук Ими. Пуб. биб. F 1, 522, л. 193 п рук. той же бабл. Г. 1, № 194 л. 69-70.) Очевидно подъ руками Данівла паходилось два перевода толковаго евапгелія и при разновременности составденія своего соборника онъ нользовался то тімъ, то другимъ нереподомъ. Учительное евангеліе выдержало цісколько печатныхъ цаданій въдревней Россіи. Я пользовался изданіемъ 1652 г.

- <sup>1</sup> 125—126. Находящееся эд'ясь толкованіе заимствовано у Ософилакта Болларскаго, Благов'ястникъ ч. II, 216—219.
- <sup>2</sup> л. 127. Толкотавіє того же Ософилакта. Чтеніє толкованія у м. Даніма испорченное. То выраженіе, котороє въ современномъ воданіи относится къ жепщинт, и въ которомъ она называется лицомъ безхитростнымъ и простымъ, у м. Даніма ощибочно относится къ человъческому естеству І. Христа, отчего первал часть приведеннаго имъ толкованія является лишенною смысла. Благовъстникъ ч. III. 169.
- з л. 122. Приведенное толкованіе взято у Ософилакта Болгарскаго. Въ немъ есть лишнія выраженія противъ современнаго изданія толкованій Ософилакта. Такіе эпитеты, какъ «все нечьсте,» «или прокляте», какими, по чтенію Даншла, толкователь награждаєть еретиковъ, вовсе не находятся въ современномъ изданін твореній блаж. Ософилакта. Благовъстникъ, издан. Казан. Акад. ч. 1V, 68—70.

и наконецъ одно толкованіе на изреченіе св. апостола Павла изъ посланія его къ Евреямъ II, 14 ст. <sup>1</sup> За евангельскими и апостольскими изреченіями у Даніила слѣдуютъ свидѣтельства св. отцевь: Василія Великаго <sup>2</sup>, Іоанна Дамаскина <sup>3</sup>, Симеона новаго богослова <sup>4</sup>,

- 2 л. 126. Свидътельство св. Василія В., какъ цитируєть Даніиль, взято нав посланія его къ Запольскому епископу. Между паданными сочиненіями Василія В- посланія съ такимъ названіемъ я не встрѣтилъ. Migne, patr. curs. comp. ser. graec. tom. XXXII. S. Basilii Caesariens. t IV.
- 3.1. 185—186. Переводъ пом'вщеннаго зд'ясь отрывка изъ слова І. Дамаскина "λόγος ἀποδεικτηκὸς περὶ τῶν ἀγίων καὶ сеπτῶν εἰκόνων πρὸς πάντας χριστιανοῦς καὶ πρός τὸν Βαςειλέα Κονσταντίνον τον Καβαλῦνον καὶ πρὸς πάντας αἰρετικους, прекрасный, совм'вщающій въ себ'в удобононятность и строгое соотв'яствіе подлининку. Мідне, Patrol. curs. compl. ser grace. tom. XCV, S. J. Damasceni tom. II, р. 317—318. Митр. Данінлъ твореніями Іоанна Дамаскина пользовался несомн'єнно въ перевод'є Іоанна Экзарха Болгарскаго, списокъ котораго, собственноручно сділанный Даніиломъ, сохранился и до настоящаго времени. Рук. Моск. дух. Акад. № 135/490. См. Іоаннъ, Экзархъ Болгарскій, Калайдовича.
- 4 л. 181. Извлеченіе изъ слова св. Симеона сд'блано не совс'в удачно въ грамматическомъ отношенія. Зд'бсь не достаеть подлежащаго. Извлеченіе изъ слова сд'блано слишкомъ отрывочно. Прен. отца нашего Симеона, новаго Богослова, игумена и пресвитера, бывшаго отъ ограды св. Мамонта, словеса з'бло полезная,» Изд. Козельской пустыни. М. 1852, 35. Мідне, patr. curs. compl. ser. graec. tom. СХХ Oratio VII. De labore spirituali et cet. p. 355. Въ посл'єднее время редакція

і л. 127. Трудно съ достов врностію опредвлить имя автора этого толкованія въ виду того, что ни у одного изъ изв'єстныхъ святыхъ отцевь-толкователей не встръчается того толкованія, какое помъщено митр. Даніцьомъ. Вь сводномъ полкованія Новаго Завіта сгруппированы толкованія всіхъ замічательныхъ греческих в экзегетовъ, и здъсь такимъ образомъ не представляется особенныхъ трудностей отыскать ими толкователя. По сводному толкованию Новаго Завъта скоръе всего въ приведенномъ толкованіи Даніила можно видъть мысли Златоуста. Нужно замътить, что переводъ толкованія, помъщенный Даниломъ, едва понятенъ по своему вившиему грамма ическому построеню. Cramer Catenae graecorum patrum in novum testamentum, tom VII, in epistolas. S. Pauli ab Timotheum, Titum, Philimona, et ad Hebraecs. Ovonii 1844 рад. 408-409. Бесъды Златоуста на посланіе ап. Навла къ Евреямъ, перев. при С. П. Б. Духов. Акад. стр. 75, Толкованія на Дъянія и апостольскія посланія м. Даніиль браль изъ толковаго апостола, который становится извъстнымъ въ Россін еще съ ХШ в. Горскій и Невоструевъ. Опис. рук. Моск. Син. библ. отд. И, ч. 1, 141-154. Этотъ древній толковый апостоль далеко несходень сътьмь, какой переведень быль въ XVI в. преп. Максимомъ Грекомъ. Въ древнемъ толкогомъ апостолт толкованія книги Діяній Аностольскихъ доведены были только до XIII главы. Максимъ Грекъ продолжиль переводь толкованій на Дъянія апостольскія съ ХІІІ гл. и до конца. Данішль пользуется, гдів то бываеть нужно, об'єшми редакціями толковаго апостола какъ древнею, такъ и въ переводЪ Максима Грека.

Григорія Миритскаго <sup>1</sup>. Посл'єдній отд'єдъ свид'єтельствъ, заимствованныхъ изъ житій святыхъ, состоитъ изъ отрывковъ: изъ сказанія «о чудес'єхъ Пресвят. Богородицы, иже пречинконою ея сод'єяся, еже римляныни обыкоша паршіатися», <sup>2</sup> изъ житія св. Пларіона Меглинскаго <sup>3</sup> изъ пролога въ день обр'єзанія І. Христа <sup>4</sup> и наконецъ изъ житія и пролога св. Евгихія, патріарха Константинопольскаго <sup>5</sup>.

Но настаивая на мысли ополноть человъческой природы І. Хри-Даніилъ въ то же время указываеть и на ся существенное отличіе отъ встать обыкновенных людей, состоящее въ отсутствін въ ней всякаго граха. Мысль о безграшной по человачеству природа

Душенолезнаго чтенія при содійствін ен. Ософана ділаєть новый переводъ івореній св. Симеона на чисто русскомъ языків. Творенія св. Симеона поваго Богослова встрічаются въ рукописяхъ XV в. Онис. рук. Син. библ. отд. П. ки. 2, 434—448,

<sup>1</sup> л. 181. Сочиненіе Григорія Миритскаго или Амиритскаго въ древий славинских списках (Рук. Ими. пуб. биб. изь собранія Толстаго отд. 11 № № 40. 207, 401; рук. Царск. № 93, 264, 614, Упдольск. № 247 и 248, Клудова № 204, 196 и 238, Рук. церковно-археол. муз. при Кіевск. акад. № 172 и мпог. др.) соединяется съ именемъ одного и того же автора, между тѣмъ какъ подлиникъ его соединяется съ именемъ не Григорія Амиритскаго, а Григентія Тефранскаго. Такое разнорѣчіе въ названіи автора одного и того же сочиненія, объясилется тѣмъ, что и у Грековъ св. Григорії обозначается то тѣмъ, то другимъ именемъ. Издатели сочиненія Григорія-Галландъ, Фабриції и Міць одинаково называють его Григентіемъ Тефранскимъ. Сочиненіе, о которомъ идетъ рѣчь и изъ которато Данійлъ сдѣлалъ кратиую выдержку, издано съ слѣдующимъ точнымъ названіемъ: Той є́у су́юіς Грруєуті́ой фруєтіско́той усуоне́уой Тефрфу, διάλεξις μετὰ Ἰουδαίοй Εοβῶν. Мідпе, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. LXXXXI, 621—784.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 131—133. Сказаніе о сей икоп'є было п'єкогда папечатано и чтеніе его почти тождественно съ т'ємъ, какое находится у Даніпла (старопечатный сборникъ 1642 г. л. 232—280. 276—280. Соборникъ 1647, ст. 337. Подлинникъ сказанія напечатавъ у Ламбеція. Реті Lambetii Hamburgensis commentariorum de augustissima bibliotheca Caesarea Uindobonensi, liber. octavus edit altera studio et opera Adami Francisci Kollarii, р. 692—713 Сказаніе встрѣчается въ рукописяхъ XV в. Горскій и Невоструевъ. Опис. Рук. Синод. биб. II, 2, 635 № 2 \*\* 1. 261—291.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> л. 165—169. Авторомъ житія св. Иларіона Меглинскаго, жившаго 1018—1186, былъ Евфимій, патр. Терновскій. Поповъ. Обзоръ хронографовъ русскій редакціп, вып. второй. М. 1869 г. стр. 34—36. Оно нопало и въ русскія лътониси. П. С. Р. Л. т. ІХ. Житіе представляєть Иларіона состязающимся съ Армянами и Машихеями, это значить съ Павликіанами и Богомилами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 173—174. Сн. Старопечатный 1641—1644 прологъ Япварь ч. 1, 378.

в. з. 169—170. Св. Старопечатный 1641—1644 прологъ Апръль, 199—200.

I. Христа высказана митрополитомъ очень кратко и аргументируется только свидътельствомъ св. Кирилла арх. Александрійскаго 1.

Такою же краткостью изложенія аргументаціи отличается и другая мысль Даніила о томъ, что страданія, воспринятыя І. Христомъ, были восприняты имъ по человічеству, а никакъ не по Божеству. Эта мысль есть, собственно говоря, простой логическій выводъ изъ изложеннаго ученія о воплощеніи І. Христа, какъ полнівищемъ и дійствительнівшемъ воспріятіи Имъ всей человіческой природы. Въ подтвержденіе своей мысли о страданіяхъ Спасителя, совершенныхъ Имъ по человічеству, Даніилъ ссылается на толкованіе св. Григорія Нисскаго на Діянія Апостольскія (П, 25—29) 2,

Третье положеніе слова о воплощеніи состоить въ паложеніи и обоснованіи прав. ученія о плоти І. Христа, разсматриваемой въ два различные періода земной жизни Спасителя. Первый періодъ простирается до воскресенія І. Христа, второй начинается съ воскресенія Его и продолжается въ безконечно-вѣчное время. Извѣстно, Вассіанъ Косой пастанваль на мысли о нетлѣнности тъла Христова, простирая значеніе ея на всю положительно жизнь І. Христа. Дапіилъ здѣсь противоноставляетъ ему прав. ученіе о полнотѣ человѣческой природы, воспринятой І. Христомъ,

<sup>&#</sup>x27; л. 126. Даніплъ указываетъ, что опъ запиствовалъ приведенное здъсь свидътельство св. Кирилла изъ пятойнадесять книги на Іуліача св. Кирилла, не опредъля какого именно Кирилла. Но въ послъднемъ изданіи твореній Св. Кирилла Александрійскаго, съ именемъ котораго, какъ извъстно, связаны эти книга на Юліана, издании Миня насчитывается только 10 книгъ противъ Юліана, а не иятнадцать, какъ говоритъ Даніплъ. Въ виду того, что заимствованный митрополитомъ цитатъ слишкомъ кратокъ и есть только перифразъ священнаго текста, трудно точно опредълить мѣсто заимствованія. Та мысль, на которомъ въ данномъ мѣстъ ссылается Даніплъ, излагается св. Кирилломъ въ десятой книгѣ на Юліана. Мідпе, Patrolog. curs. compl. ser. graec. LXXVI S. Cyrilli Alexandrini tom. IX p. 965—966.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 193—194. Толкованіе св. Григорія взято изъ слова его противъ Евномія. Переводъ толкованія правильный. Статег, Calenae graecorum patrum in novum testamentum tom. III, ін acta S. apostolorum pag. 45. Толкованіями на Дъянія апостольскія митрополитъ въ данномъ случав пользовался несомивнно въ переводъ Максима Грека. Сдъланныя сравненія сткрывають, что чтеніе процитованныхъ Даніпломъ мъстъ буквально тождественно съ тъмъ чтеніемъ ихъ, какое находится у Максима Грека. Ср. рук. Имп. пуб. библ. F. 1 № 522 л. 188—190, съ одной стороны и руконись той же библ. F. 1 № 82, изъ собр. Толстого отд. I, № 297 л. 22—24 съ другой.

а слав, и тавиности ен по существу. Излагая такое ученіе, митрополить имбать въ виду то самое твло І. Христа, которое было носителемь Божества за періодъ времени, предшествовавшій воскресенію Спасителя. Но мивніе Вассіана было отчасти и вврпо, если
только значеніе его будеть ограничено временемь земной жизни
І. Христа посав воскресенія Его, когда плоть Христа по существу
измінилась и дійствительно сділась нетлівнною, т. с. такою, какою
именно представляль ее Вассіань. Такимь образомь Даніилу пеобходимо было точніве опреділить прав. ученіе о плоти І. Христа и
сділать разграниченіе періодовь времени, когда она была иною,
чёмь какою стала впослідствіи.

За исходный пунктъ своихъ мыслей Даніилъ береть тотъ фактъ изъ земной жизни Спасителя, который и послужиль темъ моментомъ, когда плоть І. Христа дійствительно получила новую природу, во многомъ отличную отъ обыкновенной человъческой плоти, когда именно она сделалась нетленною. Фактъ этотъ есть смерть и затыть воскресеніе І. Христа. Послів смерти Спасителя тъло Его, положенное во гробъ, «не видя истлънія», а по воскресеніи оно, по словамъ Даніила, стало «не таково, якоже впрость всими видимо би, ибо Господне тило по воскресеніи духовно би, и топко, и всякаго дебельства кромъ». Настаивая на томъ, что илоть I. Христа послів Его воскресенія получила иную природу, сдвлалась истленною и безсмертною, для которой уже потеряли значеніе препятствій ограниченія пространства и времени и т. под., Даніилъ твиъ не менве не хочеть этимъ сказать того, что она потеряла всв свойства человвческого твла. Онъ напротивъ согласно вполив съ православнымъ ученіемъ объ этомъ предметв утверждаеть, что хотя «тъло Его (Христа) не таково, якоже впростъ всими видимо би», по тимъ не мение оно «тожде страдавшее воста». Высказанныя авторомъ мысли о природ'в плоти Христовой въ разпые періоды пребывація Искупителя на земль аргументируются но обыкновенію обширнымъ рядомъ доказательствъ. Сюда прежде всего относятся разнаго рода толкованія, взятыя въ соединснія съ твми или другими текстами свящ, писанія. Таковы толкованія на евангеліе Іоанна 1 ст. XX глав. и па 5 ст. XVII гл. 1, на еван-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 128—129. Толкованія принадлежать Өеофилакту Болгарскому. Благогов'я тов'я тов'я ч. IV, 460—461.405.

геліе Луки XXIV гл. 13—16 1, два повыя толкованія на евангеліе Іоанна, а одно на 16—17 ст. XX гл. 2, другое—на 26—27 ст. XX гл., посліднее соединено въ свою очередь съ двумя разнородными комментаріями, именно толковаго евангелія и Өеофилакта Болгарскаго 3, два новыя толкованія учительнаго евангелія 4, два толковенія Златоуста: одно изъ бесіды его на первые стими первой главы дізній апостольскихъ 5, другое изъ бесіды его на 29—31 ст. П гл. той же книги 4, и пакопець посліднее толкованіе блаж. Өеодорита епископа Кирскаго на СVIII псаломь 7. Точно также у Даніила представленъ здісь довольно общирный отділь доказательствъ, заимствованныхь изъ круга церковныхъ піснопівній. Туть имъ приводятся ніскоторыя піссни изъ канона въ великую субботу, стихиры, світильны и проч.

Повидимому совершенно особнякомъ стоять въ пятомъ словъ историческія сказанія о разныхъ ересяхъ. Но болѣе глубокое изученіе ихъ содержанія приводитъ къ инымъ выводамъ. Вь этомъ видѣнъ ни болѣе ни менѣе какъ особый полемическій пріемъ автора. Сказанія о разныхъ ересяхъ, какія онъ помѣстиль у себя, являются для него повыми обвинительными актами, если такъ только можно выразиться, противъ своего противника Вассіана Косаго. Слѣдующія сказанія о ересяхъ находятся въ словѣ о вонлощеніи:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 195—196. Толкованіе Өеофилакта Болгарскаго. Благов'ястинкъ. ч. III 411—412.

 $<sup>^2</sup>$  л. 199—200. Толкованіе припадлежитъ Оеофилакту Болгарскому. Благовъстникъ, ч. IV, 467.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> л. 198. Сп. Учительное евангеліе 1632 г. слово 14, 107—108. Благовіст. ч. IV, 473—474.

<sup>4</sup> Рук. № 197 л. 128. Сп. Учительное евангеліе 1652 г. 394, 149 об.

<sup>5</sup> л. 200—201. Чтеніе толкованія Златоуста, какь опо находится у Данила, довольно темно для попиманія и не вездів соотвітствуєть современному переводу. Бес'єды Златоуста па Діяпія апост. нер. при С. П. Б. акад. т. І, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> л. 194—195. Цитатъ теменъ по смыслу и не вездѣ соотвѣтствуетъ современному переводу и подлиннику. Бес. Злагоуста на Дѣяшя апост. 109. Cramer Catenae graecorum patrum in novum testamentum tom. III, 47—48.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> л. 130 Толкованіе по мыслямъ не представляєть уклоненій отъ современнаго перевода твореній блаж. Осодорита. Творенія блаж. Осодорита, си. Кирскаго. М. 1856 г. ч. III, 254—255. Возможно, что Даннять воспользовался здісь толкованіемъ Осодорита въ древнійшемъ переводії его толкованій на псалмы, бывшемъ въ употребленіи на Руси еще въ XI в. Отчеть Импер. Пуб. библютеки за 1852 годъ. С. П. Б. 1853, 24.

св. Епифапія Кипрскаго о мапихейской ереси <sup>1</sup>, Тимовся, пресвитера Копстантинопольскаго, о той же ереси <sup>2</sup>, сказанія того же Тимовея и о другихъ ересяхъ, именно о Маркіанской ереси <sup>3</sup>, о еретикѣ Василіѣ Египтянинѣ <sup>5</sup>, о Валентинѣ <sup>5</sup>, и «о Іуліанстѣй ереси <sup>6</sup>, блаж. Өеодорита о евтихіанѣхъ, <sup>7</sup>. наконецъ сказаніе пеизвѣстнаго «о нетлѣнно минтелехъ» <sup>8</sup>. Знакомство съ содержаніемъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 174. По мыслямъ сказаніе д'війствительно принадлежить св. Епифанію. Твор. св. отецъ, изд. при Моск. дух. акад. т. XLVI. Творення Епифанія Кипрскаго ч. III стр. 241—301. 280...

<sup>2</sup> л. 172. Но словамъ Тимооен Манихен не допускали мысли о принатів І. Христомъ д'ійствительной илоти челов'яческой и счатали ее призрачной: «но яко миети ругаются», какъ читается у Данила. Чтеше это неправильное. Съ подминивка (ψς δόκησιν διασύρουσι) должно сказать: по какъ призракъ поносятъ (разум'ветси тъло Христово) Migne, Patr., curs. compl. ser. graec. tom. LXXXVI. Thimothael presbyteri Constantinopolitam de receptione hereticorum p. 19—20.

³ Рук. № 197. л. 172. Посл'я дователи ел не признавали д'я біствительности воимощенія Сына Божія, а считали его за призрачное (τὸν Κύριον δοκήσι λέγει γενομέναι) Migne, t. LXXXVI р. 15—16.

<sup>4</sup> л. 172. По чтенію подлінника пужно сказать о Васплід'ї, который училь, что Христось быль безплотень (ἀσωματος), что Онъ нестрадаль, а вм'їсто него распять быль Симонь Киринейскій. Мідпе, t. LXXXVI, p. 17—18.

 $<sup>^5</sup>$  л. 172—173. Онь признаваль плоть Христа божественною и спесенною Имь съ небесъ, и что Христосъ прошель сквозь Марію Діву, якоже сквозь трубу вода ( $\dot{\omega}_{\varsigma}$  διὰ σωλήνου ὕδορ διὰ Μαρίας τῆς παρθένου διεληλυθέναι) Migne, t. LXXXVI р. 17—18.

<sup>•</sup> л. 171. Еретики этого рода учили, что «отъ соединенія Господню тілеси по всему образу петлілицу быти». Чтеніе несовсімь правильное и понятное. Съ подлинника должно сказать, что тіло І. Христа не только петлінню, по и несоздано (актютом). Мідне, і. LXXXVI рад. 57—58.

<sup>7</sup> л. 171—172. Они учили, что твло I. Христа было божественнаго происхождения (Осютсроу). Изложение учения Евтихіанъ дъйствительно принадлежитъ Өеодориту, по что касается до краткаго разбора, помъщеннаго Даниломъ непосредственио за изложениемъ учения, то опъ инсколько не соотвътствуетъ тому разбору, который дълаетъ Өеодоритъ. Мідне, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. LXXXIII, Theodoreti, episc. Cyprens. tom. IV. Compendium haereticarum fabularum pag. 430—438.

<sup>8</sup> л. 171. Эти еретики учили о петавиности твла Христова по существу. Сказаніе ввроитиве всего припадлежить тому же Тимооею, пресвитеру Константинопольскому. Сказаніями о ересяхъ различныхъ древнихъ авторовъ Данінаъ пользовался въ спискахъ ихъ, номвидавшихся въ ивкоторыхъ редакціяхъ Кормчихъ. См. Срезневскій. Свъденія и замітки о малонзвістныхъ и пензвістныхъ памятивкахъ. С.-ПБ. 1876 г. т. П. XLI—LXXX. Статьи о рукописныхъ Кормчихъ.

ученія ересей, сказанія о когорыхь приводятся въ словь о воплощеніи, приводить къ тому заключенію, что между тою разнородною, разновременною и разноименною серіею ересей, сказанія о которыхъ цитируются Данівломъ, существуеть глубокая внутренняя связьвск онк заблуждаются въ ученіи о плоти І. Христа и въ большей или меньшей степени соприкасаются съ лжеучениемъ Вассіана, а нѣкоторыя изъ нихъ, каково напр. евтихіанство или монофизитство. по своему логическому содержанію, почти составляють повтореніе того, о чемъ училъ Вассіанъ. Посл'я этого вполн'я становится понятною цель автора, поместившаго въ своемъ слове целый рядъ сказаній о ересяхъ. Онъ не хотіль ограничиться одною догмагическою стороною діла, онъ обращается въ частности на почву историческую и церковно-каноническую и, представляя у себя цільні рядъ изв'єстій о разныхъ ересяхъ, ясно даетъ тімь понять, что ученіе Вассіана не новое, что оно сходно съ древними, осужденными разсоборами ересями и заблужденіями, и разсматриваемое съ этой стороны оно само вполив есть ересь, которая не можеть быть терпима въ церкви и которая непремънно подлежитъ ся соборному осужденію.

Кром'в сказаній о ересяхъ у Даніила находятся еще сказанія и всколько иного рода. Сюда именно относятся: историческое скасказаніе о разбойническомъ Ефесскомъ собор'в и о четвергомъ вселенскомъ, Халкидонскомъ, собор'в, разсказывающее исторію этого собора, собиравшагося для осужденія Евтихіанской ереси, и историческая часть обличительнаго слова на Армянъ Іоанна Никейскаго (Исаака католикоса), которая содержить въ себ'в исторію отд'вленія армянской церкви отъ восточно-кафолической, сосредоточивающуюся на указаніяхъ тіхъ соборовъ, которыя проклинали ересь Евтихія, а сл'ід. и Армянъ, какъ удержавшихъ и продолжающихъ сохранять его ученіе г. Смысль этихъ сказаній и на-

т. д. 135—141. Исторія разбойническаго и вседенскаго Халкидонскаго собора передается зд'ясь сокращенніве того, какт она представлена вт печатномъ изданій діяній вседенских соборовъ. Д'янія вседенски, соборовъ, изд. при Каз. д. акад. 1863 г. т. Ш., 1—23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 133—135. Обличительное слово Армянъ принадлежитъ католикосу Исааку и историческая часть его, помъщенная здъсь, соотвътствуетъ XVII—XX главамъ его. Migne, Patrol. curs. compl. ser. graec, t. CXXXII, Jsaaci, Armeniae catholici, oratio 1, contra Armenios. p. 1213—1216.

значеніе ихъ у автора гізже самые, какія преслівдовались имъ и при изложеніи сказеній о ересяхъ. Исторія Халкидонскаго собора есть въ то же время исторія осужденія евтихіанства, ереси, съ которою весьма близко соприкасалось ученіе Вассіана Косого. И съ этой стороны она въ глазахъ митр. Даніила была въ то же время исторіею осужденія и Вассіановыхъ заблужденій. Совершенно тождественное значеніе для митрополита Даніила имізла и извістная историческая часть слова псевдо Іоанна Никейскаго воружавшагося противъ Армянъ, сохранившихъ взглядъ Евтихія на лице І. Христа и обратившихъ его въ основу віроисповідныхъ особенностей своей церкви.

Таково въ общихъ чертахъ содержание первой и вгорой частей слова Данила о воплощения.

Третья часть слова о воплощении, совершенно независимая по своей формь и содержанію отъ остальныхъ частей его, заключаеть въ себъ всъ черты пастырскаго поученія. Здъсь пастырь говорить объ обязанности каждаго христіанина заботиться о просвъщени своихъ ближнихъ истинами въры и нравственности и о нсправленіи ихъ, указываетъ, что эта обязанность лежитъ прежде и больше всего на пастыряхъ церкви, представляетъ презрительное отношение своихъ современниковъ къ своимъ пастырямъ, ихъ наставленіямъ и въ противовъсъ сему учить о важности и высотъ пастырскаго званія. Далье следуеть рядь обличеній болье или менъе общаго уарактера, несвязанных съ предшествовавшими мыпоученія. «Почто не плачемъ, яко много согръщихомъ, спрашиваетъ проповъдникъ, что яко несмысленіи младенци утъшаемся, и дрочимся, и смівемся, почто небрежемъ о цівломудріи и чистотв и о прочемъ благоразуміи двтей нашихъ, и рабовъ, и рабынь, и ниже мало печемся и скорбимъ о спасеніи братіи нашея, и что сія глаголю, ниже себе вімы что есмы, и како животь нашъ, по яко скотъ жируемъ отъ невниманія нашего помрачившеся.... Почто выше мъры утъщаемся и дрочимся?» Только что высказанныя обличенія сопровождаются прекраснымъ и живымъ наставленіемъ пастыря. «Поскорбимся самовольно во временнемъ семъ житіи, да візчно возрадуемся, такъ поучаетъ митрополитъ, юнъ ли еси, паче прилежно внимай, да измлада паучившися доброд втельнову житію, съ дерзновеніем в внидени въ радость Господа своего; старъ ли еси, много паче впимай, яко отшествіе твое близъ и безъ въсти конецъ: земледълатель ли еси, отъ сего паче внимай яко земная смертна и тлѣнна, будущая же безсмертна и безконечна; вдовецъ ли еси или паче вдовица, не люби утѣшатися и дрочитися, бѣжи отъ сихъ, яко отъ змія: овъ убо облазивыхъ женъ и дѣвицъ и другихъ доброзрачныхъ лицъ, ова же мужей и красоты юношьства, и прочихъ всѣхъ, и даже своихъ съ своими пребываній неполезныхъ; пнокъ ли еси, впимай о немъ же изшелъ еси да непогрѣшиши, ища пе тлѣнныхъ, презирай тлѣнная. Вси убо купно внимаемъ и старіи, и юніи, и раби, и свободніи воззримъ на будущая, приготовимъ путешественная, а другая напредъ послемъ, да тамо пришедъ готово обрящемъ, смерть близь, а конецъ безъ вѣсти....»Вь концѣ поученія находится увѣщаніе пастыря песодѣвать зла ближнимъ, взыскивать разума божественныхъ писаній и слѣдовать по стопамъ блаженныхъ и святыхъ отецъ.

Только что разсмотрѣнное слово о воплощеніи прежде всего поражаетъ обиліемъ содержащихся въ немъ свидітельствъ разныхъ отцовъ церкви, духовныхъ писателей и церковныхъ памятниковъ. Одно простое перечисленіе ихъ въ состоянін удивить всякаго, изучающаго это слово. Въ немъ насчитывается до ста всевозможныхъ свидътельствъ, между которыми попадаются очень общирныя и даже такія, которыя поміщены въ ціломъ своемъ виді, in texto. Если за критерій для оцінки им значенія въ смыслі богословской аргументаціи брать только содержаніе приводимых в свидівтельствъ, то нужно сказать, что у Даніила не встр'вчается ни одного лишняго свид втельства, всв они самым в существенным в образомъ подтверждають то, на чемъ настанваетъ митрополитъ, и такимъ образомъ вполнъ отвъчаютъ тому назначенію, предначертано имъ ихъ собирателемъ. Обиле свидътельствъ, равно какъ и обширность многихъ изъ нихъ дѣлаютъ положительно невозможнымъ разсмотрвніе, котя-бы то и краткое, содержанія каждаго свид втельства въ отдъльности.

По содержанію собственных разсужденій Даніила, равно какъ и по содержанію приводимых имъ аргументовъ слово о воплощеніи отвъчаетъ своей полемической цъли, направленной къ опроверженію лжеученія Вассіана Косого. Но въ опредъленіи степени доказательности и въскости сужденій играетъ весьма важную роль и формальная точка зрънія, установившаяся на тъ или другіе аргументы и заключающаяся въ большей или меньшей авторитетности самаго памятника, откуда черпаются доказательства. Раз-

сматриваемые съ формальной точки зрвнія приводимые въ словъ Даніила противъ Вассіана доводы им'єли для него не одинаковую силу убъдительности. Критически развитый умъ Вассіана вовсе не могь поддаться и убёдиться такими приводимыми въ написанномъ противъ него словъ аргументами, какъ выдержки изъ какой-то книги Іакова Жидовина, произведенія неизвістнаго выкрещенца изъ свресвъ, насильственнымъ образомъ обращениаго въ христіанство, или какъ церковныя песнопенія и отрывки изъ прологовь, равно какъ такія произведенія неизвістнаго автора и неизвістнаго времени, какъ Хрусова повъсть и под. Отсюда выводъ получается тотъ, что многія изъ свидітельствъ, на которыя ссылается Даніилъ въ опроверженіе Вассіана, являются и вовсе неубъдительными для послъдняго. Но отсюда далеко еще до того заключенія, чтобы слово Даніила о воплощеній не соотв'ятствовало и пе удовлетворяло своему предназначенію. Если въ немъ находится много данныхъ, не авторитетныхъ въ глазахъ Вассіана, то еще болве въ немъ помещено такихъ несомивнио основаній, какъ свидітельства и слова св. Аванасія Великаго, Василія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Іоанна Златоуста и другихъ отцовъ и столновъ всей вселенской церкви, предъ священнымъ авторитетомъ которыхъ съ благоговиніемъ долженъ быль прекловиться и скептическій умъ Вассіана. Точно также въ словъ Даніила о воплощеніи паходится вссьма обширный кругь текстовъ св. писанія, взятыхъ изъ евангелія и посланій апостольскихъ и соединенныхъ съ толкованіями ихъ, а это все такаго рода данныя, которыя должны быть вполив убедительными и даже обязательно убъдительными для всякаго христіанскаго ума, а слъд. для ума Вассіана Косого.

При общей оцѣнкѣ богословскаго достоинства слова митрополита Даніила о воплощеніи нужно имѣть въ виду и другую его
сторону—именно отношеніе его къ православному обществу. Преслѣдуя прямую полемическую цѣль м. Даніилъ въ то же время при
написаніи своего слова о воплощеніи не оставляль безъ вниманія
и цѣли охранительной по отношенію къ своей собственно-православной паствѣ. Потому-то онъ и далъ въ своемъ словѣ мѣсто
очень многимъ такимъ аргументамъ, которые могли дѣйствовать
убѣдительнымъ образомъ только на среду людей съ книжнымъ
образованіемъ, съ такимъ, на которомъ сформировался его собственный складъ воззрѣній. Читая слово Даніила, православные книжники, его современники, могли проникаться его доводами и не

только оставаться върными православію, но даже получали возможность и средства къ отраженію нападокъ со стороны либераловъ своего времени.

По своему предме ту пятое слово Даніила сходно со вторымъ словомъ Просвитителя Іосифа Волоцкаго і, касающимся также ученія о воплощенія. Но это сходство не идеть далье сходства въ темѣ слова. По своему содержанию слова Даніила и Іосифа о воплощени, какъ написанныя по различнымъ поводамъ, различны между собою и настолько, что между ними не можетъ быть и рѣчи о сравненіи ихъ между собою или тімъ боліве не можеть иміть міста разсужденіе о зависимости зд'єсь Даніила отъ Іосифа Волоцкаго. Но изъ того, что Іосифъ свое слово о воплощеніи писаль по поводу и противъ ученія еретиковь жидовствующихъ, а митрополить Даніиль писаль свое слово противъ лжеученія Вассіана Косого, еще не следуетъ, чтобы слово м. Даніила вовсе не приложимо было къ борьбъ противъ жидовствующихъ. Напротивъ въ общемъ учени о лицъ І. Христа Богочеловъка, въ отношени котораго особенно и заблуждались жидовствующіе, слово Даніпла могло имъть довольно широкое примънение. Равнымъ образомъ имъ съ пользою можно было пользоваться и противъ ереси Осодосія Косого, выродившейся на почвѣ жидовства, и имѣвшей съ нейне мало общаго во взглядь на лице Искупителя.

Что дъйствительно слово Даніила о воплощеніи не прошло незамъченнымъ современнымъ ему православнымъ обществомъ, боровщимся противъ остатковъ жидовствующихъ еретиковъ, и обществомъ ближайшаго къ нему времени, выступившимъ на борьбу съ новою ересью Өеодосія Косого, объ этомъ можно судить на основаніи нѣкоторыхъ сохранившихся до настоящаго времени рукописныхъ памятниковъ. Изъ нихъ между прочимъ видно, что русскіе книжники XVI в. въ затруднительныхъ случаяхъ, соприкасавшихся съ догматическимъ вопросомъ о воплощеніи, обращались къ слову Даніила, и въ немъ искали разрѣшенія и доводовъ для истиннаго пониманія догмата о воплощеніи, или аргументированія его въ духѣ истинно-православнаго ученія. Богатствомъ богословской аргументацій слово давало русскимъ книжникамъ возможность дѣлать изъ него извлечленія и сокращенія, достаточныя, по ихъ

Просъбтитель 119—147.

личному взгляду, для уясненія того или другаго возникавшаго недоразумѣнія въ ученій о тайнствѣ воплощенія. И до сихъ поръ сохранилось въ рукописяхъ не мало сокращеній и передѣлокъ слова м. Данінла о воплощеній, которыя имѣютъ нѣсколько отдѣльныхъ редакцій. Большая часть сокращеній слова Данінла относится къ срединѣ и ко второй половинѣ XVI в. судя по времени написанія рукописей, въ которыхъ сохраняются эти сокращенія.

# II. Седьмое слово, написанное противъ догматическихъ заблужденій жидовствующихъ.

Слово Даніила о воплощеніи только косвеннымъ образомъ относилось къ ереси жидовствующихъ. Между тёмь во время его святительства, какъ это было видно при обозрвини его біографіи, жидовствующіе продолжали еще существовать и довольно крупко держались въ современномъ ему русскомъ обществъ. Существование жидовстующихъ выпуждало Даніила на более деятельныя меры къ искоренению ихъ заблуждений. Дъйствительно митрополить хорошо понималь свой пастырскій долгь по отношенію къ заблуждающимся и дъйствовалъ на нихъ богословско-полемическими трудами. Отъ него осталось два слова, спеціально направленныя противъ главныхъ догматическихъ заблужденій жидовствующихъ. Послідніе, какъ извъстно, отрицали основной христіанскій догмать, именно искупленіе чрезъ воплощеніе Сына Божія, втораго Лица св. Троицы. Свой отрицательный взглядь на искупление и воплощение жидовствующіе мотивировали такого рода соображеніями, которыя старались обосновать на понятіяхъ о всемогуществъ и всесовершенств в Божіемъ, признавая актъ божественнаго искупленія человъчества чрезъ воплощение самаго Сына Божія несообразнымъ съ этими божественными свойствами. Зачимъ, говорили они, нужно было воплощаться самому Сыну Божію и терпікть страданія и самую смерть ради спасенія человька, когда Богъ, какъ Существо всемогущее, могъ во всякое время и другимъ простъйшимъ способомъ спасти Адама и его потомковъ отъ узъ гръха и діавола? Наконецъ, говорили жидовствующіе, Богъ могъ исполнить

свою искупительную миссію на землю пе непосредственно чрезъ своего Сына, а пославши на землю только одного изъ своихъ пророковъ и вообще праведниковъ. А если допустить, что Христосъ воплотился и пострадалъ для того, чтобы только такимъ видомъ искупленія перехитрить діавола, то такой образъ Божественнаго дъйствія никакъ не можетъ быть согласимъ съ понятіемъ о Немъ, какъ о Высочайшемъ п Совершеннъйшемъ Существъ 1. Настоящее ученіе жидовствующихъ и послужило для митрополита Даніила историческимъ поводомъ къ написанію имъ седьмаго и шестаго словъ соборника.

Сущность всёхъ возраженій жидовствующихъ противъ гаинства божественнаго воплощенія и искупленія сосредогочивалась на понятіи ихъ о нѣкоторыхъ божественныхъ свойствахъ, по ихъ представленію, находившихся въ противорѣчіи съ дѣйствіями Божества, проявившимися въ актѣ искупленія. Такимъ образомъ весь вопросъ сводился на теоретическую почву и вращался въ сферѣ опредѣленія способа пониманія нѣкогорыхъ свойствъ Божества. На ту же самую почву становится и митр. Даніилъ въ своей полемикѣ противъ жидовствующихъ. Опъ также начинаеть свои разсужденія съ разсмотрѣнія различныхъ свойствъ Божественнаго существа, проявившихся въ актѣ искупленія.

Такъ седьмое, довольно общирное 2, слово своего соборника Даніилъ посвящаетъ разсужденію о премудрости ссмотрѣнія Господня вочеловѣченія: яко премудростію прехитри злаго хитреца діавола, да вся вѣрующая въ опь спасе и спасаетъ.» Ученіе о премудрости Божіей, на которомъ останавливается митрополитъ въ опроверженіе жидовствующихъ, сильно подрываетъ собою возраженія послѣднихъ. Жидовствующіе при отверженіи искупленія п воплощенія ссылались на совершенство и всемогущество Божіе. Теперь имъ Дапіилъ отвѣчаетъ ученіемь о совершени вішей премудрости Божіей, самый послѣдовательный выводъ изъ котораго будетъ слѣдующій. Премудрость Божія, какъ всесовершенпая, коль скоро допустила совершиться искупленію въ той, а не иной формѣ, то значитъ совершившаяся форма искупленія въ видѣ воплощенія Сына Божія съ точки зрѣнія разсмотрѣнія божественныхъ

¹ Просветитель, 175-176. 179-180. 120-121. 78. 91. и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. М. Д. А. 197 л. 215—238.

совершенствъ и въ частности Божественной премудрости и есть самая лучшая, незаключающая въ себъ никакаго противоръчія понятію о Богъ, какъ о всемогущемъ и всесовершеннъйшемъ Существъ. Такова общая идея седьмаго слова Даніила.

Въ словъ о премудрости Божіей митрополить развиваетъ частные взгляды на ея проявленія и даеть въ немъ не мало своеобразныхъ, характерныхъ чертъ для опредъленія понятія о Божественной премудрости.

Первая часть седьмаго слова, занятая собственными разсужденіями митрополита, довольно кратка и въ содержаніи ея находятся только двѣ главныя мысли. Первая съ догматическимъ характеромъ, тѣсно соприкасающаяся съ общимъ предметомъ слова, подлежитъ разсмотрѣнію вмѣстѣ и параллельно съ обозрѣніемъ второй части слова. Что касается второй ея мысли, въ которой развивается ученіе о необходимости и широкой религіозпо-нравственной пользѣ изученія божественныхъ писаній, то она уже входила въ разсмотрѣніе въ отдѣлахъ, соотвѣтствующихъ характеру ея содержанія.

Цель, по которой Богъ определилъ совершиться въ той, а не въ другой формъ искупленію человьчества, скрывается въ предвъчномъ совътъ Божественномъ о необходимости побъды надъ діаволомъ. По взгляду Даніила, премудрость, явленная І. Христомъ въ воспріятіи Имъ человіческаго естества и направленная Имъ противъ діавола, есть въ нівкоторомь смыслів возмендіе съ Его стороны тему, кто некогда также воспользовался хитростію для того, чтобы прельстить первыхъ людей. Если діаволъ для своей позорной цели употребиль хитрость, то и Богь съ своей стороны въ своемъ предвъчномъ совъть предопредълилъ спасти человъка тъмъ же именно способомъ; но какъ Богъ въ то же время есть всемогущее и премудрое Существо, то Онъ естественно превзощель своего врага, и это темъ более, что цель, съкоторою Богъ «прехитри злаго хитреца діавола», была діаметрально противоположна дбиствію злаго врага, соблазнившаго перваго человъка: «вельми паче Господь ухитрилт есть наих (діавола) за животъ и спасеніе всёхъ». Свою мысль о прехитрівній Богомъ діавола въ воплощенівмитрополить старается уяснить апалогическими примірами, заимствованными изъ ветхозавътной исторіи, и пользуясь, по его словамъ, Златоустомъ, представляеть приміры въ роді слівдующаго: «якоже евреями Фараона прехитри (Богъ), и поругася, ему и изведе

люди своя изъ работы египетскія, и яко же воплотився, прехитри діавола». А вотъ примѣръ, апалогическимъ образомъ уясняющій самый способъ «прехитрѣнія»: «ацѣмъ бо образомъ, говоритъ Даніилъ, ссылаясь на слова св. Ефрема, ловци творятъ рыбарямъ (нужно читать рыбамъ) черви на удицу возложши, извлачатъ изъ глубины рыбу, ухитряюще червемъ, такоже и Христосъ якоже на удици льщеніемъ червя, плотію Своею, прехитривъ улови діавола, и поругася ему, и изведе вся вѣрующая вонь отъ ада». Вотъ собственный взглядъ митр. Даніила на характеръ дѣйствія премудрости Божіей въ актѣ искупленія человѣка, проявившейся здѣсь въ «прехитрѣніи» и «коварствѣ», какой высказанъ имъ въ первой части слова.

Въ доказательство своихъ извъстныхъ мыслей Даніилъ по своему обыкновенію представляеть обширную группу святоотеческихъ и другихъ свидътельствъ. Подтверждая собою основную мысль слова, эти свидътельства тъмъ не менъе различаются между собою по своему содержанію и съ этой стороны требують разграниченія ихъ на отдільныя категоріи. Такъ именно одинъ рядъ свидътельствъ сосредоточивается на мысли о томъ, что для Бога позволительны и законны вообще хитрость и коварство, которыя нисколько такимъ образомъ не противор вчатъ безусловной высот в Его нравственныхъ совершенствъ. Сюда относятся свидътельства, заимственныя одно изъ голкованія Златоуста на евангеліе Матоея, другое изъ толковаго или учительнаго евангелія и третье скрытое авторомъ подъ неопределеннымъ названіемъ «отъ иныхъ книгъ.» «Не съ дерзновеніемъ преодолівати враговъ токмо такъ читается приводимое здъсь толкование Златоуста, но и еже съ удобствомо ихъ прельщати Божія силы достойно есть: сице убо и египтянъ о іудеохъ прельсти, и могій явствень оныхъ богатство въ руки евреямъ преставити, о тай и сълестію сіе повельниеть творити, еже неменьши иныхъ знаменій страшна Его предъ сопротивными сотвори». 4. Таже самая мысль находится и въ свидътельствъ тол-

<sup>1</sup> д. 230. Тодкованіе заимствовано из в щестой бесёды Златоуста на Матоея Оно слишкомъ отдаленно отъ современнаго перевода бесёдъ Златоуста, и о сходствъ того и другаго перевода можно только догадываться. Бесёды Златоуста на евангеліе Матоея М. 1838 г. 36. Толкованіями Златоуста на евангеліе Матоея Даніиль пользовался несомивню въ переводъ ихъ, сдъланвомъ Максимомъ Грекомъ. Р. и. п. б. F, I. № 522 съ одной стороны и Рук, той же б. F, I, № 420 съ другой: д. 97—99 ч. П. 74—75.

коваго евангелія. 1. Свидѣтельство Даніила «отъ иныхъ книгъ» составляетъ ни болѣе ни менѣе какъ только выдержку изъ просвѣтителя Госифа Волоцкаго 2. Здѣсь митрополитъ словами своего учителя защищаетъ свое положеніе о возможности прехищренія и коварства со стороны Божественнаго Существа методомъ историческимъ, заимствуя подтверждающіе его факты изъ ветхозавѣтной исторіи, гдѣ Богъ прехитрялъ Фараона, Саула, Іеровоама, Сисарру, Олоферна, Исава и др.

Представивъ доказательства въ пользу возможности и дъйствительности проявленія Божественной премудрости въ форм'ь прехищренія и коварства, митрополить даетъ еще особаго рода свидътельство, опредъляющее, почему именно избрана была та форма искупленія человічества, этого величайшаго проявленія Божественной Премудрости, искупленія чрезъ Сына Божія, а не кого либо другаго. Этой задачь какъ нельзя болье отвычаетъ цитуемый митрополитомъ отрывокъ «отъ книги св. и великаго Григорія, архіепископа Амиритскаго». Здісь на вопросъ еврейскаго законоучителя Ервана: почему Богъ для искупительной цъли не употребилъ ангела или архангела, св. отецъ отвъчаетъ: «аще бо ангельскимъ мучительствомъ было мірови спасеніе, иже огню и солнцу поклонишася человъки, и Валу (Ваалу) яко Богу преклонища кольни, хотяху ангеломъ поклонитися, яко Богомъ, и была бы послъдняя прелесть горши первыя. Нынъ же не тако, но убо сшедъ Слово Божіе и бысть человікть по всему, кромів гріха и проч. Даліве

J. 260—262 ★. I, 296—297.

<sup>— 262.</sup> ч. П. 3.

<sup>— 28—32</sup> ч. Ц, 284—285.

<sup>— 37—38.</sup> ч. I, 146—147.

<sup>— 333—337.</sup> ч. I, 171—175.

<sup>— 10--14.</sup> ч. I, 244—247 и множество другихъ мѣстъ. Сдѣланныя сравненія показываютъ буквальное тождество чтеній цитатовъ Даніпла изъ бесѣдъ Златоуста съ переводомъ ихъ Максима Грека, имѣющимся въ Импер. пуб. библіотекѣ въ спискѣ современномъ м. Даніилу.

<sup>4.</sup> л. 280 — 231. Си. Учительное евангеліє, старопечатное, 454. Этотъ отрывокъ изъ толковаго евангелія тождествененъ ст вышеприведенными словами толкованія Элеточета до буква ізности. Это объясняется тъмъ, что толковое евангеліе не есть самостолтельное произведеніе, а есть трудъ компилятивный, полный заимствованій изъ разныхъ предшествующихъ авторовь и особенно изъ твореній св. Златоуста.

³Рук. № 197 л. 227—230. Ср. Просвътитель слово 4, 176—179.

св. Григорій излагаєть исторію жизни І. Христа на зеилѣ въ самыхъ краткихъ чертахъ, сводя все къ тому, что діаволь въ воплотив-шемся Сынѣ Божіємъ не подозрѣваль присутствія Божества и удивляясь нерасположенности Его къ грѣху, а потому все болѣе и болѣе ожесточаясь, довелъ Его наконецъ до креста, т. е. самъ противъ собственной своей воли содъйствоваль тому, чего онъ менѣе всего желалъ <sup>1</sup>.

Вопросъ о томъ, почему самь Сынъ Божій приняль на себя искупительную роль, естественно вызываеть собою еще новый, тъсно связанный съ нимъ вопросъ о томъ, почему спиедшему на землю Сыну Божію необходимо было воплотиться и служить человъчеству въ образъ самаго человъка. Въ доказательство и разъясненіе этого вопроса митрополить приводить цілую группу свидътельствъ, сосредоточивающихся на одной общей всъмъ имъ мысли-мысли о томъ, что воплощение Сына Божтя служило для «благокозненной премудрости» Божіей средствомъ къ тому, чтобы «провести прелестника діавола и спасти челов'вка». Такаго характера свидътельства приведены: изъ слова св. Златоуста на изреченіе евангелія Матоея (ХХУІ, 39), изъ слова св. Ефрема о милостыни, изъ вопросовъ и отвътовъ св. Сильвестра и наконецъ изъ голкованія св. Аванасія на псалмы. Вь словь Здагоуста прииятіе І. Христомъ плоти человіческой представляется цремудрымъ дъйствіемъ со стороны Бога для побъды надъ діаволомъ. Христосъ «обложих» уду своего Божества червемъ телесе, и впустихъ удицу съ кровенымъ червемъ телеснымъ въ глубину житія сего» —и это въ тъхъ видахъ, чтобы провести діавола да пожреть онъ Его, яко четовъка, обрящеть же Его, яко Бога дълающа». 3. Въ свидътельствъ св. Ефрема Сирина представляется, что воплотившійся Христосъ «благокозненою премудростію улови врага, и ковар-

<sup>&#</sup>x27; л. 220—225. Процитованное здівсь сочиненіе Григорія Амиритскаго, иначе Григентія Тефранскаго, есть его διάλεξης μετά Ἰουδαίου ᾿Ερβαν ... Migne, Patr. curs compl. ser. graec. t. LXXXVI, p. 621—784.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 225—226. Въ сображи словъ Здатоуста дъйствительно находится одно, которое въ оглавлени своемъ (оглавление слъдующее: слово Здатоуста, еже, о речениемъ, Отче, аще мощно, чаша си да прейдетъ отъ Мене) совершенно тождественно съ цитуемымъ здъсь словомъ, но въ годержані его нѣтъ ничего того, что читается въ седьмомъ словъ Даниловскаго соборника. Бесъды Здатоуста на разныя мъста св. писанія, переведенныя при С-ПБ, д. акад. 1862 г. т. П, 128—147.

ствомъ лукавства своего удержанъ бысть удобь окаянный собесъдникъ». <sup>4</sup> Свидътельство Іуліана, епископа Тавійскаго <sup>2</sup>, и вопросы и отвъты св. Сильвестра повторяютъ тъ же самыя мысли, какія находятся въ двухъ предъидущихъ свидътельствахъ <sup>3</sup>. Тоже самое нужно сказать и относительно толкованій св. Авапасія Александрійскаго на седьмой стихъ LVII псалма и надвадцать второй стихъ XXI псалма <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> д. 224. Слово св. Ефрема о милостычи, цитуемое зд'ясь, не встр'ячается въ современномъ русскомъ изданіи его твореній, ни въ Христ. Чтеніи, гд'я отведено было м'ясто весьма многимъ поученіямъ св. Ефрема, ни въбол'я полномъ издуніи въ изданіи Твореній Св. Отцевъ при Моск. д. акад. (томы ХП—ХХ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 226—227. У Мяня съ этимъ именемъ не издано ни одного сочиненія. Слово Іуліана на крещеніе Господне, которое приводится зд'єсь Дачиломъ, было въ ходу въ древней русской книжности. Рук. Моск. Епару. библ. № 35. Сборникъ XVI в. л. 422—435. Оно встрѣчается въ торжественникахъ. Рук. Рум. музея XV. в. № 434 л. 378. Востоковъ. Описаніе Румянц. музея, 673—674.

<sup>3</sup> л. 231—232. Вы славянских рукописяхь XVI в. встречается следующее болье полное название вопросовъ и отвытовъ Сильвестра: голкование св. Сильвестра и преподобнаго Антонія о св. Троицъ, (Рук. Кириллобълозерск. монаст. № <sup>86</sup>/<sub>205</sub> XVI в. № <sup>74</sup>/<sub>195</sub>. рук. Ипскарева № 53 въ Румянц. музеѣ Опис. рус. Пискарева № 53 въ Румянц, музећ, Оппс. рук, Пискарева стр. 12, Рук. Моск, Синод. библ. № 120/201). На греческомъ языкъ это сочинение извъстно подъ другимъ наименованіемъ именно: Καιςαρίου τοῦ coφωτάτου τοῦ έν ἄγίοις πατρὸς ἡμῶν Γρηγορίου του θεολόγου όμαιμονος, διόλογοι τέςςαρες, т. г. Кесарія, брата св. отца нашего Григорія Богослова, разговоры четыре. Далже въ надписаніи объясняется еще, что вопросы были предлагаемы Кесарію въ то время, когда онъ жиль въ Констаитинополф занимаясь учительскою должностію. Но существуютъ серьезныя возраженія противъ принадлежности этого сочиненія Кесарію, брату Григорія Богослова. Указанія на двадцати убтнія занятія Кесарія въ Константинополь, включеніе между отв'єтами выписокъ изъ св. Григорія Нисскаго и Максима испов'єдника и другія обстоятельста препятствують признать въ Кесарії брата св. Григорія Богослова, Въ Просв'єтител'є Іосифа Волоцкаго это сочиненіе цитуется съ именемъ Кесарія, Просв. 339. Славянскій переводъ указываеть другія имена вопрошающаго и отвътствующаго, что свидътельствуетъ о позднъйшей вставкъ ихъ и о происхождении ея скоръе всего у насъ на Руси. Горский и Певоструевъ. Опис.рук. Моск. Синод. библ. отд. 11, кн. 2, 142-151. Подлинникъ сочиненія из данъ на греческомъ языкъ Дуцеемъ. Ducaeus, Bibliotheka veterum patrum, t. I р. 545.

<sup>4</sup> л. 220. Что касается приведенных зд'всь съ именемъ св. Аванасія толкованій, то он'в на самомъ д'яд'в не принадлежать ему. Ср. Твор. св. отцевъ т. ХХП. Творенія Аванасія ч. IV, 217. 108. Ихъ также не находится и выподлинникъ твореній св. Аванасія. Мідпе, Pátr. curs compl. ser. graec. tom. XXVII, Sancti Athanasti Aleksandrini (ст. III. рад. 135—138. Толкованіями св. Аванасія Данінлъ

Такимъ образомъ путемъ разныхъ приводимыхъ авторомъ святоотеческихъ и другихъ свидътельствъ указано, въ чемъ именно проявилась неизреченная премудрость Божія, совершившая искупленіе погибавшаго человъчества. Сошествіе на землю самаго Сыма Божія и принятіе Имъ полной человъческой природы съ цълію предупредить и разбить всв козни врага своего діавола-вотъ факты, свидътельствующие всему міру о величайшей премудрости Божіей. Но если явленіе въ міръ Сына Божія въ образъ человъка есть дъло неизреченной премудрости Божіей, то и вся жизнь Его на землѣ должна естественно свидътельствовать о томъ же. Отдельныя событія искупительной деятельности Спасителя суть ни болье ни менье какъ только отдельные факты пораженія врагагдъ всъ козни діавола всегда разбивались предъ дъйствіями Высочайшей премудрости Божіей. Такими фактами, гдв преимущественно выразилась побъда І. Христа надъ діаволомъ, служать: искушеніе Его діаволомъ въ пустынь, и основать страданія, и смерть Его, какъ последняя и величайшая изъ победь надъ діаволомъ. На эти именно факты указываютъ свидътельства, приводимыя Даніиломъ, которыя вст группируются около нихъ и тты самымъ раздтляются на двъ категоріи. Изъ нихъ первая категорія свидътельствъ имъетъ своимъ предметомъ искушение Христа въ пустынъ, тогда какъ послъдняя сосредоточивается на другомъ событіи земной жизни Спасителя, -- Его страданіяхъ и смерти.

Первою величайшею побъдою І. Христа надъ діаволомъ и въ то же время чрезвычайнымъ проявленіемъ божественной премудрости въ отношеніи къ нему была побъда надъ нимъ въ пустынъ,

несомнънно пользоватся въ тъхъ спискахъ ихъ, которые сохранило время отъ XI и XII в.в. Толкованіе на псалтирь св. Аванасія Александрійскато принадлежить къ числу тъхъ немногихъ памятниковъ славянской письменности, которыхъ древность свидътельствуется списками XI и XII в.в. Подробн. у Горскаго и Невоствуева. Опис. рук. Мос. Син. библ. Отд. П, ч. I, 59—72. Между сочиненіями Аванасія печатаются два екзегетическія сочиненія его на псалтирь: толкованіе на псалмы (русскій переводъ въ Творен. св. отцевъ т. XXII, твор. св. Аванасія ч. IV, 43—472) и толкованіє на надписи псалмовъ. (Migne. Patrol. curs. complet ser. graec. t. XXVII, 60—546. 649—1344). Отъ того и другаго отлично толкованіе на псалтирь встръчающееся въ древнихъ славянскихъ рукописяхъ. Оно составляетъ особую еще неизданную по греческимъ рукописямъ редакцію толкованій на псалмы, которая приписывается то св. Аванасію, то Кирилу Александрійскому, то Оригену. Описаніе рукописей Соловецкой библіотеки 126—128. XV в. Толкованія Аванасія на псалтирь.

что извѣстно изъ евангельскаго повѣствованія (Мо IV, 1—2). Митрополить въ виду его особенной важности помѣстиль у себя это евангельское новѣствованіе въ его цѣльномъ видѣ. Мало того, авторъ старается еще цѣлымъ рядомъ свидѣтельствъ уяснить и доказать, что евангельское повѣствованіе объ искушеніи 1. Христа діаволомъ въ пустынѣ комментировалось и комментируется священными толкователями въ одномъ и томъ же смыслѣ, въ смыслѣ пораженія діавола премудростію Искушаємаго. Таковы свидѣтельства: св. Златоуста 1, св. Кирилла Герусалимскаго 2, св. Григорія Богослова 3, Максима Исповѣдника 4 и наконецъ свидѣтельстью временника 5.

¹ л. 218—219. Мѣсто это заимствовано Данінломъ изъ «Маргарита отъ третія бесъды о непорочнъмъ и праведнъмъ Іовъ». Слово подлинное. Мідпе Curs. союрі. ser. graec. t. LYI, S. I. Chrysostomi t. YI р. 570.—576. Названіе маргаритъ, усвоенное въ славянскихъ, рукописяхъ и печатныхъ изданіяхъ извъстному собранію словъ св. Златоуста, заимствовано изъ греческихъ рукописей, гдъ этимъ наименованіемъ означались нъкоторыя избранныя бесъды св. Златоуста. Опис. рук. Синод. библ. отд. И, кв. 2, 119—132.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> л. 234. Цитатъ подлинный. Св. отца нашего Кирилла, архіен. Іерусалимскаго огласительныя и тайноводственныя поучевія, переведенныя при Ярославской Семинаріи. СПБ, 1822 г. 53. Мідпе, Patr. curs compl. ser. graec. tom. XXXIII, S. Cyrilli Hierosolim. Catechesis III, de baptismo, р. 443—444. Переводъ огласительныхъ поучевій Кирилла Іерусалимскаго изв'єстенъ быль въ Россіи еще въ XII в. Опис. рук. Соловецкой бъбл. 226—232. Івриложевіе къ Мрав. Собес'єднику 1877—1879 гг. Новый переводъ поучевій Кирилла Іерусалимскаго сд'єланъ ученикомъ Епифанія Славеницкаго, монахомъ Евенміємъ. Опис. рукопис. Синод. библ. 11 2, 63—68.

<sup>\*</sup> л. 224—225. Цитатъ взятъ изъ слова св. Григорія «о св. мученицѣ Кипріанѣ»», но взять въ связи съ толкованіемъ его. Слово св. Григорія о св. мученицъ Кипріанъ подлинное. Migne, Patr. curs. compl. ser. graec. t. XXXY. S. Gregorii Nasianseni tom. I, oratio XXIV, р. 1169—1194. Толкованіе слова принадлежить Никить, митрополиту Ираклейскому. Толкованія Никиты Ираклійскаго на слова св. Григорін Богослова наданы у Миня. Мідпе, Райг. curs. compl. ser. graect. CXXVII, p. 1176-1480, Orationes XXXVIII-XLIV. Caoba cb. Paropia Boroслова очень рано, по краймей мъръ не позже XIV в., распространялись у насъ на Руси и всегда вочти въ связи съ водкованіями Никиты Ираклійскаго. Рук. Синод, библ. № 111/<sub>954</sub>, л. 193—201; рук. той же библ. же <sup>112</sup>/<sub>51</sub> л. 387—403. Опис. Горскаго и Невоструева отд. Ц, 2, 68-71, 90-91; а также рук. Кириллобълоз монастыр. №№ 8°/207, 9°/215, и °4/219 и др. Описан. рук. Соловедкой библ. 242— 256. Мриложение къ Прав. Собесъд. 1877—1879 гг. Переводъ словъ Григорія Богослова на славянской языкъ следанъ въ глубокой древности, известны свиски словъ св. Григорія Богослова, относящіеся въ XI в. Опис. рук Смиод. библ. отд. II, 2, 68-108.

<sup>4</sup> л. 219, Свидътельство Максима взято изъ его словъ «еже по вопросу и от-

Другое и болье важное событіе земной жизни І. Христа, гдв самымъ торжественнымъ образомъ и навсегда восторжествовала премудрость Божія надъ діаволомъ, констатируется митромолитомъ свидьтельствами, взятыми изъ слова св. Златоуста «о причащеніи тъла и крови Господня». 1, изъ слова въ недълю пасхи, находящагося въ толковомъ евангеліи 2. и паконецъ множествомъ (больдесяти) церковныхъ пъснопьній, большею частію взятыхъ изъ богослуженія въ день великой субботы. 3.

Третья часть седьмаго слова, наинсанная вполнів въ духів щерковнаго поученія и не связанная нисколько съ общимъ предметомъ
слова, состоить изъ разныхъ отдільныхъ нравственныхъ наставе
леній, въ свою очередь мало связанныхъ другъ съ другомъ. Проповідникъ здісь убіждаетъ слушателей страшиться будущаго суда,
приготовляться къ нему частымъ и частосердечнымъ покаяціемъ,
вітровать воплощенію, воскресенію и второму пришествію І. Христа,
распространяется о ничтожестві всего земнаго и о скоротечности
жизни, совітуєтъ подавать нищимъ, бояться Бога, не осуждать ближняго, не похищать чужаго, ненавидіть земное богатсво и стремиться пріобрітать богатство духовно е, не забывать по смертнаго
житія, любить разумъ, мудрость, ціло мудріе, избігать всего сколько
нибудь способствующаго возбуждеоію плотскихъ страстей, не забы-

въту», и дъйствительно принадлежить ему. Препод. отца, нашего Максима Исповъдника толкование на молитву «Отче нашъ» и его же слово постническое по вопросу и отвъту. Изд. Кюжельской. Введенской Онтиной мустыни. М. 1.853, 61—62. У Миня (Ратг. curs. compl. ser. graec. t. Х.С.—Х.С.Г. ото слово не издано въ ряду сочинени Максима. Слово Максима по вопросу и отвъту было переведено на церковно-славянский языкъ на Авонской горъ Іаковомъ доброносцемъ Евсевію Русину. Рук. Кириллобълоз. мон. № 48/1125 л. 403 об.

<sup>•</sup> л. 219. Какой временникъ здъсь разумъется, трудно опредълить. Временникомъ, а чаще криницею, называлась въ древнее время хроника Георгія Амартола (Поповъ Обзоръ пронографовъ русской редажція. Вып. Ж. М. 1869 г. 7) Рук. Моск. Д., Акад. № 100). Но въ хроникі Георгія Амартола. (Мідпе, Ваіт. сигь. compl. ser, graec. t. СХ) нівтъ ничего соотв'ятствующаго цитату Давінда.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 233. Такое слово, судя по его оглавленію, дібіствительно есть у Златоуста й издано на русскомъ языкі въ Христ. чтеній за 1824 г. XIV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 233— 934. Сп. учительное евангеліе, 97—98.

<sup>3</sup> л. Изъ всёхъ приведенныхъ во второй части седьмаго слова святоотеческихъ свидётельствъ только одно, именно толкование св. Григорія паны Римскаго на одну изъ книгъ Соломона им'єть бол'є или мен'є отдаленную связь съ общирнымъ предметомъ слова.

вать объщанія, даннаго при св. крещеніи о върномъ храненіи заповъдей Господнихъ и проч.

Примъръ подобнаго пастырскаго поученія, содержаніе котораго только что передано, гдѣ безъ всякой логической связи и послъдовательности механически перебирается большая часть требованій христіанской морали, гдѣ проповѣдникъ бѣгло переходитъ отъ одного предмета къ другому,—явленіе очень частое и въ другихъ поученіяхъ Даніила, которое должно быть поставлено въ одинъ изъ выдающихся недостатковъ его собственно проповѣднической дѣятельности.

Съ православной строго догматической точки зрѣнія ученіе Даніила о прехищреніи и коварствѣ Божіемъ, какъ проявленіи премудрости Божіей въ актѣ искупленія, односторонне, неточно и слишкомъ человѣкообразно. Ни въ какомъ случаѣ премудрости Божіей невозможно приписывать свойствъ, присущихъ только дѣятельности человѣческой. Очевидно Даніилъ вслѣдъ за Іосифомъ Волоцкимъ разширилъ понятіе о премудрости Божіей, проводя полную аналогію между дѣйствіями человѣка съ одной стороны и дѣйствіями Божественной премудрости съ другой Сдѣлать это ему удалось, равно какъ и Іосифу, съ точки зрѣнія приводимыхъ имъ данныхъ, но ученіе его тѣмъ не менѣе предъ критикою его основаній, является мало доказаннымъ, и слабо обоснованнымъ когда нѣкоторыя изъ нихъ оказались частію подложными, а частію сомнительнаго происхожденія и слабой авторитетности.

Ученіе Даніила о коварств'в Божіемъ явилось въ немъ не самостоятельно, а сформировалось подъ непосредственнымъ вліяніемъ на него сочиненій Іосифа Волоцкаго. Въ самомъ оглавленіи седьмаго слова Даніиловскаго соборника и четвергаго слова Просвітителя преп. Іосифа въ нікоторыхъ отд'вльныхъ выраженіяхъ замівчается буквальное сходство. Есть сходство и въ содержаніи того и другаго памятника. Въ четвертомъ слов'ь своего Просвітителя преп. Іосифъ, также точно какъ и Даніилъ, много распространяется о прехищреніи и коварств'ь Божіемъ 1. Но отсюда еще не слівдуетъ того вывода, чтобы седьмое слово Даніила написано было подъ рабскимъ подражаніемъ четвертому слову просвітителя. Даніиль въ своемъ ученіи о коварств'ь Божіемъ является не само-

¹. Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 19/ л. 215. Просвътитель 168, 176-180.

стоятельнымъ только въ воззрѣніяхъ на предметъ, которыя тождественны у него со взглядами Госифа, что конечно произошло отъ того, что просвътитель Іосифа вообще дъйствоваль воспитатательнымъ образомъ на Даніпла, относившагося къ нему какъ въ своемъ родъ къ священной книгъ и ссылавшагося на его авторитетъ, хотя и скрывавшаго его подъ неопредъленнымъ названіемъ «иныхъ книгъ». Но ни планъ, ни темъ боле содержание его слова нисколько не говорять о матеріальномъ заимствованіи имъ изъ четвертаго слова просветителя. Близкое сходство въ названіяхъ того и другаго слова можетъ быть объяснено тождествомъ поводовъ, по которымъ они были написаны. Въ содержаніи слова Даніила нътъ ничего такого, чтобы говорило о заимствованіяхъ его автора Всъ святоотеческія и другія свидътельства, которычи такъ обилуетъ седьмое слово, сгруппированы и подобраны митрополиточъ совершенно самостоятельно. На сходство въ нъкоторыхъ доводахъ и свидътельствахъ, находящихся въ словахъ Даніила и Іосифа, нужно смотръть какъ на случайное и притомъ такого рода, въ которомъ съ полною очевидностію выступаеть самостоятельность Даніила; онъ всегда даетъ указаніе источниковъ заимствованія тъхъ или другихъ данныхъ, что, напротивъ, не всегда дълаетъ его учитель преп. 1осифъ. Седьмое слово Даніила по содержащимся въ немъ святоотеческимъ свидътельствамъ получаетъ намаловажное значеніе по отношенію къ определенію степени самостоятельности самаго просвитителя. Въ седьмомъ слови Даніила попадаются такія свидътельства св. отцовъ, какъ напр. св. Ефрема Сирина, Григорія Амиритскаго 1, которыя встрычаются и въ чегвертомъ словь просвыиттеля, но что важнъе всего, безъ всякаго указанія источника, откуда онъ заимствованы, и вслъдствіе этого въ просвытитель Тоснфа они имбютъ видъ такихъ сужденій, которыя какъ будто принадлежатъ самому автору слова, чего далеко нътъ на самомъ дълъ.

Изъ самаго характера содержанія седьчаго слова можно судить о степени важности и убъдительности его для жидовствующихъ. Конечно для нихъ не имъли существеннаго значенія ссылки Даніила на авторитетъ такихъ сочиненій какъ напр. временника, вопросовъ и отвътовъ Сильвестра и даже Ефрема Сирина <sup>2</sup>. Но въ седьмомъ словъ находится не мало и существенныхъ основаній для

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рук. № 197 л. 215—216, 220, 225. Ср. Просвътитель 184—187.

просвът. 10 слово.

опроверженія заблужденій еретиковь, хотя эти вполи сами по себь въскія и авторитетныя основанія какъ слова Златоуста, Кирилла Іерусалимскаго и евангельскія изреченія и отдъльныя повъствованія подъ своеобразнымъ угломъ зрѣнія Даніила получаютъ у него въ словѣ нѣсколько иной оттѣнокъ. Но имѣя въ виду цѣль мигрополита писать нетолько для опроверженія заблужденій еретическихъ, но и для охраненія православныхъ, седьмое слово взятое въ своемъ полномъ и цѣломъ видѣ могло оказывать значительныя услуги православнымъ въ ихъ борьбѣ съ еретиками и въ дѣлѣ сохраненія и укрѣпленія ихъ самихъ въ вѣрности православію. Современники Даніила и люди ближайшаго къ нему времени пользовались между прочимъ и седьмымъ словомъ его соборника.

## **Ш**естое слово, написанное противъ тѣхъ же жидовствующихъ.

Въ седьмомъ словъ излагалось учение о премудрости Божией, съ точки зрънія котораго искупление человъчества чрезъ воплощение самаго Сына Божія І. Христа вполнъ согласуется съ безпредъльностію божественной премудрости и нисколько такимъ образомъ не противоръчитъ свойствамъ Божества, какъ то напротивъ утверждали жидовствующие. Въ шестомъ своемъ словъ Даніилъ, имъя въ виду все тъже возражения жидовствующихъ, касается другихъ свойствъ всесовершеннаго Существа, и изъ разсмогрънія ихъ приходитъ къ выводу о возможности и даже нравственной необходимости для Бога искупленія падшаго человъка чрезъ воплощеніе Сына Божія. Митрополитъ посвящаетъ свое слово изложенію ученія «о неизреченнъй милости Владыки Христа»: ибо ненознавшаго гръха насъ ради гръхъ сотвори» 1,

Богъ есть безконечная любовь, и, какъ такое по своей природъ Существо, Опъ не могъ оставить человъчество на безконечно въчное время въ состояніи паденія, и отъ въчности предопредълилъ какими бы то ни было средствами спасти человъка. Если же спасепіе его совершилось чрезвычайнымъ образомъ чрезъ сошествіе на землю Сына Божія и воплощеніе Его въ образъ смертнаго чело-

¹ Pyk. № 197 J. 204-215.

въка, то это только говорить въ польму безпредъльности любви и чрезвычайности милосердія Божія къ падшему человьку, и писколько не противорьчить Его свойствамь, но совершенно напротивь, вполнъ согласуется съ свойствами природы Божественной и вытекаетъ изъ особенностей природы Божественнаго Существа. Таковъ общій смыслъ шестаго слова.

Въ содержании первой части шестаго слова развивается извъстное общее положение, въ немъ намъчаются тъ пункты, подвержденія для которыхъ даеть вторая часть слова. Содержаніе первой части состоить изъ слъдующихъ мыслей. Безконечное милосердіе Божіе къ челов'вку выразилось въ сошествін на землю самого Сына Божія, въ воспріятіи сошедшимъ на землю Искупителемъ полнаго человическаго естества, кроми гриха, въ добровольномъ подъятін Имъ страданій, завершившихся поносною смертію Богочелов'іка на крест'і, гді и принесена была Имъ искупительная жертва за гръхи всего міра. Искупительное значеніе смерти І. Христа заключается въ высокомъ, недосягаемомъ для обыкновениаго человъческаго сознанія, чисто божественномъ ларактеръ Искупителя. І. Христосъ при всей полнот воспринятой имъ человіческой природы всетаки и по человічеству быль чуждь всякаго гръха и съ этой стороны Опъ (по человъчеству) не подлежалъ каръ закона и другимъ слъдствіямъ паденія человька, напр. смерти, какъ не имжющій въ себт самой причины, вызвавшей когда то существовованіе самаго закона. Несмотря однако на это Сынъ Божій, движимый только безконечною любовію своею къ человъку, добровольно принялъ на себя и понесъ страданія и смерть на кресть.

Изложеніе первой части слова отличается обиліемъ текстовъ, особенно изъ посланій ап. Павла, даже нівкоторыя разсужденія автора представляють изъ себя не боліве какъ только перифразъ тіхъ или другихъ словъ св. писанія.

Въ содержаніи первой части можно находить два существенныя положенія—первое о томъ, что воплотившійся Сынъ Божій быль чуждъ всякаго грѣха, и второе о томъ, что, несмотря на всю непричастность грѣху, Онъ все таки пострадаль и умеръ какъ злодъй. Оба эти положенія и аргументируются во второй части слова.

Положеніе о томъ, что І. Христосъ по своему человъчеству быль чуждъ всякаго гръха, подтверждается слъдующими священными и вполнъ авторитетными данными. Сюда относятся нъсколько толкованій разныхъ св. отцевъ на шестой стихъ LXV III псалма

и два толкованія на вгорой стихъ XXI псалма. Толкованія на шестой стихъ LVIII псалма приводятся у Даніила слівдующихъ экзегетовъ, Дидима <sup>4</sup>, Осодора <sup>2</sup>, блажен. Осодорита <sup>3</sup> и Евсевія. Кесарійскаго <sup>4</sup>. Изъ толкованій на второй стихъ XXI псалма къ под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 209. Толкованіе передапо буквально тождественно съ подлинникомъ. (Маjus, Patrum nova bibliotheca, tom YII, pars II, 254—255. Migne, Patr. curs. compl ser. graec.tom. XXXIX, p. 1451—1454.

з. 208. Толкованіе соотв'єтствуеть подлининку. 13. Corderius. Expositio patrum graecorum in psalmos. Antverpiae 1634 r. tom. II, 339. Кто такой именно толкователь Өеодоръ, трудно опредъщть. Максимъ Грекъ, переводчикъ сводной толковой исалтири, не опредъляеть, кто быль тоть Осодорь, котораго толкованія такъ часто встр'ячаются у него въ его переводъ сводной исалтири, чотя въ то же время онъ говоритъ, что два было толкователя съ именемъ Өеодора, изъ которыхъ одинъ былъ еписконъ Антіохій (Горскій и Невоструевъ, Опис. рук. Москов. Спиод. библ. отд. И, кн. 1, 85. Рукоп. Импер. Пуб. библ. F, 1, № 447. Посланіе къ велькому князю Василію Ивановичу), Іезунтъ В. Кордеріїі, ном'єстившій въ своей сводной исалтири не мало толкованій съименемъ Осодора, отожде, ствляетъ его съ Өеодоромъ, епископомъ Ираклійскимъ во Оракіп и въ подтвержденіе своего мивнія ссылается на свидітельство о немъ блаж. Іеронима, который въ своемъ сочинения «de scriptoribus ecclesiasticis» принисываетъ ему составленіе толкованій на евангеліе Матося и Іоанна, на посланія апостольскія и на исалмы. С. Corderius. Expositio Patr. graec. in. psalmos t. I. Предисловіе XIII, XIV-Къ сожальнію экзегетическіе труды Өеодора Праклійскаго до сихъ поръ не изданы, псключая его толкованія на книгу прор. Исаін изданнаго кардиналомъ (Majus, Patrum nova biblotheca, t. YI, pars secunda, p. 214-239). Apyroii Oeoдоръ, толкователь свящ, писанія, объясненія котораго встрічающіяся въ сводной толковой псалтири, есть пэвъстный Осодоръ Мансултскій. Всь встръчающіяся вь шестомъ словъ толкованія принадлежать Өеодору Ираклійскому.

<sup>3</sup> д. 208—209. Это толкованіе не соотв'єтствуєть той мысли, какую хот'єль видійть въ ней Даніплъ и не подтверждаєть положенія его. Въ немъ р'єчь идеть объ іудеяхь, отведенныхъ въ рабство въ Вавилонъ, которые въ постигшемъ ихъ несчастій взывали къ Богу: «Ты в'єси, Владыко, и ничтоже отъ земныхъ сокрываєтся отъ тебя, в'єси убо, яко пичто же согр'єшихъ къ нимъ (т е. къ Вавилонянамъ) и божественные законы преступихъ». Им'є подъ руками толковую псалтирь перевода Максима Грека, Даніилъ увлекся богатствомъ разнообразныхъ толкованій на указанный текстъ и такъ какъ вс'є они, за исключеніемъ Осодоритова, по своему содержанію относились къ лицу І. Христа, то онъ среди такого обилія толкованій не хот'єль д'єлать исключенія и для Осдоритова толкованія, не смотря на его бездоказательность въ данномъ случа'є. Творенія блаж. Осодорита, ен. Кипрскаго. М. 1856 г. ч. ІІ, 387. Corderius. Expositio... in psalmos tom. III. 339.

<sup>4</sup> л. 209. Славянскій переводъ толкованія Евсевія отличается правильностію и строгимъ соотв'єтствієм в подлиннику. Migne, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. XXIII, Eusevii Pamphili tom. V. pag. 733—736.

твержденію даннаго положенія относятся толкованія того же Евсевія <sup>1</sup>. и Дидима <sup>2</sup>. Всѣ приведенныя толкованія, за исключеніемъ толкованія блаж. Өеодорита, вполнѣ соотвѣтствуютъ свсему назначенію и констатируютъ извѣстное положеніе слова.

Но несмотря однако на всю свою непричастность гръху, а отсюда и следствію его, смерти, воплотившійся Сынъ Божій І. Христось да тъмъ не менъе пожертвовалъ собою для возстановленія рода человеческаго въ его первобытномъ состояніи и умеръ, какъ злодівії, вознесъ съ собою на крестъ грѣхи всего міра и тѣмъ дароваль ему искупленіе. Высота божественной безконечной любви къ падшему человъчеству рельефиъе всего выразилась въ томъ, что воплотившійся Сынъ Божій исключительно по своей собственной божественной воль является на землю для того только, чтобы пострадать за человъка. Аргументація втораго только что высказаннаго положенія въска, -- это тьмъ болье ясно, что вся она сосредоточивается непосредственно на словахъ св. писанія и ихъ толкованіяхъ. Въ основу его Даніилъ полагаетъ слова св. ап. Павла: «непознавшаго гръха, насъ ради гръхъ сотвори, да мы будемъ правда Божія о Немъ» (2 Кор. V, 21). Взятый самъ по себь этотъ текстъ свящ. писанія категорическимъ образомъ подтверждаетъ то, о чемъ раньше говорилъ самъ авторъ. Кромф того онъ еще приводить инсколько святоотеческихъ толкованій на вышеприведенныя слова ап. Павла и видить въ нихъ какъ бы новыя доказательства истинности своего положенія. Сюда относятся толкованія: одно—неизвъстнаго автора 3, другое—св. Өеодора

<sup>1</sup> л. 212—213. У Кордерія нѣтъ этого толкованія. Corderius. tom. I. 403—404 Подлинникъ у Миня Р. С. Compl ser. graec. tom. XXIII, Eusevii Pamphili tom. Y, 03—214. Здѣсь у Даніпла взятъ самый краткій отрывокъ изъ очень пространнаго въ подлинникъ толкованія Евсевія на указанный стихъ XXI исалма.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 212. Переводъ толкованія Дидима, находящійся зд'ясь, совершенно недоступенъ для попиманія. Онъ можетъ быть уясненъ только посредствомъ сравненія съ подлинникомъ. Majus, Patrum nova bibliotheca, tom. YII, pars. II, pag. 193. Migne, Patr. curs. compl. ser. graec. t. XXXIX, p. 1275—127°.

 $<sup>^3</sup>$  л. 206. Переданное здѣсь толкованіе очень темно по смыслу и немало грѣ шитъ протпвъ подлинника. Самое толкованіе принадлежитъ Икуменію. Откоимечіой ύπομνήματα ἐις τὰς τῆς Νέας διαθήκης πραγματείας τὰς δέ. Parisiorum. M. D. C. XXXI ann. tom, I 639. Cramer, Catenae graecorum patrum in novuum testamentum tom. Y, p. 387.

Студита и последнее—Исихія г. Новый рядъ доказательствъ сосредоточивается на разныхъ святоотеческихъ толкованіяхъ втораго стиха 21 псалма. Толкованія эти следующія: Аванасія Великаго, разделенное у Дапіила почему-то на два в, Григорія Богослова и Оедорита, епископа Кирскаго в. Изъ толкованій на шестой стихъ LXVIII псалма къ подтвержденію поставленнаго авторомъ положенія относится болье всего толкованіе св. Аванасія в. Наконецъ песколько доказательствъ для подтвержденія своей мысли Даніиль заимствуєть и изъ толкованій на пятой стихъ XL псалма. Токованія его принадлежать св. Аванасію Великому в Аполлинарію в Исихію.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л 206—207. Толкованіе не уклоняется по мыслямъ отъ современнаго латин скаго перевода твореній св. Осодора Студита. Migne, Patrol. curs.compl. ser. graec. <sup>1</sup>om. XCiX. S. Theodori Studitae Sermo XXX iu S. Paultum. Confessorem et cet. pag. 548—549.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. 207. Кто это такой Психий, Максимъ Грекъ переводомъ котораго въ данномъ случав пользовался митрополитъ Данилъ, не опредъляетъ. Умалчиваетъ объ этомъ и Кордерий. По крайней мърв несомивино то, что этогъ толкователь не одно лицо съ извъстнымъ писателемъ Исихіемъ, пресвитеромъ Герусалимскимътакъ какъ въ новъйшемъ издании его сочинений не существуетъ вовсе никакихъ толкований на посланія. св. ап. Павла, Мідпе, Patr. curs. compl. ser. graec. tom XCII. pag. 1387—1392.

<sup>3</sup> л. 212. Современный переводъ толкованій см. Твор. св. отцовъ т. XXII, Творенія св. Аванасія ч. IV,104—105. Подлин. Migue, Patr. curs. compl. ser. graect. XXVII. S. Athanasii tom. III 131—134.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 212. Подлинникъ его см. у Кордерія. Expositio patrum graecorum in psalmos. t. 1 p. 403—404.

з л. 213. Толкованіе по мыслямъ отв'ячаетъ современному переводу. Творенія блаж. Осодорита, еп. Кирскаго, ч. II, 115—116.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> л. 210. Толкованіе представлено въ понятномъ переводъ. Творенія св. отецъ т. XXII. Творенія Аванасія ч. IV, 258. Migne, Patr. curs. compl. ser. graec. tom. XXVII, pag. 307—308.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> л. 210—211. Приведенное эдбсь толкованіе св. Аоанасія на самомъ дёлё не принадлежить ему и не им'єть въ себ'в ничего соотв'єтствующаго въ печатныхъ пэданіяхъ его твореній. Творенія св. отцевъ т. XXII. Твор. Аванасія ч. IV, 16—161. Мідпе, Patr. curs. compl. ser. graec. t. XXVIII, р. 197—198. Толкованіе св. Аванасія взято Даніиломъ изъ сводной толковой исалтири въ его буквальномъ и цібломъ вид'є. Ср. рук. патріар. библ. № <sup>76</sup>/223 л. 303—304. Рук. той же библ. № <sup>208</sup>/237 139—140.

<sup>•</sup> л. 212. Этотъ Аполаннарій есть, по словамъ Максима Грека, Аполаннарій Лаодикійскій, современникъ Василія Великаго и Григорія Богослова. Рук. Ими. Публ. библ. F. I. № 447. Опис. Синод. рукоп. отд. II, ч. 1, 85. Толкованія Апол-

Такимъ образомъ въ искупленіи человька и особенно въ особенной формь его—въ воплощеніи Сына Божія и крестной смерти Его выразились безконечная благость и неизреченное милосердіе Божіе къ человьку. Искупленіе, совершенное І. Христомъ и особенно форма его—крестная смерть, такъ непостижимы были для обыкновеннаго сознанія человька, что они для многихъ людей служили соблазномъ и отдаляли ихъ отъ воспріятія спасенія. Отсюда произошло, что то, что для однихъ служило путемъ ко спасенію, то другихъ вело къ погибели. Эту мысль Даніилъ выражаетъ словами толкованій: Дидима 1, св. Афанасія Великаго 2, Евсевія 3, и св. Исаака Сирина 4.

динарія на псадмы напечатаны у Миня Patr. curs. compl. ser. graec. t. XXXIII, 1368—1370. Но здёсь не встрёчается тодкованія Аполлицарія, находящагося съ его именемъ въ сводной псадтири Максима Грека. Кордерій въ даиномъ містів не приводить тодкованія этого отца и вообще не дізаеть никакихь опредівленій касательно самой дичности тодкователя.

¹ л. 209. 210. 211 об. 207 об. Здъсь представлены четыре различныя толкованія Дидима. Всё они подлинны. Majus, patrum nova bibliotheca, tom. Vil, pars 2, ag. 221. 254. 255. tom. IV, pag. 132. Migne, Patrol. curs compl. ser. graec. om. XXXIX pag. 1451—1454. 1355—1356. 1707—1708.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 208. Снес. Творенія св. отцевъ т. XXII, Твореніе св. Аванасія ч. IV, 257—258. Мідле, Patr. curs. compl. ser. garec. tom. XXVII, pag. 507—308.

з л. 210. Снес. Corderius, Exposido patrum graecorum in psalmos tom. I р. 401. Только у Кордерія это толкованіе отнесено не къ шестому стиху LXVIII псалма, какъ у Данішла, а къ седьмому.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 207. Свидътельство Исаака взято изъ его 54 слова. Снес. Твор. св. отцевъ т. ХХШ. Иже во святыхъ отца нашего Исаака Сирянина слова подвижническія. М. 1854 г. 295. Переводъ слов. Исаака Сприна у насъ на Руси восходитъ къ ХІУ въку. Горскій и Невоструевъ. Опис. рукоп. Слн. биб. отд. 11, кп. 2, 156—177.

Примъчсийе. При собраніи толкованій на исалмы митрополить пользовался толковой псалтирью. Въ XVI в. въ Россіи были изв'єстны три рода толковой псалтири. Одна была переведена въ Новгород'є въ 1526 году Димитріемъ схоластикомъ или толмачемъ. Оригиналомъ для нея послужило собраніе толкованій на псалтирь, сдѣланное въ XI в'єк'є Брюпономъ Герпиполенскимъ или Вирибургскимъ (Горскій и Невоструевъ. Опис. рукоп. Синод. библ. отд. ІІ, кн. І 101). Въ толковой псалтири Брюнона находятся толкованія почти исключительно только однихъ западныхъ экзегетовъ: Іеронима, Августина, Бэды и Кассіодора. Списокъ съ нея имѣется въ Повгород. Софійской библ. (рук. № 1256). Была у насъ псалтирь вного характера: въ ней толкованія отличались значительною краткостью и главное не имѣли предъ собою указаній именъ тѣхъ авторовъ, которымъ они принадлежали (примъръ подобной исалтири см. въ рукоп. Новгород. Соф. библ. № 1255). Третья толковая псалтирь переводъ Максима Грека. Этой-то псалтирью пользовался Да-

Третья часть или наказаніе шестаго слова находится въ тѣсной связи съ содержаніемъ двухъ первыхъ частей его. По отношенію къ догматическому ученію, какое излагается въ первыхъ двухъ частяхъ, наказаніе является нравственнымъ приложеніемъ его къ слушателямъ и читателямъ. Въ наказаніи шестаго слова проповъдникъ, кратко передавъ содержание двухъ первыхъ частей его, и указавъ на неизреченную милость Божію, какая проявилась въ искупленіи Іисусомъ Христомъ всего человічества, ділая переходъ къ нравственнымъ наставленіямъ, спрашиваетъ далбе: «что убо воздамы Владыцѣ Христу о всѣхъ сихъ, яже насъ дѣлма сътвори и животъ въчный намъ дарова? Благодаримъ Владыку Христа возлюбленній, отвічаеть самъ же проповідникь, и прославимь милость Его неизреченную, возлюбимъ возлюбившаго насъ, возлюбимъ другъ друга, очистимъ себе отъ всякія скверны плоти и духа, принесемъ Христу Богу нашему дёла благая съ страхомъ и благоговъніемъ, въру, любовь, братолюбіе, упованіе, терпъніе, кротость, сокрушение сердца, умиление, слезы, совъсть очищену..... поработаемъ Господеви дондеже время имамы» и т. д. слфдуетъ механическій перечень разныхъ нравственныхъ добродітелей.

По своему отношенію къ просвѣтителю Іосифа Волоцкаго шестое слово митрополита Дапіила находится внѣ всякой зависимости отъ него. Въ подтвержденіе этого достаточно сказать, что тотъ источникъ, откуда почти псключительно черпалъ Дапіилъ при написаніи своего шестаго слова священные аргументы, именно—

ніпль въ широких размерахь. Чтенія толкованій псалмовъ XXI, XI, я LXVIII пом'вщенных въ соборник'в Даніила, буквально тождественны съ чтеніемъ толкованій, находящихся въ переведенной Максимомъ Грекомъ толковой псалтири. (Ср. Рук. Ими, пуб. биб. Г. 1 № 522 л. 207-208 и рук. Ими. пуб. биб. Г 1 № 447 столб. 264—265. Также рук. Имп. пуб. библ. № 522 л. 205—207 и рук. Имп. пуб. б. № 447 столб. 556—557 также: рук. патріар. биб. 385/227 л. 138—139 и рук, той же б. № 16/223 л. 517—518. Имъя подъ руками толковую псалтирь Максима Грека, Даніпать выбираль конечно изъ нея только то, что относилось къ его цели (за однимъ лишь исключениемъ). Отсюда у него заметны иекоторыя отступленія отъ первоисточника, которыя впрочемъ имбють болбе вибшнее зпаченіе. Такъ у него ийкоторыя толкованія, находящіяся у Максима, вовсе опущены, другія внесены въ сокращеніи, инымъ дано повое расположеніє, чіть въ какомъ они находищесь въ толковой псалтири. Кром'в толковой псалтири при написании щестаго сдова Даніндъ пользовался и толковымъ апостоломъ. Мало того, онъ и самостоятельно делаль выборь подходящихь аргументовь и изъ другихь сочиненій, напр. Исаака Сирина и Осодора Студита.

толковая псалтирь въ переводъ Максима Грека, явилась уже послъ смерти препод. Іосифа.

Какъ написанное противъ жидовствующихъ, шестое слово имъетъ немаловажное значеніе. Оно не могло быть для еретиковъ не убъдительнымъ. Всъ доводы и аргументы, какіе представлены въ словъ, очень въски и авторитетны въ виду того, что они за-имствованы изъ свящ. писанія, понимаемаго въ строгомъ смыслъ, и взяты въ соединеніи съ толкованіями древнихъ отцовъ и учителей церкви, предъ авторитетомъ которыхъ преклонялись и еретики. Шестое слово Даніиловскаго соборника, единственное изъ всъхъ словъ Даніила, которое содержитъ въ себъ священныя основанія первостепенной важности и не заключаетъ въ себъ ни одного свидътельства изъ такого сочиненія, авторъ котораго принадлежалъ бы къ позднѣйшему времени, или который бы вообще имъль бы право только на второстепенную авторитетность своихъ мнъній.

Краткость слова, и однообразіе заключающейся въ немъ священной аргументаціи въ связи еще съ частнымъ предметомъ, какой затрогивается въ немъ, были причиною, по которой шестое слово Даніиловскаго соборника не пользовалось особеннымъ вниманіемъ русскихъ книжниковъ, или по крайней мѣрѣ въ древне-русской письменности не видно никакихъ заимствованій изъ него, на основаніи которыхъ можно было бы утверждать противное.

## IV. Одиннадцатое слово о промыслѣ Божіемъ и о младенцахъ умирающихъ.

Шестое и седьмое слова соборника митрополита Даніила написаны непосредственно противъ ереси жидовствующихъ. Несравненно болъе широкое значеніе имъетъ слово Даніила «О Божіихъ судьбахъ» или что тоже о промыслъ Божіемъ возбужденъ былъ также жидовствующими, по историческія условія, подготовившія его, существовали гораздо ранъе самихъ жидовствующихъ и скрыва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197, д. 353—373.

лись въ нѣкоторыхъ, издавна установившихся, взглядахъ русскаго парода. Жидовствующіе только воспользовались извѣстнымъ убѣжденіемъ православныхъ, какъ случайнымъ поводомъ для того, чтобы унизить ихъ и самое ихъ ученіе.

Двѣ историческія причины подготовили собою то, что въ X VI вѣкѣ въ умахъ русскаго общества стали появляться тѣ или другія сомнѣнія и недоразумѣнія, касавшіяся ученія о Промыслѣ Божіемъ. Это утвердившееся въ русскомъ народѣ XV и XVI вв. ожиданіе кончины міра и распространившіяся въ концѣ XV и въ первой половинѣ XVI вѣка, благодаря западному вліянію, ученіе и вѣра въ силу астрологическихъ знаній.

Мысль о близкой кончин міра очень давняя. Самъ Іисусъ Христосъ, а за Нимъ и Его св. Апостолы нерѣдко указывали своимъ послѣдователямъ на близость послѣдняго дня и скораго пришествія Божественнаго Судій 1. По примѣру Іисуса Христа и Апостоловъ и мужи и преемники апостольскіе продолжали развивать и поддерживать мысль о кончинѣ міра. На ней настаивали: Варнава, Папій Іеропольскій, Ириней Ліонскій, Ипполитъ, Кипріанъ, Меоолій Патарскій, Лактанцій, Оригенъ, Иларій, Іеронимъ и др. 2. Почти всѣ эти отцы, основываясь на разныхъ мѣстахъ свящ, писанія, принимали за продолженіе міра шесть тысячъ лѣтъ сообразно его шестидневному творенію. 3 По прошествій же означеннаго срока міроваго существованія подобное мітьніе неренесено было на семитысячный годъ отъ сотворенія міра. Такое же точно мнѣніе распостранилось и у насъ въ Россій путемъ разныхъ перешедшихъ къ намъ изъ Грецій сочиненій. 4 Вліяніе подобныхъ сочиненій об-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мө. XXIV, 34; XVI, 28; Марк. XIII, 30; Лук. XXI, 32; I Herp. IV, 7; 2 Петр. III, 9—12; Евр. X, 37; Римл. XIII, 11; 1 Сол. IV, 16, 17; 2 Сол. I, 7; Іак V, 7—10; 1 Іоанн. II, 18; Апок. III, 11, XXII. 12.

<sup>\*</sup> Православи. Собесъдникъ 1860 г. часть III. Ноябрь. 336—342 Древнерусскія насхалін на осьмую тысячу дъть отъ сотворенія міра. Сахаровъ, Эсхатологическія сочиненія и сказанія въ древнерусской инсьменности. Туда. 1879. Глава 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ириней, паприм., говоритъ: во сколько дней созданъ этотъ міръ, столько тысячъ лътъ онъ просуществуетъ. Памятники древней христіанской письменности въ русскомъ переводъ. Св. Принея Люпскаго илть кингъ противъ ересей. Приложеніе къ Прав. Обозрѣнію. М. 1868 г. кн. V, гл. XVIII, 659—670.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Такъ въ Діоптрів инока Филиппа встрівчаются слівдующія разсужденія: «глаголють, яко понеже есть седьмеричень настоящій сей візкъ убо, лівпо

наружилось на Руси очень скоро: Русскіе мало по малу укрѣплались и сживались съ мыслію о скорой кончинѣ міра, имѣющей послѣдовать по исполненіи семитысячелѣтняго существованія его. Ее раздѣляль еще Кириллъ Туровскій въ XII вѣкѣ. ¹ Чѣмъ болѣе сокращался срокъ ожиданія кончины міра, тѣчъ болѣе увеличивалось число защитниковъ мнѣнія о скоромъ концѣ его. И оно было достояніемъ не массы только, а и людей сравнительно просвѣщенныхъ, и стоявшихъ во главѣ русскаго общества. Мнѣнія о скорой кончинѣ міра держались и такіе просвѣщенные архипастыри-митрополиты русской церкви, какъ Кириллъ II, Кипріанъ, Фотій, Григорій Цамвлакъ, Іона и Филиппъ. ² Ея не чужды были даже и такія лица, которымъ скоро самимъ пришлось бороться противъ этого предразсудка. Это—Іосифъ Волоцкій и Геннадій, архіспископъ Новгородскій. ¹

Мивніе о семитысячельтнемъ существованій міра такъ укрвпилось среди русскихъ въ XIV—XV въкъ, что съ точки зрвнія его и имъ стали оцвнивать тв или другія историческія событія. Такъ въ числь возраженій противъ несостоятельности Флорентійскаго инимо-вселенскаго собора одно состояло въ предположеніи, что вселенскихъ соборовъ не можетъ быть болье семи по строгому соотвътствію числа ихъ числу тысячельтій существованія міра. 4

есть ему довл'єти же и пребывати довдеже седьмая тысяща накончается, подобаеть бо седмиричному в'єку въ седьмое скончатися число». (Горскій и Невоструев, Описаніе рукописей Москов. Син. биб. отд. ІІ, кн. 2, 458.) Точно такая-же мысль высказава Никифоромъ Каллистомъ въ синаксар'є на недълю мясопустную (Православн. Собе с'єдн. 1860 г. ч. Ш, 334—347.) Перечень и разсмотр'єніе сочиненій им'єющихъ эсхатологическій характеръ, см. у Сахарова, 71—148.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Имп. Публ. библ. Q. I. № 308. 300—302. Описаніе рукоп. Москов. синод. библ. Отд. II, 2, 656. Калайдовичъ. Намятники Русс. словесности XII в. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтен. въ Москов. Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847, № 8. IV. І. Слово м. Кирилла II въ день архангела Михаила 18—19. Акты Истор. т. І № 20, 41; № 253, 481. Правосл. Собес. 1860 г. ч. II, 496. Шевыревъ. Исторія Русс. Словесности, III, 339. 374. 356. Акты Истор. т. І, № 267, 498 и № 280, 514. Макарій, Ист. Р. Ц. V. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Шевыревъ, ч. IV. 84. 85. Въ концѣ Богородичника, нанисаннаго самимъ преи. Іосифомъ въ 1489 году, находится слѣдующая надпись: «написахъ послѣдняго ста седьмые тысячи 97 года. Рукоп. Волокол. мон., хранящ. въ монаст. ризницѣ, № ⁴/<sub>330</sub> л. 317. Шевыревъ на основаніи этой приписки и высказалъ свой взглядъ о томъ, что самъ преп. Іосифъ раздѣлялъ мнѣніе о близкой кончинѣ міра. Приписка Іосифа можетъ быть понимаема въ смыслѣ благопріятствующемъ и не благопріятствующемъ означенному мнѣнію.

<sup>4</sup> Акты Истор. т. І, № 286, 523.

Не безъ приложеній оно оставалось и въ области религіозно-нравственной жизни русскаго народа. Въ болбе или менбе выдающихся изь ряда обыкновенныхъ физическихъ явленіяхъ и еще чаще бщественныхъо бъдствіяхъ народъ видблъ предзнаменованіе близкой кончины міра. <sup>1</sup> Такимъ образомъ русскій народъ какъ въ высшихъ такъ и въ низшихъ сферахъ одинаково сживался съ мыслію объ имбющей, по истеченіи семи тысячи лътъ, послъдовать кончинъ міра.

Роковой 1492 годъ, когда, по вычисленіямъ книжниковъ, долженъ былъ последовать конецъ міра, приближался. Насхалія, окончившаяся также 1492 годомъ, имбла замбчательное заключеніе: «здъ страхъ, здъ скорбь, читается въ насхаліи посль 1492 года, аки въ распятіи Христов'в сей кругъ бысть, сіе лісто и наконецъ явися, въ неже часмъ и всемірное Твое принествіе». <sup>3</sup> Но страшный годъ прошелъ, какъ и другіе, и вовсе не принесъ съ собою того, чего ожидаль оть него съ такими тревогами и волненіями русскій народъ. По естественному порядку вещей всякій русскій человъкъ долженъ былъ отказаться отъ предразсудка. Положимъ, предразсудокъ исчезъ, но далеко не у встхъ и не безследно. Неосуществившееся ожиданіе кончины міра поставило многіе русскіе умы въ сильное затруднение. Самымъ естественнымъ выходомъ изъ него для русскаго ума представлялся следующій: онъ долженъ былъ признать въ полной сил'в несостоятельною мысль о близкой кончинь міра. Но отказаться отъ въры въ близкую кончину міра въ самый непродолжительный періодъ времени русскій человъкъ былъ не въ состояніи. Русскій народъ такъ методически последовательно сживался съ этой идеей, что внѣ всякой психической возможности было въ самое короткое время вырвать съ корнемъ то, на чемъ онъ воспитывался цёлые въка. А тамъ предъ нимъ выступало оскорбительное для его религіознаго чувства затрудненіе. Идея о близкой кончинъ міра явилась въ сознаніи русскаго человъка не случайно, а кръпла у него подъ вліяніемъ и на почвъ изученія имъ святоотеческихъ твореній. Если признать несостоятельною мысль о семитысячномъ період міроваго существованія, то это само собою равносильно будеть признанію ложности осно-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полное соб. Р. Лът. г. Ш, 79; IV, 105—106, I, 176; Ц, 90; Никонов. лът. VI,24.

² Рук. Новгородск. Соф. библ. № 1421, л. 129.

ваній, на которыхъ она покоилась, т. е. ложности свидътельствъ св. отцевъ. Но такой путь былъ не подъсилу русскому человъку. Эти затрудненія еще болье росли отъ другихъ разныхъ условій, въ которыхъ находилась современная религіозная жизнь.

Умственное брожение еще болье усиливалось новымъ положеніемъ, принятымъ въ средъ нъкоторыхъ членовъ русскаго общества, - все тъмъ же вопросомъ о близкой кончинъ міра. Въ видахъ соглашенія и примиренія святоотеческихъ свидѣтельствъ, говорившихъ въ пользу семитысячелътняго существованія міра, нъкоторые русскіе книжники идев о скоромъ концв міра, вмівсто прежняго строго ариометического значенія, придали болье широкій смысль. Поэтому признали болье соотвытствующимь истинь перенести вообще на осьмую тысячу то, чего ожидали въ исходъ седьмой. Увъренность въ близкую кончину міра высказывали: Максимъ Грекъ, <sup>2</sup> Вассіанъ Косой, <sup>3</sup> Зиновій Отенскій, <sup>4</sup> инокъ Артемій 5. Историческія событія болье или менье важныя продолжали и теперь накоторыми комментироваться въсмысла благопріятствующемъ идев о близкой кончинв міра. Такъ въ уничтоженіи въ 1510 г. самостоятельности Пскова льтописецъ видить предзнаменование скораго пришествія антихриста. 6 Даже благод втельныя событія и тв связывались съ извъстной идеей. Нъкоторые изъ русскихъ этого времени по религіозной гордости смотр'вли на Москву какъ на третій Римъ, - въ смысл' хранительницы истиннаго христіанства и не допускали мысли о возможности существованія четвертаго (въ томъ-же

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Зосима митрополить, читается въ одной рукописной кормчей, потщався написати пасхалію на осьмую тысячу л'єть, въ ней же чаемъ всемірнаго притествія Христова. (Правосл. Собес'єдн. 1860 г. ч. П. Іюль, 337. Рукописная кормчая XV в'єка).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочиненіе Максима, I, 132—133; II, 335.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Чтен. въ Общ. Ист. и Древн. Росс. 1859 г. кн.3, отд. 3 Разсужденіе Вассіана о неприличіи монастырямъ владѣть вотчинами, 3. Выпись изъ государевой граматы о сочетанін втораго брака в. князя Василія Іоанновича. Чтен. въ Общ. Ист. и Древн. Россійск. 1847, № 8.

Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи. Изд. Казанск.
 Дух. Акад. 48—49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Русская Историческая библіотека, издаваемая Археографическою коммиссіею, т. IV, Посланія инока Артемія. 1221.

<sup>•</sup> Полн. Собр. Р. Лътоп. т. IV, 282.

самомъ смыслѣ) Рима, а отсюда выводили и то, что только отъ того или другаго религіозно-нравственнаго состоянія русской церкви зависить ускорить или предотвратить близкую бѣду (кончину). '

Къ наибольшему возбужденію русскихъ умовъ въ вопросѣ о кончинъ міра послужило основанное на данныхъ астрологіи предсказаніе Николая Нъмчина объ уничтоженіи или измѣненіи міра, имѣющемъ послъдовать въ 1524 году<sup>2</sup>.

Такимъ образомъ по животрепещущему вопросу времени, какимъ въ то время былъ вопросъ о времени кончины міра, въ русскомъ интеллигентномъ обществъ образовался хаосъ мнъній, среди котораго при тогдашней бъдности просвъщенія, а отсюда трудности оріентироваться, оно не находило для себя исхода, не знало, къ какому изъ существующихъ мивній примкнуть, какому мивнію отдать предпочтение. Въ самомъ дъль, одни говорили, что время кончины міра близко, другіс даже у казывали годъ его, третьи совершенно отвергали и то и другое. Брожение умовъ еще болже усилилось и приняло острый характеръ вследствіе особаго образа дъйствій еретиковъ жидовствующихъ; которые воспользовались здъсь удобнымъ случаемъ для того, чтобы компрометировать православныхъ. Когда всеобщее ожидание кончины міра обмануло всёхъ, еретики начали открыто смёлться надъ обманутыми ожиданіями православныхъ и надъ ихъ авторитетами — святоотеческими твореніями. Жидовствующіе обратились въ положеніе нападающихъ и делали постоянныя возраженія православнымъ. Семь ты сячь літь существованія міра уже прошло, говорили они, послі чего долженъ посладовать по свидательству св. отцевъ его конецъ, а отчего же его и до сихъ поръ нѣтъ? Отчего пѣтъ втораго пришествія Христова, когда ему по всьмъ даннымъ должно было уже быть? Вти и подобные имъ вопросы чрезвычайно смущали православныхъ и ставили ихъ въ безвыходное положение. Со стороны православныхъ нуженъ былъ скорый и сильный отпоръ, но его не могло быть; потому что сами православные находились въ со-

<sup>&#</sup>x27; Прав. Соб. 1861, ч. П. Май, 95. Послапіе Филовея къ Мунехину. Прав. Собесван. 1863 г., ч. І, Мартъ. 337—343. Посланіе Филовея къ Василію Ивановичу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Правосл. Собес. 1861 ч. П. Май, 80—91. Посланіе Филовея старца Елизарова монастыря къ дьяку М. Мунехипу. Сочиненія Максима Грека Р. XXII. 457. 460. 474.

з Просвътитель, 428-450. 379. 400.

стояніи неопред'вленности, колебанія и неустойчивости среди разнородныхъ мнвній по интересующему вопросу, и это твиъ естественнъе, что они сами недавно раздъляли мнъніе о близкой кончинъ міра, которой на самочъ дъль не послъдовало. Многіе изъ православныхъ становились въ затруднение предъ возражениями жидовствующихъ. Такимъ образомъ масса русскаго общества колебалась во митияхъ и, поджигаемая жидовствующими, волновалась. Явились споры, которые концентрировались около одного исходнаго пункта-именно всв хотвли отыскать причины, изъяснить себъ пути промысла Божія, допускающаго какъ будто отступленіе отъ Своихъ, предначертанныхъ Имъ, законовъ. Объ этихъ-то спорахъ ясно намекаетъ и митрополитъ Даніилъ, когда онъ, въ обличеніе излишней пытливости своихъ современниковъ, говоритъ и учитъ «благодарити Его (Промыслъ Божій) подобаетъ, а не судити и укоряти и безчестити благость Его». Въ чемъ состояли эти укоры, отчасти объ этомъ можно судить по следующимъ наставленіямъ митрополита Даніила, обращеннымъ имъ къ своей паствв: «не подобаетъ убо на Бога дерзати, аки не управляюща на земли». Споры о цаляхь и дайствіяхъ Божественнаго Промысла на землю среди русскаго общества того времени не были явленіемъ сколько-нибудь исключительнымъ, а напротивъ представляли изъ себя живой общественный интересъ и служили вопросами вполн в огкрытыми. «Что глаголеши досажая Христу Богу, спрашиваетъ митрополить Даніилъ, осуждая тъмъ излишніе споры своихъ современниковъ? Еже бо испытывати и оглаголовати Божественный Его Промыслъ, безчестити Его (Бога) есть, якоже не испытовати неизреченныя судьбы Его, славити Его есть; ты же много велеръчествиеми и опытуещи не свое, яже тебь не дана суть, и кто ты еси супротивъ отвъщеваяй Богови (Римл. IN, 20) и оглаголуя судьбы Его?. Что убо привлачаени вещь, отъ неяже пострадати имаши? Не играй таковыми, человъче! '

Другою историческою причиною, выдвинувшею вопросъ о Промыслъ Божіемъ, было распространившееся въ концъ XV и въ первой половинъ XVI вв. среди русскихъ ученіе объ астрологіи и въра въ состоятельность ея предсказаній. Распространеніе въ это время астрологическихъ знаній или, какъ тогда называли, «звъздо-

⁴ Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197. л. 353-354.

четства» обусловливается вліяніемъ запада. Появленіе у насъ на Руси звѣдочетства относится къ довольно раннему времени. Еще митрополитъ Кипріанъ († 1406 г.) въ своемъ индексѣ истинныхъ и ложныхъ книгъ упоминаетъ и о «звѣздочетствѣ». ¹ А въ концѣ XV и особенно въ первой половинѣ XVI вѣка вѣра въ силу астрологическихъ предсказаній была очень распространенною на Руси. Такъ, между причинами быстраго распространенія ереси жидовствующихъ нѣкоторые современники указывали между прочимъ и на то, что глава ереси, жидъ Схарія, «былъ изученъ звѣздозаконію и жилъ съ астрологы» въ Кіевѣ. Силу и вліяніе, какими пользовались послѣдователи ереси жидовствующихъ, современники объясняли тѣмъ, что они «звѣздозаконію прилежаху...... и астрологы и чародѣйству». ²

Главнымъ пропагандистомъ астрологическихъ зпаній на Руси во время святительства Даніила былъ изв'єстный придворный врачъ Василія Іоанновича Николай Люевъ или, какъ его называетъ Максимъ Грекъ, Николай Нѣмчинъ. Опъ вм'єстѣ съ латипскою пропагандою распространялъ между русскими и астрологическія знанія, и въ этомъ отношеніи дѣйствовалъ не безъ успѣха. Опъ пріобрѣлъ себѣ пѣсколько учениковъ, изъ которыхъ изв'єстны: Оеодоръ Карповъ и еще какой-то неизв'єстный по имени игуменъ. Распространенію астрологическихъ знаній на Руси много содѣйствовали также приходившіе сюда съ запада и расходившіеся въ значительномъ количествѣ разные альманахи, наполненные разнообразными предсказаніями, основанными на астрологическихъ соображеніяхъ. 3

Ученіе послідователей астрологіи иміло весьма важное значеніе въ области правственно-практической жизпи современнаго русскаго общества. Вся міровая жизнь и жизнь человіка обусловливались у астрологовь исключительно положеніемъ звіздныхъ планетъ, ихъ свойствами и особенностями ихъ движенія. Планеты обладали каждая своимъ специфическимъ свойствомъ, и одні нях нихъ были благотворными, другія— злотворными. 4 А отсюда ихъ всегда необходимое вліяніе на судьбу человіка было неодинаково. Всі явле-

<sup>4</sup> Востоковъ. Описаніе Румянц. Музел. 716-717.

<sup>\*</sup> Просвътитель, 43. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Сочиненія Максима Грека. ч. І. 347—377; 446 --455, 457 --494.

<sup>4</sup> Сочиненія Максима Грека. І, 388. 460.

нія вемной атмосферы, равно какъ всякія обстоятельства человівческой жизни, находились, по мнінію астрологовъ, въ безусловной зависимости «отъ снитія планить и зодіевь, оть зв'єзднаго обхожденія». 1 Счастливая или несчастная судьба человіжа объяснялась дъйствіемъ звъздъ, и тотъ или другой характеръ его дълтельности объяснялся вліяніемъ того-же самаго источника. В няніе звіздъ и планетъ простиралось и на волю человъка, побуждая ее или на добро или на зло; <sup>2</sup> счастливый, или, наоборотъ несчастный исходъ каждаго его поступка, его предпріятія ставился въ зависимость отъ выбора счастливаго или несчастнаго дня и даже часа, назначеннаго для д'виствія. З Такимъ образомъ астрологія сдівлалась полнъйшей распорядительницей всьхъ отправленій человъческой жизни. Ею опредвлялся каждый поступокъ человвка, ею предначертывалась программа его действій въ тоть или другой день и даже часъ. Однимъ словомъ, предсказаніями, основанными на данныхъ астрологій, опутанъ былъ всякій мальйшій шагъ человька. «Ниже слъдъ ногъ двизати смъти, аще не прежде въ книзъ альманаховъ приникше, увъдять планитовъ снитіе», --- воть до чего въ то время доходило въ отдельныхъ случаяхъ поклонение астрологи. Если после всего этого присоединить еще ту массу сборниковъ съ разными предсказаніями и предзнаменованіями, примітами и гаданіями, носившими у насъ самыя причудливыя названія: «волловниковъ», «сонниковъ», «зеленниковъ», «громовниковъ», «звъздочетцевъ» и т. п., 5 которые въ большомъ количествъ распространялись тогда на Руси, тогда для насъ вполнъ ясно обрисуется жизнь извъстной части русскаго общества того времени, какъ жизнь, связанная во всёхъ своихъ отправленіяхъ предписаніями астрологіи и разными примътами.

Поставленная на такихъ началахъ жизнь извъстной части русскаго тогдашняго общества, строго говоря, исключала собою возможность видъть въ извъстныхъ событіяхъ и фактахъ человъческой жизни проявленіе разумной, правящей силы – Бога, подчиняясь вмъ-

¹ Тамъ-же, ч. I, 473. 474. 401.

<sup>\*</sup> Тамъ-же, ч. I, 365.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Тамъ-же, ч. I, 360--361. 386; ч. II, 62. 86. 76 приложеніе № XXV, 111.

<sup>&</sup>lt;sup>♣</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. І, XVIII, 420-421.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Тихонравовъ. Памятники отреченной русской литературы т. И. М. 1863. 360 - 428. Лътописи русской литературы и древности. Изд. Тихонравовымъ. т. V. отд. ИІ. Сочиненія Максима Грека. ч. І, 155. Подр. см. въ дополненіяхъ.

сто того слівпому лівйствію фортуны. Но исключеніе дівйствій Промысла Божія въ міръ, какъ прямое логическое слъдствіе изъ последнихъ выводовъ астрологіи, вовсе не входило въ иланы увлекавшихся ею лицъ. Эти последнія никакъ не могли и думать о гомъ, что, руководствуясь въ своей жизни и располагая ее по предначертаніямъ астрологіи, они тімъ самымъ уклонялись отъ правильныхъ попятій о Промыслів Божіемъ и до нівкоторой степени исключали его дъйствія въ своей жизни. И здёсь-то такимъ образомъ русскіе умы вступали въ наглядное противорічіє. Предъ ними было два взаимно уничтожающих другь друга положенія: принципь сліпой случайности, положенный астрологами въ основу міровой жизни и ея явленій и существъ, и разумное начало-Высочайшее Существо, управляющее міромъ. Примиренія взаимнаго сосуществованія между тімь и другимь началомь міровой жизни не могло быть. А между твмъ попытки къ примиренію этихъ началъ существовали, и прежде другихъ ихъ обнаруживали сами пропагандисты астрологических идей-Осодоръ Карновъ и какой-то неизвъстный по имени игумент. У нихъ было господствующимъ такого рода мивыје, по которому опи ставили Бога во главв управленія слівною, произодящею одинаково добро и зло, случайностью или фортуною, 1 и на этомъ основании приписывали самому Богу дъйствія, несогласныя съ понятіемъ о Немъ, какъ о Совершеннівіїшемъ Существъ, какъ, наприм., произведение одинаково добра и зла. Но вообще оказалось для всьхъ весьма труднымъ примирить и согласить действія разумнаго Промысла Божія съ действіями сльпой фортуны, а этого-то собственно и добивались русскіе того времени. Вотъ эта-то трудность и была исходнымъ пунктомъ для преній и споровъ о Промысл'я Божіемъ, объ его отношеніи къ міру и главное-къ человъку, во всемъ и всегда связанному, по представленію многихъ разділявшихъ віру въ силу астрологическихъ предсказаній, сліпою судьбою. Сущность вопроса и споровь главнымъ образомъ сосредоточивалась и зайсь на уденении аййствій Промысла Божія на земль, правильный и доступный для пониманія смыслъ которыхъ терялся для лицъ, увлеченныхъ вірою въ астрологію. Другая сторона вопроса-двиствія сліной фортуны по самому характеру ея, какъ силы только механической и чуждой разумности, законы которой не могуть быть объяснены

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. І, 447-450. 348.

изъ разумныхъ началъ, естественно погому самому стушевывалась и игнорировалась. Такимъ образомъ вопросъ съуживался и выстуналъ какъ-бы совершенно однимъ самостоятельнымъ вопросомъ о Божественномъ Промыслъ. Но здъсь онъ получилъ свой особенный характеръ, вполнъ сообразный съ тыми историческими условіями, которымъ опъ быль обязанъ своимъ возникновеніемъ. Самымъ существеннымъ признакомъ астрологіи и причиною, объясняющею ея быстрое распространеніе, служить ея практическій. жизисиный характеръ. Ею увлекались потому, что, при почощи сообщаемыхъ ею знаній, разсчитывали устроить свою жизнь счастливо и на основаніи астрологическихъ предсказаній предполагали возможнымъ постоянно поддерживать ее въ этомъ состоянія, и въ то же время на основаніи тахъ же данныхъ астрологіи надвялись удалять отъ себя могущія посл'вдовать въ жизни непріятности и несчастія. Точно также и возбужденный распространившеюся върою въ астрологію вопросъ объ отношенія Божественнаго Промысла къ человъку получилъ такой-же жизнешный практическій характеръ и сведенъ былъ на правственно-практическую почву. А сошедщи въ правственно-практическую область, вопросъ раздробился здёсь на боле мелкіе вопросы и отсюда получиль еще большую силу. Изъ одного общаго вопроса возникли болъе частиме, но и самые важные въ нравственно-практической деятельности человека. Въ самомъ деле, если человъкъ есть простая игрушка слепой случайности и по своей дъятельности есть болье автомать, не свободный располагать самъ собою, то зачемъ къ нему обращено требование Божественнаго закона быть добродетельнымъ? Допустимь, человекъ свободенъ располагать и нравственно усовершенствоваться; но что онъ можетъ сдълать всъмъ этимъ предъ неумолимою судьбою?-Ничего ровно, когда извъстно, что ни его добродътель, ни его порокъ не предотвратять опредвления его рока. А если такъ, то каковъ-же характеръ и каково отношеніе дійствій Прочысла Божія въ жизни человъка? Неужели Богъ, совершеннъйшая любовь, допускаеть сленому року такъ перать человекочь? А если допускаетъ, то почему и какъ согласить все это съ понятіемъ о Немъ, какь о высочайшей любви и благости? На этой-же самой почвъ возникло множество и другихъ частныхъ вопросовъ, которые развивались въ сферк общественныхъ отправленій. Были такіе, которые, смущаемые извращениями понятими о Промысль Божіемъ. затруднялись понять и уяснить себъ то, почему ижкоторые изъ людей, несмотря на свою безправственную жизны, наслаждаются

благоденствіемъ на землів, пользуются высокимъ положеніемъ въ обществъ и умирають въ видимомъ счастін, тогда какъ другіе болье достойные въ нравственномъ огношении лица, - тъ наоборотъ всю жизнь страдають и выносять множество униженій. Многіе задавались и старались уяснить себь съ точки зрънія ученія о Божественномъ Промыслъ и такіе вопросы, какъ наприм. вопросъ о скоропостижной смерти, о значении предсмертныхъ страданий и др. На подобныхъ вопросахъ сосредоточивались интересы интеллигентной части русскаго общества первой половины XVI въка. Указанія на разсужденія и споры о разнообразныхъ отправленіяхъ въ жизни человъка дъйствій Промысла Божія находятся и у митрополита Даніила. Доказывая предосудительность изслідованій Божественных дъйствій въ міръ и въ человьчествь и обличая самые происходившее по этому поводу споры, Данівлъ говорить: «Ты же наки множицею глаголеши и словопришися пытая неизреченими Божія судьбы: почто опсица пріять заступленіе? Почто онсица прощенъ бѣ, и отъ злыхъ свободися, сей-же ниже въ малыхъ помощь пріятъ, и кромѣ высокаго заступленія бѣ, и прощенія не получи, и отъ злыхъ не освободися? Что глаголеши досажая Христу Богу, спрашиваетъ по этому поводу митрополитъ? И кто ты еси супротивъ отвъщаваяй Богови и оглаголуя судьбы Его» 1 Излишнюю пытливость русскихъ въ отношеніи действій Промысла Божія обличаеть и Максимъ Грекъ. «Не сіе въдъніе азъ злословлю, говорить онь, но чрезъмъру носящееся и, яже Богу единому знаема, излишне испытующес». <sup>2</sup> Увлеченіе астрологіей въ правственно-практической деятельности человека доходило до непозволительныхъ крайностей: бывали приміры, что подъ вліянісмъ увлеченія астрологическими знаніями и въры въ силу всёхъ основанныхъ на нихъ предсказаній люди доходили до отрицанія Бога, пускались въ самую грубую безнравственную жизнь оправдание ея ссылались на дъйствующее на нихъ съ необходимостью вліяніе звъзднаго міра. 3

Самыми сильными и горячими противниками распространенія въры въ звъздочетство въ XVI въкъ были: Филофей, старецъ

¹ Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197. л. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима. Грека. ч I, 460.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Тамъ-же. ч. 11, 79-81.

Псковскаго Елизарова монастыря, и особенно Максимъ Грекъ. Памятникомъ полемики этого рода со стороны Филофея осталось его посланіе къ Псковскому намістнику Михаилу Григорьевичу Мисюрю-мунехину «на звъздочетцы и на латины». Максимъ Грекъ посвятиль целую серію словь и посланій на опроверженіе мижній поклонниковъ звъздочетства. 2 Выводы астрологіи извращали христіанское ученіе о Промыслів Божіемъ, а потому-то противники ея образились къ защите и уяснению этого именно пункта христіанскаго въроученія. Такъ именно смотрълп на характеръ п послъдніе выводы астрологіи Максимъ Грекъ и Филовей. У Максима встрѣчаются спеціальныя разсужденія и слова: «о томь яко Промысломъ Божіимъ, а не звъздами и колесомъ счастія вся человъческая устрояются», или «слово о Божественномъ Промыслѣ и на звъздочетцевъ». 3 Не иначе понималъ свою полемическую задачу и Филовей. «О царствахъ же и о странахъ примънсніе, пишеть старецъ къ Мунехину, не от звиздъ сіе приходить, но отъ вседающаго Бога.... Подобаетъ же уповати на вседающаго Бога.... звъзды же не могутъ ни въ чемъ же ни придати, ни уймати». 4

Возбужденный вопросъ о Промыслѣ Божіемъ вызвалъ на объясненіе и митрополита Даніила и заставилъ его изложить православное ученіе о Божественномъ Промыслѣ, проявленія котораго подвергались не совсѣмъ правильнымъ толкованіямъ и даже нареканіямъ со стороны нѣкоторыхъ изъ его современниковъ. Въ историческихъ условіяхъ, вызвавшихъ извѣстное умственное броженіе въ обществѣ, несмотря на тождество вопроса, возбужденнаго ими, выступаютъ двѣ отдѣльныя самостоятельныя мысли. Несостоявшимся ожиданіемъ кончины міра вызванъ былъ вопросъ о Промыслѣ Божіемъ въ его общемъ видѣ—въ его отношеніи къміру. Вниманіе интеллигентной части тогдашняго русскаго общества сосредоточивалось на разъясненіи и, по возможности, разрѣшеніи само собою появлявшихся въ сознаніи вопросовъ о томъ, почему не исполнилось предопредѣленіе Божіе о кончинѣ міра,

¹ Рукоп. Имп. Пуб. биб. изъ древле-хранилища Погодина, № 1294. л. 42—46. Оно издано въ Прав. Собес. 1861 г. част. П.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Максима Грека, ч. І, слова ХУІ—ХХІІ; ч. П, слова ІІ, УІІ; ч. Ш, слово ХХУП.

<sup>3</sup> Сочин. Максима Грека, ч. I, 377-399; ч. II, 52-89.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прав. Собестан. 1861 г. ч. II. 89-96.

возвъщенное цълые въка тому назадъ и возвъщенное устами св. мужей, говорившихъ по Божественному вдохновенію? Неужели отъ времени измънились законы, по которымъ Богъ дъйствуетъ въ міръ? Однимъ словомъ, на этой почвъ возникали вопросы болье общаго, отвлеченнаго характера.

Знакомство-же русскихъ съ астрологическими знаніями, имѣвшими виолив практическій характеръ, также подняло собою не мало вопросовъ, но всё они запечатлёны были однимъ характеромъ: вся сумма вопросовъ и недоразумбній этой последней фракціи сосредоточивалась и вращалась въ сферв правственно практическихъ интересовъ общества. Сообразно характеру и особенностямь этихъ двухъ историческихъ факторовъ, создавшихъ собою общій вопрось о Промыслів Божіемь, можеть быть расположено одиннадцатое слово Даніила о Божіихъ судьбахъ. Одиннацатое слово имбеть следующее полное оглавление: «О Божихъ судьбахъ, и о младенцахъ умирающихъ; и яко бъдно есть не исповъдати помыслы своя отцемъ духовнымъ». Въ самомъ оглавлении намъчаются три главныя совершенно самостоятельныя положенія слова, которыя, дъйствительно, и развиваются въ первой его части, и подтвержденія для которыхъ собраны во второй очень общирной части слова. Большая половина первой части въ одиннадцатомъ словъ посвящена разсужденіямь о Промыслів Божіемь, и потому она разсмотрына будеть вв связи и нарадлельно со второю частью. Разсмотриніе других в предметовь, развивающихся въ первой части соотвытственно характеру ихъ содержанія, относится къ другимъ мъстамъ изольлованія.

Въ разсужденіи одиннадцагаго слова, касающемся Промысля Божія, заключаются два положенія. Одно изъ нихъ, первос, положеніе излагаеть общее ученіе о Промыслѣ Божіемъ. Митрополить Даніилъ на всѣ пытливыя изслѣдованія своихъ современниковъ такъ формулируеть общее ученіе о Промыслѣ. «Неподобасть намъ, говорить онъ, непостижимое, и недомыслимое, и неизслѣдованное Божіе естество и существо испытовати, такоже и о Божественныхъ Его судьбахъ». Доказательство своей мысли митрополить Даніилъ основательно видить въ словахъ св. апсст. Павла (Римл. Н. 33), который дъйствительно называеть судьбы Вожій пейспёттайными и неизслѣдованными. Точно такая же мысль проводится и въ другихъ свидѣтельствахъ Даніила, заимствованныхъ ймъ одно «отъ

отческихъ», и другое отъ старческаго». 2. Настаивая на «мысли о непостижимости путей Божественнаго Промысла, а отсюда и о безполезности самыхъ понытокъ къ открытію, посредствомъ раз ныхъ умственныхъ комбинацій, законовъ этихъ путей, митрополитъ вовсе этимъ не хочетъ сказатъ того, чтобы на этомъ основаніи никто уже не дерзалъ разсуждать ни о чемъ, соприкасающемся съ вопросомъ о Промыслъ. Онъ только ограничиваетъ пытливый умъчеловъка, указывая ему границы: «яже Онъ (Богъ) не повелъ, говоритъ Даніилъ, не подобаетъ пытати». Въ этомъ послъднемъ случатъ, т. е. когда дъйствія Божіи для человъка бываютъ непонятными и неуяснимыми для его ограниченнаго ума, Даніилъ совътуетъ успокоивать себя выраженіемъ чувствъ благоговънія и благодарности къ Богу: «сгда бо видишь что сотворяемо Божественнымъ Его Промысломъ недомыслимо намъ, о семъ дивитися и славити и благодарити, Его подобаетъ».

Два основанія находить Даніиль, по которымь онъ не допускаєть чрезм'єрных в изсл'єдованій о д'я вствіях в Промысла Божія въ мір'є со стороны челов'єка. Первое изъ нихъ покоится на понятіи о Высочайшемъ Существ'є, какъ совершенн'єйшей правд'є. Какъ премудрый и всеправедный, Богъ въ своихъ д'єйствіяхъ никогда не допускаєть уклоненій отъ этого закона своей в'єчной правды. А отсюда естественное сл'єдствіе то, что и во вс'єхъ даже мельчайшихъ обстоятельствахъ жизни челов'єческой, какъ-бы, по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № 197, д. 364. Ссыдка Даніида на свид'ьтельства «отъ отческихъ» указываетъ на «отечникъ», или сборникъ словъ и благочестивыхъ изреченій разныхъ отцовъ и подвижниковъ. Въ современномъ изданіи руссномъ отечникъ на зывается: «Достопамятныя сказанія о подвижничествъ святыхъ и блаженныхъ отцовъ» М. 1845 г. издан. Моск. Дух. Акад. Процитованное здѣсь Даніиломъ мъсто находится и въ современномъ изданіи «отечника». Достопамят. сказ. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197. л. 357. Старчество подь названіемъ, «Verba Seniorum» напечатано у Миня. Ратг. Curs. complet. ser. lat. tom. LXXIII., рад. 855—1066 · Старчество подъ названіемъ «Древняго Патерика» переведено на русскій языкъ при «Душеполезномъ Чтевіи» и издано редзицією его особою книгою. Древній Патерикъ. Москва. 1874 г. Объ общемъ характерѣ подвижническихъ сочиненій, каковы - старчество, патерики и т. п. можно познакомиться изъ сочиненія П. Казанскаго: Исторія православнаго монашества на востокѣ. А для болѣе подробнаго знакомства съ сказаніями изъ старчества и изъ патериковъ можетъ служить прекраснымъ пособіемъ изслѣдованіе Петрова «О происхожденій и составѣ Славяно-русскаго печатнаго пролога. См. также Описан. рукоп. Синод. библ. отд. II, 2, 267—283.

видимому, онв ни были неуяснимы съ точки зрвнія нашей идеи о правдв, мы должны видьть проявленіе высшей правящей силы и правды. Человвку за всв Божественныя двйствія спасительнаго Промысла, по словамь митрополита, «славити подобаеть, а не судити и безчестити благость Его». «Что убо речеши, спрашиваеть Даніиль далве словами св. апост. Павла, еда пеправда отъ Бога? Да не будеть, рече великій апостоль Павель (Римл. III, 5)». На основаніи законовъ своей Божественной правды Богь, какъ говорить Даніиль, «творить елико хощеть: ового низводя и во много привлача смиреніе, ового-же паче надежи возставляя и Онь..... его же хощеть милуеть, его же хощеть ожестветь».

Другая сторона несостоятельности излишних человъческих попытокъ къ опредълению и уяснению законовъ Божественнаго міроправленія основывается у Даніяла на попятіи о человъкъ, какъ существъ ограниченномъ. Ограниченность и ничтожество человъка предъ Богомъ уясняются заимствованнымъ изъ Свящ. Писанія сравненіемъ зданія съ его строителемъ и глинянаго сосуда съ его мастеромъ (Римл. IX, 20. 21). 1.

Говоря объ ограниченности человіка предъ Богомь, Даніиль вовсе не хочетъ унизить его до поднаго ничтожества и привести его къ понятію о Богь и Его отпошеніяхъ къ міру и человъку, близкихъ къ фатализму. Опредъление отношений человъка, существа ограниченнаго, къ Богу, Существу неограничениому, и ихъ несоизм'тримости получаеть свое разъяснение въ учении Данила о самовластіи челов'вка или, на нашемъ языкі, - свободі челов'яка. Разсужденіе Даніила о свобод'є челов'єка им'єсть въ виду лиць, которыя, увлекшись астрологіей, извратили понятіе о нравственной природъ человъка, и смотръли на послъдняго скоръе какъ на автомата, которымъ по своему капризу управляеть слѣпая воля судьбы. «Человъка почте Богъ премудростію, и разумомъ, и самовластна сотвори его (человъка)»—вотъ общій основной взглядъ Даніила на нравственцую природу человіка. Данцая отъ Бога человъку свобода всегда остается за нимъ и остается неприкосновенною. Богъ не является въ отношеній къ людямъ ни хотящимъ (чего-либо злаго), ни текущимь (т. е. ни влекущимъ къ чему-либо),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 197 л. 353—3°4. Это самое сообгажение есть и въ Просвътигелъ. Сл. IX, 425.

но за то Опъ всегда является къ нимъ «милующимъ» и, какъ такой, по своей природъ, Опъ пикогда ни пудитъ же, ни губитъ самовластное (т. е. свободу) наше».

Разсужденіе Даніила о свобод' человіка служить исходнымь пунктомъ для втораго отдела разсужденія «О Божінхъ судьбахъ», въ которомъ разсматриваются разныя обстоятельства человъческой жизни, которыя составляли предметь разныхъ недоумений и возраженій для многихъ изъ его современниковъ, для коихъ эти обстоятельства казались трудно согласимыми съ составившимися у нихъ понятіями о законахъ Божественнаго міроправленія. Въ основ'є втораго положенія разсужденія о Божінкъ судьбакъ находится понятіе о человъкъ, какъ существъ разумно-свободномъ, которое само есть источникъ и причина своего счастія иди несчастія: «предъ очима когождо (человъка) положилъ Богъ смерть и животъ; да аще самовластіемъ восхощеть въ путь жизни поити, живъ будеть во въки: аще злымъ произволеніемъ восхощеть поити, путемъ страстнымъ, вѣчно мученъ будеть». Такимъ образомъ счастіе человіка въ немъ самомъ, но это только такое счастіе, которое иначе называется спасеніемъ или вычнымь блаженствомь; оно возможно для челов ка только въ отдаленномъ будущемъ-въ загробной жизни. Совершенно другое значение соединяется съ понятиемъ счастия въ его обыкновенномъ ограниченномъ смыслъ. Это счастіе земное, или вишинее благоденствіе человіка въ его земной жизни, какъ награда за его высоконравственную жизнь. Что касается до перваго рода счастія, или иначе спасенія, то человъкъ есть самъ всецьло творецъ его и виновникъ. Но таково-ли бываетъ отношение сго ко втораго рода счастію — земному благополучію? Можетъ-ли самъ человъкъ быть его единственнымъ факторомъ, конечно если только онъ удовлетворяетъ всимъ требованіямъ, необходимымъ для полученія его, т. е. всегда стоить на достойной высоть своей духовнонравственной жизни? Разсматривая дело чисто теоретически, должно признать вполнъ основательнымъ строгое соотвътствие между нравственною высотою человъка и его внъшнимъ положениемъ, т. е. земнымъ счастіемъ или благоденствіемъ. Но въ дъйствительности, въ жизни бываютъ весьма часто факты обратнаго отношенія между вибшнимъ, весьма блестящимъ положеніемъ человъка и его внутреннимъ нравственнымъ безобразіемъ. Какъ объяснить подобныя явленія? Гдь ихъ истинный смысль? И объяснимы-ли они съ точки зрѣнія понятія о Промыслѣ Божіемъ? Вотъ

которые выступали сами собою и которые, какъ уже извъстно, чрезвычайно интересовали русских в первой половины XVI въка.

Митрополитомъ Даніиломъ во второмъ отдѣлѣ одинпадцатаго слова о Промыслѣ Божіемъ излагается общій взглядъ на земныя блага и земныя песчастія и затѣмъ, подъ освѣщеніемъ его, разбирается нѣсколько частныхъ вопросовъ, затрогивающихъ собою ученіе о Божественномъ Промыслѣ, гдѣ онъ, пользуясь готовымъ матеріаломъ—разными святоотеческими сочиненіями, разъясняетъ ихъ истинный смыслъ и указываетъ цѣль, съ какою Богъ попущаетъ иногда подобнаго рода явленія.

Сущность втораго положенія разсужденія о Божіихъ судьбахъ сосредоточивается на установленіи правильнаго взгляда на временныя (земныя) блага и несчастія, въ одинаковой мірті господствующія и тяготіющія надъ людьми. По взгляду Даніила временное земное несчастіе не есть зло: оно въ премудрыхъ планахъ Божіихъ является въ одинаковой степени полезнымъ для всякаго человіка, и для праведника и для грішника. Сице убо Божественный промыслъ на человіщехъ есть, говоритъ Даніилъ, аще постражеть кто злое нікое и того ради или согрішеніемъ разрішеніе приметъ (грішникъ), или світлійшихъ вінцевъ сподобится» (праведникъ).

Точно такое-же значение имфють для человька и временныя земныя блага. То онь служать наградою за нравственное преуспъяние человъка добродътельнаго, то являются въ рукахъ Божихъ какъ средства чрезъ изливаемыя Имъ милости подъйствовать на порочнаго человъка въ пользу его обращения къ исправлению и, въ случат менринятия имъ такого Божественнаго вразумления, вызывають на него строгую кару небеснаго правосудия Для большей убъдительности, митронолить обращается къ нагляднымъ и извъстнымъ примърамъ, заимствованнымъ изъ ветхозавътной и евангельской истории. «Зри убо, говорить онъ, коликаго долготеритния насладися гордый и непокорливый Фараонъ, и къ концу всенагубно пострада; колико-же Павходоносоръ съгръщивъ къ концу-же все истязанъ бысть и богатый здъ веселился и наслажался и ничтоже въ настоящемъ житіи пострада люто, отъпдетамо отъ всъхъ тъхъ пострадати казнь».

Высказанный общій взглядъ на временныя блага Даніиль полтверждаетъ уясненіемъ съ точки зрібнія его частныхъ отділь-

ныхъ случаевъ и примъровъ несоотвътствія на земль между добромъ и зломъ, какіе встръчались ему въ памятникахъ церковной письменности. Здёсь, на первомъ мёсте должень быть поставлень сообразно его важности вопросъ о томъ, почему нъкоторые изъ христіанъ, несмотря на свою безнравственную жизнь, наслаждаются благоденствіемъ на земль? Отвъть, заимствованный Даніиломъ, равно какъ и самый вопросъ изъ сочиненія св. Анастасія Синайскаго, и разъяснение этого явления, даются такого «нъціи убо нъкія недостатки видятся имуще, нами убо мнятся гръшни быти, отъ Бога же праведни суть; нъціи же отъ молитвь родительнихъ, якоже Соломонъ Давида ради, человѣколюбію сподобляется; други паки нынѣ убо лукави суще, покаятися прилежне хотяще, уже отнынъ яко праведни помышляеми суть якоже Павель (апостоль); иніи же покаянія ради и обращенія благость Божію воспріемлютъ». 1 Точно такія-же мысли находятся и у Златоуста. <sup>2</sup> Затымъ слыдуютъ нысколько другихъ вопросовь, тысно связанныхъ съ предыдущимъ, и касающихся частныхъ случаевъ несоотвътствія на земль между добродътелью и порокомъ. Во всьхъ нихъ берется одинъ и самый скорбный фактъ земной жизни человъка-его смерть; различіе-же между ними заключается въ томъ, что они смерть человъка разсматривають съ различныхъ сторонъ, и касаются въ ней разныхъ побочныхъ обстоятельствъ, которыми она сопровождается для того и другаго человъка. Одинъ просъ сосредоточивается на томъ, нередко случающемся обстоя. тельствъ, почему люди благочестивые ипогда умираютъ въ полномъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп, Моск. Д. Акад. № 197. л. 360—361. Какъ вопросъ, такъ и отвътъ заимствованы изъ твореній св. Анастасія Сппаита, патріарха Антіохійскаго. Подлиникъ см. Мідпе, Patr curs complet. ser. graec. tom. LXXXIX. J. Anastasii Si naitae Quaestio X. р. 431—434. Переводъ въ процигованномъ Даніпломъ мѣстѣ соотвѣтствуетъ подлинияку, исключая двухъ незначительныхъ пропусковъ, находящихся въ цитатѣ Даніила. Вопросы Анастасія Синайскаго сдълансь извѣстными на Руси въ глубокой древности. Опи находятся въ Изборникѣ вел. князя Святослава отъ 1073 года. Описаи. рукописей Моск. Син. библют. отд. П. км. 2. 363—409. Но м. Даніилъ пользовался здѣсь вопросами и отвѣтами Анастасія Синайскаго чрезъ сочиненія Никона Черногорца. Книга преп. Никона, игумена Черныя горы, поданіе Почаевской Лавры 1795 года, половина П. слово 41, д. 310. Почаевскимъ поданіемъ сочиненій Никона Черногорца я пользуюсь и во всѣхъ тругихъ мѣстахъ своего наслѣдованія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197. 361—363. Эта цитата взята изъ 41 слова Никона Черногорца. Половина U, л. 310—311.

цвътъ льтъ, тогда какъ порочные наслаждаются долголътіемъ? Вопросъ ръшается на основаніи словъ св. Аванасія Великаго въ томъ смыслів, что дівніствительно благочестивыхъ иногда постигаеть ранняя смерть съ тою цёлію «да не, якоже рече Соломонь, злоба измінить разума ихъ, или лесть прельстить души ихъ (Прем. IV, 11)», а гръшникамъ многолътнею жизнію Богь «даруетъ многажды вину тъмъ подавая къ покаянію, яко да въ глубокой старости обратится». 4 Сущность другого вопроса состоитъ въ следующемъ: случается, что праведники, прежде чемъ умереть, выносять во время предсмертной бользни самыя ужасныя страданія, тогда какъ ніжоторые отъявленные грішники умирають самою тихою и спокойною смертію. Вопросъ взять изъ сочиненія св. Аванасія Александрійскаго, который рішаеть его въ томъ смыслів, что «мпожицею и мужіе благочестивіи мучатся прежде смерти или на смерти, яко да и мы зряще убоимся и цъломудримся; наче же и святій, иже маль нікакъ недостатокъ имуще, таковымъ мученіемъ, иже на смерти, совершеннъ очищаются и непорочни отходятъ; гръщници же мирнъ и вскоръ издышуть, яко да тамо отшедше нестернимо всяко пріимуть муку». 2 Далве митрополить какъ-бы предупреждаеть возражение, могущее послъдовать на основаніи словъ псалмопівца «смерть грібщниковъ люта

<sup>1</sup> Рукоп. № 197 л. 371—372. Цитата взята Даніпломъ изъ сочиненія св. Аванасія подъ заглавіємъ: «Прос 'Аνтіохоу йрхоута пері плейстиу ка йуаукайшу Ідтрийтиу, тфу еу таїс вейац Графац йпоропречиу кай пара пасі хрістіачоїс удубскесваї дфелоре́чиу. Сочиненіе пом'вщено у Миня въ разряд'є inter spuria. Подъ такимъ-же названіемъ это сочиненіе Аванасія было изв'єстно и въ XVI в'єк'є (Рукоп. Кирилло-Б'єлозерск. монастыря № 29/1106 ч. 293—340. Рукоп. Археол. Музея Кіев. дух. Акад. № 151 л. 563—583. Петровъ. Описаніе Археол. Музея Кіев. дух. Акад. № 151 л. 563—583. Петровъ. Описаніе Археол. Музея Кіев. дух. Акад. 82; Рукоп. Импер. Пуб. биб. F I. № 278. л. 163—212. Рукоп. Соф. библіот. № 1458. л. 337—414 и др.). Рукоп. Древнехранилища Погодина № 1294. л. 1—41. Въ первый разъ оно напечатано было на славянскомъ язык'ъ въ Скрижали 1656 года и на русскомъ въ посл'єднее время въ Христ. Чтевія 1840 г. кн. III (не въ полномъ вид'ъ). Приведенное зд'єсь Даніиломъ свид'єтельство св. Аванасія вполн'є подлинное. Мідпе, Раіт. curs. complet. ser. graec. tom. XXVIII. Quaestio LXIX. рад. 635—638.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197. л. 357. Цитата д'виствительно принадлежитъ св. Аванасию. Сравнительно съ подлинникомъ въ неревод'в, въ какомъ находится цитата у Данила, есть отступленія. Кром'в того въ цитат'в Данила есть прибавка сравнительно съ подлинникомъ: посл'вдияя мысль о гр'винякахъ, спокойно умирающихъ и прямо посл'в того идущихъ въ в'вчную муку, вовсе не находится въ подлинникъ. См. Migne, Patrolog, curs. complet. ser. graec. tom. XXVIII. рад. 661—664.

(Пс. 33, 27 ст.)» толкованіемъ этого стиха св. Аванасія, по мижнію коего, въ указанныхъ словахъ Давидъ разумветъ смерть духовную, а не твлесную! Послъдній вопросъ, разсматриваемый Даніиломъ съ точки зрвнія ученія о Промыслв, касается скоропостижной смерти н'ікоторыхъ людей. Сущность вопроса сосредоточивается на томъ, какою силою Божественною или какою либо другою совершается это, и какая цёль преслёдуется Богомъ, когда Онъ попускаетъ надъ нъкоторыми людьми совершаться страшной скоропостижной смерти? Даніиломъ здёсь представлены два вопроса, тождественные между собою по своему логическому содержанію: одинъ св. Авашасія Александрійскаго, другой — Анастасія Синайскаго. Аванасій рышаеть вопрось такимь образомь. Прежде чымь высказать свой определенный взглядъ на предметъ, онъ говоритъ, что «не вси, елици нечестиви или неправедни суть, горькою смертію умирающе, искончеваются». Эту его мысль разъясняеть, разсматривая ее съ другой противоположной стороны, св. Анастасій Синайскій, говоря, что «не вси нужною смертію умирающей грѣхъ ради то страждутъ». Такимъ образомъ скоропостижная смерть можеть унести жизнь и благочестиваго, и порочнаго, только это бываетъ съ разными цёлями въ томъ и другомъ случай, предпринимаемыми Богомъ съ благимъ намерениемъ. «Благоговейнии, по словамъ св. Аванасія, горькою смертію умирающе, малъ накій недостатокъ имъща и того избавищася таковою злою смертію 1, яко да большихъ воистинну честей сподобятся, прочее же яко да имамы зряще уцьломудримся», а «грышный таковою смертію умирающе, всяко отъ сего отчясти милость улучать, купно-же пакы изрящен пользу нъкую пріимуть видяще напрасно кого восхыщаема», <sup>2</sup> Совершенно тождествененъ съ Аванасіемъ взглядъ на разсматриваемый предметь и Анастасія Синайскаго, тождественный иногда въ некоторыхъ местахъ до буквальнаго сходства. 1 Какъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № 197. д. 373. Тодкованіе, дъйствительно, принадлежить Асанасію и вподнѣ соотвѣтствуеть современному переводу его твореній. См. Творенія св. отцевъ т. XXII. Асанасія Ведикаго, ч. IV. 137. Подлинн. см. Мідпе, Patrolog. curs. Complet. ser. graec. tom. XXVII. J. Athanasii. t. III. pag. 169—170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197. л. 363—364. Цитатъ подлинный см. Migne, Patrolog. curs, complet. ser. graec. t. XXVIII. Quaestio LXXI. pag. 637—640.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 197. л. 357—361. Подлинное свид втельство. Migne, Patrolog curs. complet. ser. graec. tom. LXXXIX. J. Anastasii Sinaitae. Quaestio XVIII.

на нѣсколько выдающуюся мысль Анастасія можно только указать на слѣдующія его слова: «мпогажды и отъ Божіа совѣта нѣціи горкою смертію умирають къ спасенію ихъ»—мысль ясная у Анастасія и довольно темная у Анастасія Александрійскаго.

Замбчательно нравственное наставленіе, хотя находящееся въ наказаніи четырнадцатаго слова Даніиловскаго соборника, но по своему содержанию относящееся къ слову о судьбахъ Божихъ и прекрасно резюмирующее и обобщающее всв отдельныя мысли слова. Вотъ оно: «Возлюбленнін будемъ тиси, смиренно-мудри и не пытаемъ, ни ищемъ, ни мудрствуимь, яже намъ не подобаетъ, яко аще кыя всщи на время и время бывають владыкою Христомъ, аще и съ противны намъ неразумъющимъ видятся, но не судимъ, ни ропщемъ, любимици; но покаряемся и послъдуимъ Божіимъ судьбамъ: овогда убо немощніи възмогають, силніи же побъждени бывають, и безъродніи велію честь и славу пріемлють, и отъ нищихъ на престолбкъ славныхъ посажаются, и овіи отъ престоловъ не волею сводими и благородніи безчестіе пріемлють, и овіи во младенчествь умирають, овін же мало поживше праведни и добродътельни смерть пріемлють, друзій же лукави и беззаконни многольтны пребывають и сія убо вся Божіи судьбы суть. Ового смиряетъ и спасаетъ, ового же наказусть и обращаеть, и овому сокращаеть урокъ живота, да не на зло обратится, овому же продолжаеть да обратився спасется, овому же смерть страшна, овому же тихо разлучение души отъ тъла и прочая многа такова, и сихъ не можеть человъкъ въдъти, по Богу Единому, въдущему вся» 1.

Историческая важность слова митрополита Даніила о Божіихъ судьбахъ стоитъ выше всякихъ доказательствъ. Изъ него мы, между прочимъ, узпаемъ о тѣхъ послѣдствіяхъ, какими сопровождался для русской мысли страшный предразсудокъ ожидапія кончины міра и какое онъ производиль въ умахъ современниковъ Даніила сильное броженіе—пастолько сильное, что отъ пастырей церкви потребовалось не одно слово поученія и разъясненія.

Въ связи съ ученіемъ о д'яйствіяхъ Промысла Божія, пред-

<sup>499-540.</sup> Свидътельство взито изъ 41 слова Никона Черногорца, половина II. л. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № 197. л. 472—473. Слово 14. Подробиће см. въ приложеніяхъ къ изслѣдованію № 1X.

ставленнымъ въ словъ о Божінхъ судьбахъ, стоитъ разсужденіе Даніила «о младенцехъ умирающихъ». Это одинъ изъ тёхъ частныхъ вопросовъ его времени, который выходилъ изъ общаго умственнаго движенія, направляющагося къ уясненію законовъ Божественнаго міроправленія и на этомъ пути волновавшагося и не находившаго себъ желаемаго удовлетворенія. Если, какъ было видно, въ массъ поднималось множество частныхъ вопросовъ касательно тъхъ или другихъ проявленій д'вйствій Божественнаго Промысла въ разныхъ обстоятельствахъ человической жизни, если такого рода вопросы, какъ вопросы о причинахъ и условіяхъ занятія тъмъ или другимъ лицомъ того или другого общественнаго положенія, по взгляду другихъ, незаслуженно получаемаго имъ, затрогивали такіе широкіе и важные предметы, какъ предметь о Промыслъ, и затрогивали настолько, что заставляли видъть въ этомъ едва не нарушение законовъ Божественнаго міроправленія, откуда некоторые не стеснялись делать невыгодныя и даже оскорбительныя для правды Божіей заключенія, то такой фактъ, какъ ранняя смерть младенцевъ, естественно, скоро долженъ былъ остановить на себъ вниманіе многихъ изъ тіхъ, которые затруднялись примириться съ фактами несоотвътствія между доброд телью и порокомъ на землъ, и видъли въ этомъ мнимыя отступленія отъ правды и готовы были относить такое отступление къ самой Божественной, правящей судьбами міра и человіка, правді. Несоотвътствіе, какое иногда и даже весьма часто видьль и видить человъкъ на землъ между добродътелью и порокомъ, заключающееся въ страданіяхъ ревнителей первой и всевозможныхъ наслажденіяхъ носителей втораго, еще можетъ быть уяснено. Можно допустить видъть въ страдающей добродътели и наслаждющемся всъми благами порокъ только вижшнее присутствіе качествь и свойствь истинной добродътели и порока. Но такая мърка совершенно неприложима къ младенцамъ, чуждымъ всякихъ пороковъ, чистымъ, невиннымъ душамъ которыхъ предстояло долгое развитіе на землів и изъ которыхъ, быть можетъ, вышелъ-бы не одинъ подвижникъ въры и благочестія. А между тымь дитя умираеть въ самомъ раннемъ возрасты, не исполнивъ ничего изъ тъхъ многихъ надеждъ, какія на него возлагались. Здъсь для иногихъ современниковъ Даніила было что-то загадочное, неуяснимое, понять которое стремились многіе. Естественное чувство привязанности къ дътямъ послужило для многихъ лицъ сильнымъ къ тому режимомъ, а возбужденное состояніе умовъ касательно в опроса о Божіемъ Промысль было для нихъ существеннымъ поводомъ къ тому, чтобы настойчиво искать требуемаго разръшенія. И, конечно, его не находили, а только еще болье увлекались если не отрицательнымъ, то все-таки не совсъмъ правильнымъ ваглядомъ на действія Промысла Божія въ судьбахъ человека. Вотъ тотъ путь, которымъ современники Даніила пришли къ вопросу умирающихъ младенцахъ и заставили самого митрополита обратить на него серьезное вниманіе и дать, насколько только это было возможно для него, правильное разрѣшеніе. Никакъ нельзя видѣть въ происхождении разсуждения Данила объ умирающихъ младенцахъ чего-либо случайнаго приложимаго ко всякому місту и времени. Отчасти върно, что оно, дъйствительно, приложимо всегда. Но по крайней мъръ оно не было такимъ для Даніила. Слово его объ умирающихъ младенцахъ имъло свою извъстную историческую причину, и вопросъ, ръшаемый имъ, былъ вопросомъ своего времени. Связь вопроса о младенцахъ съ вопросомъ о Божіихъ судьбахъ видна изъ того уже, что авторъ тому и другому отводитъ мъсто въ одномъ и томъ же своемъ словъ и непосредственно одно за другимъ. Наконецъ всякую тень сомичнія въ этомъ разсеяваютъ слова заключенія разсужденія о Божінхъ судьбахъ, гдъ при перечисленіи данныхъ, послужившихъ къ возбужденію вопроса о Промыслъ Божіемъ и вызывавшихъ собою разныя недоразумьнія у современниковъ Даніила, указываются и разсужденія ихъ по поводу смерти младенцевъ, по поводу того, что «овіи изъ нихъ въ младенствъ умираютъ».

Прежде чьмъ доказывать неумъстность плача объ умирающихъ въ младенчествъ дътяхъ, митрополитъ строго осуждаетъ самый фактъ оплакиванія дътей. «И паки плачеши и слезиши о дътехъ, говоритъ Даніилъ, яко млады суще отъидоша въ оно житіе; пожди убо и дамъ ти отвътъ, яко нъсть истиннаго любленія твоя слезы, но отъ неразумія и неразсужденія и страсти безсловесныя». Осужденіе отличается ръзкостью и суровымъ чувствомъ строгаго аскета. Даніилъ здъсь нисколько не затрудняется назвать достойнымъ неразумія естественное чувство привязанности родителей къ своимъ дътямъ, внъщнимъ проявленіемъ котораго должны считаться слезы и плачъ о нихъ, чувство вполнъ законное и похвальное, но которое одпакоже, по его взгляду, есть ничто иное, «какъ страсть безсловесная».

Неумѣстность плача о дѣтяҳъ, которыхъ похищаетъ ранняя смерть, Даніилъ связываетъ со взглядомъна настоящій міръ, какъ міръ,

полный злобы и суеты, какъ на вѣчную арену бѣдъ и страстей. «Аще убо бы огшедшаго любилъ, говорить онъ по поводу плача о младенцахъ умирающихъ, радовалъ бы ся еси и веселился о немъ, яко настоящихъ свободися волнъ и глѣнными и суетными прелестнаго сего житія не усладишася, ниже лукавству и злобы научишася».

Другая сторона неумъстности плача о младенцахъ основывается на взглядь на загробную жизнь младенцевь, не представляющую такихъ ужасовъ, какія при извъстныхъ условіяхъ ожидаютъ взрослыхъ людей, а только ласкающую ихъ въчнымъ блаженствомъ. Впрочемъ, здёсь-же авторъ делаетъ разграничение между крещеными и некрещеными умершими младенцами и различаетъ ихъ положенія за гробомъ. Болѣе всего предосудителенъ плачъ тъхъ изъ родителей, которые лишились своихъ дътей тогда, когда они уже были возрождены св. крещеніемъ, такъ какъ, по словамъ Даніила, «младенци порождьшейся святымъ крещеніемъ, и нечистыхъ страстей и лукавства міра, сего непознавще преставляються отъ здъщнихъ, явно есть входять въ царство небесное». Въ подтвержденіе своего взгляда митрополить сылается на два свид'втельства. Одно изъ нихъ заимствовано изъ вопросовъ св. Аванасія, 1 который прямо говорить, что «върніи младенцы въ царствіе входятъ», другое «отъ бесъдъ Григорія и Петра», повторяющее мысль Аванасія, хотя и въ менте рышительной форм в 2.

Не совсѣмъ правы и тѣ изъ родителей, которые особенно убиваются и оплакиваютъ смерть своихъ дѣтей, умершихъ некрещеными. Положимъ, участь ихъ за гробомъ не такъ завидна, какъ воспринявшихъ св. крещеніе, но тѣмъ не менѣе она и не

¹ Рукоп. № 197, л. 367—368. Цитатъ подлинный и правильный. См. Migne. Patrolog, curs. complet, ser. graec. tom. XXVIII. J. Athanasii Alexandrini tom. IV, Quaestiones ad. Antiochum Ducem. Quaestio CXL, pag. 669—672.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197. л. 368. Выписка, подобная только что приведенной Даніиломъ, съ такимъ-же именно неопредѣленнымъ названіемъ, встрѣчается и въ другихъ рукописяхъ. (См. Рукоп. Новгор. Соф. библ. № 1520. л. 356 — 358.) Что это за бесѣды и что за лица бесѣдующія, это можно видѣть изъ слѣдующаго болѣе подробнаго и отсюда болѣе опредѣленнаго названія этихъ бесѣдъ, какое онѣ имѣютъ въ нѣкоторыхъ рукописяхъ XVI вѣка: «Григорія святѣйшаго Апостольскаго, папы Старѣйшаго Рима бесѣдованія повѣстна къ Петру архидіакону тояжде церкви о жптельствѣ различныхъ отецъ, иже къ Италіи обрѣтшимся».

такъ безнадежна и ужасна. Положеніе ихъ за гробомъ ни въ раю, ни въ аду—среднее. «Не крещеніи убо младенци, говорить Даніилъ, царствію небесному не сподобляются, въ муку же не отходятъ.» Вполив основательное подтвержденіе свой мысли митрополитъ находитъ въ вопросахъ и отвътахъ св. Аванасія Александрій
скаго, который говорить, что «неввршіи и некрещеніи не внидутъ
въ царство, то ниже пакы въ муку» 1.

Такимы образомы участы умирающих имаденцевы самая завидная. Они избавляются готъ всёхъ волненій и тревогъ здённей жизни и ничего не теряють въ будущей: Напротивъ, ихъ даже ожидаетъ тамъ самое свътлое блаженство, даже и некрещеные младенцы и тъ тамъ не обречены на мученія и страданія. Отсюда несостоятельность оплакиванія младенцевъ стаповится очевидною для всёхъ. Если оплакивание умирающихъ младенцевъ не имбегъ за себя никакихъ оправдывающихъ его обстоятельствь, то и самыя побужденія, вызывающія его, также несостоятельны Главное побужденіе и главная и обыкновенная причина плача о смерти дфтей-это лишение удовольствія видфть въ нихъ своихъ преемвиковь по общественному положению и наслединковъ своего состоямія. Но эта причина висколько не оправданіе въ виду того, что младенцы, въ замвиъ здвинято временнато блаженства, котораго лишила ихъ ранияя смерть ихъ; получаютъ блаженство вычное и дълаются наслъдниками самого Христа. «Аще ли наслъдниковъ не имащи, разсуждаеть Даніиль, ниже пріятеля сущих в и чго паче хощеши, твопхъ-ли ему быти наслъднику или небесныхъ? Рцы убо, кое есть лучши ему наслъдовати: земное ли, или небесное? Почто

См. Рукон, Импер. Пуб. библіот, пов собран, графа Толстого, отд. П. № 267 л. 1—299. См. Описан, отд. И, стр. 428; Отрывки пов нихъ поданы на русскомъ языкъ въ Христіан. Чтенія. 1834 г. П. ки. стр. 153—171 и 258—278; 1835 г. І. ка. 36—48; 1836 г. П. ки. 239—251. По среди отихъ огрывковъ не находится свидътельства указаннаго Доніпломъ. Опо находится въ полномъ поданіи собесёдованій св. Григорія. См. «свят. Отда нашего Григорія Двоеслова, епискона Римскаго, собесёдованія о жизни Пталійскихъ отцевъ и о безсмертіи дуни.» Казань, 1838 гл. 18, 290—292. Переводъ діалога пли собесёдованій Григорія Двоеслова явился въ Россіи не поэже XIV вёка. Описан, руки, Селов, библіот. 372—374.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № 197. J. 368. Цитать подлинный см. Migne, Patrolog curs. complet. ser. guaec. tom. XXVIII. J. Athanasii Alexandrim. tom. IV. Quaestib CXV: pag. 669—672.

не глаголеши? Рцы убо, погыбающее ли ему лучши есть наслъдовати, яже мало послъжде и неволею имяще оставити, или небесная и въ въки пребывающаа? Аще убо дъти твоя тебъ не быша наслъдницы, но бысть Христу, къ Нему же мало послъжде и самъ отъидеши».

Для большей убъдительности своихъ сужденій Даніилъ помітаетъ у себя обширную пов'єсть нікоего отца Даніила, взятую изъ старчества, въ коей, между прочимъ, разсказывается объ одной благочестивой матери, по имени Аванасіи, горько оплакивавшей смерть своихъ двухъ дітей, что ей самъ Богъ таинственнымъ образомъ пославши къ ней одного святаго въ образів нікоего инока запретилъ плакать о дітяхъ 1.

Вторая половина слова о младенцахъ умирающихъ разсужмаетъ о цъляхъ, какія преслъдуетъ Божественное Провидініе, отнямая живиь у младенцевъ. Эта чистъ слова самымъ органическимъ образомъ связана съ вопросомъ о дъйствіяхъ Промысла Божія и по своему характеру есть только одно изъ частныхъ развътвленій его.

Въ эгой части слова указывается нѣсколько причинъ и цѣлей, по которымъ Богъ прекращаетъ иногда жизпь дѣтямъ. Первая такая цѣль, съ какою Провидѣніе допускаетъ уносить ранней смерти жизнь младенцевъ. состоитъ въ томъ именно, что Богъ этимъ самымъ какъ-бы награждаетъ младенцевъ, предназначаетъ ихъ быть своими особенными избранниками и сосудами Божественными за ихъ естественную, неиспорченную грѣхомъ природу, чистоту и невинность. Это сужденіе основано авторомъ на словахъ Св. Аванасія Алексапдрійскаго, объяспявшаго фактъ смерти младенцевъ тѣмъ, «яко да чисти отпедше тамо спасеніе получатъ» 2

¹ Рукон. № 197. л. 373-380

² Рукоп. № 197. л. 371. Подлинное м'всто см. Мідпе, Patrolog. curs. сот Plet. ser. graec, tom. XXVIII. J. Athanasii Alexandrini. Quaestiones ad Antiochum ducem Quaestio LXIX. рад. 635--638. Таже самая мысль автора подгверждается вмъ другимъ цитатомъ изъ того же сочиненія Аванасія (Рукоп. Моск. Дух. Ак. № 197. л. 370); но достойно зам'вчанія то, что этотъ посл'єдній цитатъ Аванасія, находящійся у Данімла, въ подлинник сочиненій Аванасія почти не находится. Въ подлинник есть, д'вйствительно, вопросъ, поставленный п у Данімла,—вомросъ о томъ, умираютъ-ли младенцы за гр'єхи своихъ родителей; но отв'єтъ на него подлинника состоитъ только изъ словъ; «мі) убуюто діма тойто дойтшо».

Другая цёль: Богъ въ своемъ Высочайшемъ предвёдёніи предузнаетъ всю судьбу каждаго человёка и каждаго младенца. Отсюда, предвидя будущее каждаго младенца и провидя въ нёкоторыхъ изъ нихъ такихъ людей, которые имёютъ заявить себя въ жизни пороками и быть такимъ образомъ «сосудомъ сатанинымъ», вмёсто сосуда Божія, Богъ, по своей безконечной любви къ человёку, иногда посылаетъ такимъ младенцамъ раннюю смерть, чтобы избавить ихъ отъ пеминуемой власти діавола и даровать имъ спасеніе. Мысль принадлежитъ Св. Аванасію Александрійскому пконстатируется еще авторомъ разсказомъ, заимствованнымъ изъ Патерика, объ Ангелё, удавившемъ одно дитя съ цёлію спасти душу его отъ погибели за добродётельную жизнь его отца 2, потому именно, что «онъ орудіе сатанино хотяше быти».

Третья, наконецъ, цёль, съ каковою Премудрый Богъ иногда отнимаетъ жизнь младенцевъ, бываетъ чисто-педагогическая, исправительная по отношенію къ ихъ родителямъ,—мысль опять взятая изъ изв'єстнаго сочиненія св. Аванасія и на немъ обосновывающаяся, гді, между прочимъ, св. отецъ разсуждаетъ о смерти младенцевъ, что они умираютъ иногда съ тою цілію, чяко да се видівше родителіе ихъ абіе въ страхъ придутъ и тако умилившеся оцібломудрятся». З Подтвердительнымъ примітромъ для той же мысли находится у автора разсказъ изъ старчества объ одномъ отціб свочхъ дібтей, ведшемъ въ теченіи пятнадцати лібтъ безнравственную распутную жизнь и лишившемся за то въ теченіе этого времени

тогда какъ по чтенію нашего автора посл'є сего лаконическаго отв'єта сл'єдуеть весьма общирное разсужденіе на тему вопроса, вовсе не им'єющаго въ себ'є ничего соотв'єтствующаго въ подлинник'є. См. Migne, Patrolog. curs. complet ser. graec. tom. XXVIII. Quaestio LXVIII. pag. 633—636.

¹ Сюда относятся два мѣста изъ св. Аванасія, изъ которыхъ одно (Рукоп. № 197. л. 370) не находится въ подлиникѣ твореній Аванасія (см. предъидущее примѣчаніе), а другое (Рукоп. № 197. л. 371), дѣиствительно принадлежитъ ему. См. Мідпе, Patrolog. curs. complet. ser. graec, tom. XXVIII. Quaestio LXIX. рад. 635—638.

² Рукоп. № 197. л. 365-368.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 197 л. 370. Сего мъста нътъ у Аванасія (см. выше примъч.), но за то эта мысль подтверждается другими его словами (Рукоп. № 197. л. 371), аъйствительно ему принадлежащими. См. Migne, Patr. curs. complet. ser. graec. tom. XXVII. Quaestio LXIX. pag. 635—638.

пяти своихъ д'ятей и едва было не лишившемся и посл'ѣдняго своего сына. 1

Кромѣ того, у Даніила помѣщенъ новый спеціальный вопросъ св. Аванасія о томъ, бываетъ-ли чтобы младенцы умирали за грѣхи своихъ родителей, который и рѣшается св. отцемъ категорически въ положительномъ смыслѣ. <sup>2</sup>

Мысль о томъ, что иногда вь рукахъ Промысла Божія смерть младенцевъ служить исправительною мѣрою по отношенію къ илъ родителямъ, выдвигаеть собою новый вопросъ, именио: если бываеть, что младенцы умирають преждевременно за гръли своихъ родителей, то переносятся-ли вообще гръли родителей на дѣтей? Вопросъ, взятый изъ сочиненій Аванасія, рѣшается имъ въ томъ смыслѣ, «яко на некрещеныя убо наводятся грѣси отецъ нечестивыхъ, отъ вѣрныхъ же св. крещеніе очищаетъ насъ всего праотеческаго грѣха». 3

Вторая часть объ умирающих в младенцах в ис сопровождается у Дапіила никакими его собственными сужденіями. Вся она есть собраніе выписокъ изъ посланія св. Аванасія Александрійскаго къ Антіоху князю.

Наказаніе одиннадцатаго слова написано вполнѣ въ духѣ пастырскаго наставленія и внѣ всякой связи съ двумя другими его частями. Въ наказаніи представленъ сводъ самыхъ разнообразныхъ нравственныхъ наставленій, расположенныхъ безъ всякой системы и связи. Въ началѣ даются пастырскіе совѣты о необходимости по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 197. д. 381—391. Зд бсь представлена повъсть объ отцѣ Елисеъ, вся въ полномъ видѣ, которая почти съ буквальною точностью воспроизведена въ Патерикъ Скитскомъ, Супрасльскаго изданія, 1791 года. ч. І, 100—16

² Рукоп. № 197. д. 369—370. Такъ представляется мысль св. Аоапасія и въ Слав. переводъ, которымъ пользовался Данійль, въ подлинникъ же твореній св. Аоапасія на поставленный сейчасъ вопросъ дается воисе не катогорически утвердительный отвъть, какъ это мы видимъ у Данійла, а отвъть очень уклончивый и склоняющійся болье къ отрицательному его ръшенію, чёмъ къ положительному. Отвътъ у Данійла читается буквально такъ: «да будеть сему тако быти», а въ подлинникъ (ий усмого ѐмого обмос) должно прочитать: да не будеть, чтобы это было. См. Мідпе Patr. curs. complei. ser graec. tom. XXVIII. Ad Antiochum ducem Quaestio LXVIII. pag. 633—637.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 197. 369. Подлинное мѣсто. Migne, Patr. curs. complet. ser. graec. tom. XXVIII. Quaestio LXVII. pag. 633—636.

каянія, о сохранеціи въры во всей чистоть и непорояности, о соблюденій преданій церковных в святоотеческих в; затым предлагаются увъщанія о любви къ Богу и Его заповъдямъ, о частомъ посъщении храмовъ Божимъ, много трактуется о неустойчивости всёхъ земныхъ благъ и скоротечности человёческой жизни, о страшномъ грядущемъ судћ; встрвчаются обличенія жестокосердія современиковъ, выражавшагося въ хищничествъ и всевозможнаго рода насиліяхъ своимъ ближнимъ, въ презрѣніи ими заповѣдей Божінхъ и др. Рядъ пастырскихъ наставленій заключается слѣдующимъ исполненнымъ любви увѣщаніемъ пастыря-проповѣдника: «не услажанися прелестными въка сего суетнаго, послемъ сокровища наша на небеса, даже и сами тамо будемъ. Будемъ въ разумѣ прости, кротци, смирени, даже и въ настоящемъ и въ будущемъ покой воспріимемъ, возпенавидимъ лукавство и всяко дъланіе темное, смышляимъ другъ другу благая, понесемъ дружняя тяготы, да совершимъ законъ Христовъ».

Вообще настоящее поучение не выдается изъ ряда другихъ поучений, о которыхъ было говорено раньше, никакими скольконибудь характерными особенностями.

Ученія о Промыслів Божіемъ касался и препод. Іосифъ Волоцкой. Онъ развиваєть его въ трехъ словахъ своего Просвітителя 1. Но между ними и одиннадцатымъ словомъ Даніила не существуетъ никакого сходства. Изъ всей массы приводимыхъ Даніиломъ святоотеческихъ свидітельствъ только одно повторяется въ Просвітителі, но и то съ несомнівнными признаками его самостоятельнаго происхожденія 2.

Въ своихъ словахъ Іосифъ разсматриваетъ ученіе о Промыслѣ Божіемъ въ непосредственной связи съ возраженіями жидовствующихъ по поводу неосуществившагося ожиданія кончины міра по истеченіи семитысячелѣтняго его существованія. Здѣсь имъ развивается во всѣхъ подробностяхъ теоретическая, догматическая сторона вопроса и не затрогиваются воззрѣнія, сформировавшіяся на

<sup>1</sup> Слова 8, 9 и 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Это свидътельство св. Антонія, которое у Даніила имъетъ разночтенія сравнительно съ Просвътителемъ, и кромъ того сопровождается указаміемъ меточника своего заимствованія, чего нътъ въ Просвътитель. Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197. л. 364—365. Сравн. Просвътитель, 425,

почвів неосуществившихся ожиданій міровой кончины въ области правственно - практической. Совершенно обратное явленіе замічается въ словів Даніила о Промыслів. Здіїсь теоретическое ученіе о Промыслів затрогивается векользь и излагается въ самыхъ общихъ положеніяхъ, а самая большая часть разсужденій вращается въ области разсмотрівнія съ точки зрівнія ученія о Промыслів частныхъ вопросовъ, выдвинутыхъ новыми историческими условіями, какія слабо заявляли о себів при преподобномъ Іосифів (распространеніе астрологическихъ знаній), а папротивъ въ сильной степени при Даніилів.

Богословское значение и цівнность одиннадцатаго слова стоять не высоко. Аргументація общаго ученія о Промыслів и качественно и количественно обоснована слабо: если не считать изреченія апостола Павла, то въ подтвержденіе его осганутся два свидівтельства отъ патермка и старчества,—основанія по своему значенію очень второстепенной важности и весьма мало им'євнія віса въ глазахъ современныхъ вольнодумцевъ.

Что касается другихъ отдёловъ слова—разсмогрёнія и примиренім частныхъ, отдёльныхъ фактовъ несоотвётствія между добромъ и зломъ въ жизни человёка съ общимъ ученіемъ о Промыслё Божіемъ, равно какъ и ученія о младенцахъ умирающихъ, то здёсь авторская самостоятельность Даніила обнаружилась въ самой незначительной степени.

Трудъ автора выразился главнымъ образомъ въ подборжѣ и грудшировкѣ чужихъ свидътельствъ, заимствованныхъ изъ области церковной литературы и не отличающихся особенно авторитетностью (старчество, патерики). Недостатокъ слова заключается и въ излишней общирности цитатовъ. Здѣсь встрѣчаются выдержки изъ старчества, въ которыхъ только одна мысль относится къ подтвержденію постановленной мысли, между тѣмъ изъ-за нея въ словѣ дается мѣсто цѣлому повѣствованію, приводимому съ буквальною точностію и тянущемуся на нѣсколько листовъ рукописи, безъ всякой пользы для дѣла. Встрѣчаются также цитаты, мало относящіеся къ дѣлу (изъ житія Саввы освященнаго).

Изъ указанныхъ педостатковъ и особенностей одиннадцатаго слова можно заключить уже и о его ограниченномъ и ничтожномъ значеніи для еретиковъ и вольнодумцевъ. Оно не могло мкого удовлетворять полемическимъ цёлямъ и имѣло охранитель-

ное значеніе—только по отношенію къ строго православнымъ людямъ, которые, будучи мало знакомы съ критическими пріемами, могли убъждаться и тіми доводами, какіе собраны въ одиннадцатомъ слові Даніиловскаго соборника.

## ГЛАВА ІІ.

Слова митрополита Даніила съ правственнымъ содержаніемъ.

Литературное обсуждение вопроса объ отношении къ еретикамъ продолжалось, какъ видно было раньше, и послъ смерти Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго. Еретическій вопросъ продолжалъ запимать общественное внимание и при продолжателяхъ Іосифа и Нила и разсматриваться, такъ же какъ и прежде, съ различныхъ точекъ зрвнія. Такъ было и во время цервосвятительства Дапінла, когда самымъ виднымъ представителемъ идей преп. Нила выделялся въ Москве Вассіанъ Косой, защитникъ гуманнаго отношенія къ еретикамъ. Какъ воспитанникъ Іосифа Волоцкаго, Даніилъ по одному уже этому не могъ равнодушно смотръть на полемику Вассіана изъ-за еретиковъ, а какъ поклонникъ идей своего учителя, онъ тъмъ самымъ вынуждался на защиту ихъ въ ихъ чистомъ или нъсколько измъненномъ, сообразно съ своими собственными установившимися взглядами, видъ. И самое внътнее положение Даніила, когда онъ сталь во главь русской церкви, было такого рода, что оно волей-неволей побуждало его высказаться по еретическому вопросу. Какъ представитель и глава церкви, онъ необходимо долженъ былъ заявить себя извъстными дъйствіями по отношенію къ еретикамъ, которые въ свою очередь должны были основываться на тёхъ или другихъ взглядахъ его какъ на нихъ самихъ, такъ и на ихъ положение въ обществъ и въ церкви. Наконецъ какъ простой учитель церкви, Даніилъ вынуждался на объяснение. Онъ обязанъ быль разъяснить своей паствъ интересовавшій всёхъ вопросъ объ еретикахъ, взгляды на которыхъ расходились въ то время до діаметральной противоположности. Митр. Даніилъ дъйствительно высказался по вопросу объ отношении къ еретикамъ.

## I. Первое слово.

При вступленіи митроп. Даніила на престоль силы еретиковъ— жидовствующихъ давно уже были сломлены. Свободная пропаганда была почти немыслима. Сожиганія на кострѣ, урѣзыванія языковъ, ссылки въ заточенія уменьшили число жидовствующихъ и принудили ихъ тщательно скрывать свои религіозныя убѣжденія. Но подобныя мѣры не могли конечно вырвать съ корнемъ все зло, сдѣланное еретиками церкви. Вмѣсто открытаго распространенія своего ученія, жидовствующіе обратились къ болѣе безопаснымъ средствамъ для пріобрѣтепія себѣ прозелитовъ изъ православія. Пропырство, вкрадчивость, внѣшняя принадлежность къ православію и т. цод. вотъ тѣ мѣры, какими въ го время еретики могли располагать въ дѣлѣ увеличенія своихъ послѣдователей. Изъ сочиненій м. Даніила видно, что дѣйствительно жидовствующіе въ широкихъ размѣрахъ практиковали потаенныя средства для увеличенія своихъ послѣдователей.

Въ связи съ развитіемъ тайной еретической пропаганды и въ цѣляхъ предупрежденія совращеній путемъ ея православныхъ въ жидовство митр. Даніиломъ написано было первое слово его соборника о ложныхъ пророкахъ и ложныхъ учителяхъ и объ истинныхъ учителяхъ <sup>1</sup>.

Содержаніе первой его части находится въ логической связи съ его общимъ предметомъ. Въ ней авторъ много распространяется о разныхъ коварствахъ еретиковъ, даетъ нѣкоторые совѣты, касающіеся характера отношецій и условій состязаній съ ними и подобное. Все это въ болѣе подробномъ видѣ войдетъ въ разсмотрѣніе вмѣстѣ съ обозрѣніемъ второй части перваго слова.

Въ первой части слова находятся указанія на нѣкоторыя частныя черты, въ которыхъ выражалось коварство современныхъ еретиковъ. Жидовствующіе времени Даніила, какъ видно изъ его перваго слова, заявляли себя такого рода дѣятельностію, что они, по его словамъ, «ничтоже ино смышляли, но точію свести и ногубити, якоже волкъ, якоже змія: ови убо житіемъ спвернымъ и растальнымъ, ови, яко отъ сатаны научени, льстивствомъ и пронырствомъ казньствуютъ, ови же другія нѣкія сатанинскія ловы сотворяютъ.... и ово сице, ово же сице лукавствуютъ и прель-

¹ Рук. Моск. Дух. Акад. № 197 л. 6-41.

щають и въ ереси погибныя отводять живущихъ въ простоть». Мысль о предосудительныхъ, съ нравственнной точки зрвиія, мірахъ еретической пропаганды, мірахъ скрытныхъ, причемъ пускались въ ділю самыя непозволительныя средства, лишь бы только достигалась ими извістная ціль, особенно настойчиво поддерживается Даніиломъ. По его словамъ, еретики то «дерзи бываютъ, то сладко бесіздуютъ, еже навыкнути имъ и увідіти что, но ложь и лесть суть.... лицемірніх и лестніх испытуютъ вся, елико бы извіздати и навыкнути хотя, не иного чего желающе, но точію умножающе мудрованіе лукавства своего; о семъ бо и трудъ, и подвигъ творятъ непрестающе, еже приплодити что къ лукавству своему, да крівній вземлются и вооружаются лукавствы своими».

Во второй части слова находится нѣсколько священныхъ доказательствъ, историческимъ образомъ авторизующихъ только что установленный Даніиломъ взглядъ на современныхъ еретиковъ, какт. людей безнравственныхъ и опасныхъ для православія. Сюда относятся слѣдующія свидѣтельства: толкованіе Златоуста на 13—14 ст. VII гл. евангелія Матоея ', толкованіе того же Златоуста на 6 ст. VII гл. ев. Матоея <sup>2</sup>, толкованіе на 13—14 ст. VII гл. ев. Матоея Өеофилакта Болгарскаго <sup>3</sup>, слово св. Златоуста о св. Духѣ , толкованіе того же Өеофилакта Болгарскаго на 2—3 ст. ХХІУ гл. евангелія Матоея <sup>5</sup>, 6 ст. ХІІІ гл. еванг. Марка: <sup>6</sup>, 1—4 ст. ІХ гл. перваго посланія Іоанна <sup>7</sup> и на 1—15 ст. Х гл. евангелія того же

¹ Рукоп. № 197 л. 11—17. Цитата не представляетъ существенныхъ уклоненій отъ печатнаго славянскаго перевода бесъдъ Златоуста на св. Матеея, изд. въ Москвъ 1829 г. 154—156, бес. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> л. 10—11. Сн. бесёды св. Златоуста на ев. Матеея, М. 1829 г. бесёда 22, 152—153.

з л. 17. Цитата не отступаетъ отъ печатнаго изданія толкованій Өеофилакта Болгарскаго. См. его Благов встникъ, Казань. 1855 г. ч. І, 135.

<sup>4</sup> л. 17—21. Слово Златоуста о св. Дух'в, приводямое зд'всь Даніиломъ, взято имъ въ его ц'вломъ вид'в изъ третьяго слова Никона Черногорца. Книга Никона Черногорца, полов. І, сл. 3, 20—21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> л. 21. Сн. Благов встникъ ч. I. 410.

<sup>6</sup> л. 21. Тоже самое, что и въ печатномъ изданіи. Благов'єстникъ, ІІ, 191.

<sup>7</sup> листъ 21—22. Данініъ самь не указываетъ зд'всь имени приводимаго имъ толкованеля, но несоми вню толкованіе принадлежитъ Ософилакту Болгарскому, хотя и представляетъ сравнительно съ печатнымъ изданіемъ значительныя противъ него дополненія и уклоненія. Смотр. блаженнаго Ософилакта Болгарскаго толкованіе на соборныя посланія святыхъ апостоловъ въ русскомъ переводъ. Казань. 1865 года, 190—191.

Іоанна ¹, наконецъ толкованіе недѣльнаго (учительнаго) Евангелія ². Авиствительно, всв помъщенныя здесь свидетельства, по большей части весьма общирныя, съ той или другой стороны касаются дъятельности джеучителей въ разное время ихъ появленія въ міръ и характеризують ее въ самыхъ невыгодныхъ для нихъ чертахъ, что действительно и было на самомъ дель, насколько конечно это можетъ относиться къ прошедшему времени. Отсюда с-тано вится ясною важность представленныхъ авторомъ аргументовъ. Ими, какъ документами, въ подлинности которыхъ не было никакихъ сомпъній, онъ доказаль, что образъ дъйствій совре-мен ныхъ ему еретиковъ не новость, а совершенно тотъ же самый, какимъ заявляли себя древніе еретики и который съ теченіемъ времени сделался почти общею принадлежностію еретиковъ всехъ мъстъ и временъ, а слъд. сила аргументаціи Даніила простирается и на современныхъ ему еретиковъ. Такимъ образомъ лжеучители и сретики опасны для православія и по своей жизни и ученію, и по безиравственных средствамъ пропаганды своего ученія.

Вторая мысль перваго слова сосредоточивается на характеристик истинных учителей и последователей Христовых. Характеристика истиннаго учителя делается здесь самая краткая и общая. Въ совершенную противоположность еретикамъ, преследующимъ въ деле распространенія своего ученія не истину, а руководствующимся здесь боле всего эгоистическими побужденіями, отличительную особенность каждаго истиннаго учителя и последователя Христова составляетъ то, что онъ всегда учить и проповедуетъ и живетъ согласно съ ученіемъ І. Христа, апостоловъ п вообще свящ, писанія и уставовъ церкви. Эта мысль выражена у Дапіила въ приводимыхъ имъ краткихъ изреченіяхъ Дидима Александрійскаго (изъ толкованій на псалмы), Аванасія Великаго, Василія Великаго, Златоуста, Ефрема Сирина, Өеодора Студита п Никона Черногорца. 3. Къ одному изъ самыхъ необходимыхъ ка-

<sup>1</sup> л. 22—27. И адъсь митрополить Данінль не упоминаеть имени толкователя, которымь онъ воспользовался въ данномъ случав. Толкованіе принадлежить Феофилакту Болгарскому. Благов'єстникъ. ч. IV, 254—261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 27-30. Старопечатное, 1652 г. Учительное евангеліе сл. 60, 416--419.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> л. 37—38. 31—32. Здёсь приведена часть оглавленія осьмаго слова Никона Черногорца, 1-я половина, л. 53.

чествъ всякаго истинно върующаго послъдователя Христова принадлежитъ и то, что опъ всегда заботится объ обращеніи заблудшихъ, не преслъдуя при этомъ никакой личной цъли, кромъ славы Божіей. Такая мысль содержится въ общирномъ правоученіи, взятомъ изъ бесъдъ Златоуста на евангеліе Матоея <sup>1</sup>, и въ словахъ втораго иссланія св. апостола Іоанна Богослова (8 и 9 ст.) и въ толкованіи ихъ <sup>2</sup>.

Чрезъ все содержаніе наказанія перваго слова, которос можетъ быть разсматриваемо какъ отдільное пастырское поученіе, проходить одна общая мысль, мысль о необходимости изученія божественныхъ писаній и о разнообразной пользів его, которая наглядно выражается въ предохраненіи отъ всевозможныхъ еретическихъ заблужденій.

Первое слово Дашиловскаго соборника написано вполнё пезависимо отъ литературнаго вліянія Просвётителя Іссифа Волоцкаго. Для того, чтобы видёть полную самостоятельность Дашила въ его первомъ слов'є, для этого достаточно указать на то, что Даніилъ здёсь пользовался новыми дашными, какими не могъ пользоваться въ свое время Іссифъ Волоцкій. Это дашныя, заимствованныя Даніиломъ изъ бесёдъ Златоуста на еванг. Матоея, которыя переведены были Максимомъ Грекомъ только при митроп. Даніил'є.

Преслідуя ціль представить полный взглядь Даніила на отношеніе къ еретикамъ со всіми его подробностями и частными оттінками, невозможно слідовать порядку изложенія мыслей о еретикахъ, какой данъ имъ самимъ авторомъ, когда у него оні разбросаны въ виді отдільныхъ отрывковъ въ различныхъ словахъ и даже въ одномъ и томъ же слові изложены безъ всякой послідовательности. Для большей цільности и отчетливости взгляда Даніила на еретиковъ удобні всего, оставивъ въ стороні порядокъ, какой находится у самого автора, сгруппировать въ одно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 32—37. Цитага дъйствительно принадлежить Златоусту и по мыслямъ не уклоняется отъ современнаго перевода. Бесъды Златоуста на евангеліе Матеея. Москва, 1829 года, 444—446.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 30—31. Толкованіе припадлежить Ософилакту Болгарскому. См. его толкованіе на соборныя посланія св. апостоловъ, Казань. 1865 г. 220—224.

связное цълое все касающееся у Даніила еретическаго вопроса и разбросанное имъ по различнымъ словамъ.

Извъстный образъ дъйствій еретиковъ, какой охарактиризованъ быль въ первомъ словѣ, опасный для чистоты и цълости православія вообще, а особенно гибельный для «простоты», или простаго необразованнаго класса народа, требовалъ себѣ соотвътствующихъ мъръ противодъйствія. Въ качествѣ общаго правила или руководительнаго начала для всякаго православнаго въ его жизни является увъщаніе Даніила быть всегда строго внимательнымъ къ себѣ (внимать съ «опасствомъ») и всегда быть на сторожѣ своляхъ православныхъ взглядовъ противъ всякаго увлеченія еретичествомъ 4.

Если еретики жидовствующіе представлялись во всёхъ отношеніяхъ опасными для православія, то, стало-быть, необходимы были особенныя мёры для того, чтобы сохранить православныхъ отъ еретиковъ, и точно также необходимы болёе точныя опредёленія отпошеній между православными съ одной стороны и еретиками съ другой, которыя бы могли гарантировать чистоту вёры православныхъ и содёйствовать обращенію къ истинё самихъ заблуждающихся.

Въ предупрежденіе совращенія православныхъ въ жидовство Даніилъ запрещаетъ православнымъ всякія сношенія съ еретиками. Требованіе полнъйшаго отдъленія отъ общества еретиковъ тъмъ не менье является у него не безусловнымъ. Онъ допускаетъ одно важное исключеніе, которое касается того случая, когда православный, вступая въ сношеніе съ еретикомъ, имъетъ въ виду обращеніе его на путь истипный. При такой великой цъли общеніе съ еретиками не только непозволительно, но и необходимо и душеснасительно. Посль строгихъ обличеній православныхъ за ихъ общеніе съ еретиками, Даніилъ представляетъ возраженіе, какое дълали, въроятно, многіе изъ обличаемыхъ имъ православныхъ въ защиту своихъ связей съ еретиками, именно они указывали, что если они и вращаются въ обществь еретиковъ, то это дълается ими вполнь съ благодътельною для православія и самихъ ерети-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. 7. 8. 276.

ковъ цёлію '. Даніплъ настапваеть на томъ, чтобы для православныхъ обращение еретиковъ къ истинъ всегда служило дъломъ первостепенной важности. Обращение заблудшаго на путь истины, по взгляду митрополита, есть величайшій подвигъ, какой только можетъ представить христіанинъ въ своей нравственной деятельности. Этотъ подвигъ уподобляется по своему высокому значенію тъмъ взятымъ всъмъ въ совокупности добродътелямъ и подвигамъ христіанской любви, какими опреділиль ее самь І. Хритось въ своей пропов'яди о страшномъ суд' Мо. XXV, гл. 35—36 ст.) <sup>2</sup>. Обязанность христіанина заботиться объ обращеній заблудшихъ видна и изъ разсмотрѣнія обыкновенныхъ человѣческихъ отношеній и улсияется по апалогіи съ условіями жизни физическаго организма человека 3. Долгъ обращенія къ истине заблуждающихся Данівать понимаеть очень широко и выбласть каждому православному въ непременную обязанность пользоваться всякимъ удобнымъ случаемъ для спасенія заблуждающихся. По его словамъ, всь православные «засвидьтельствовати имъ (еретикамъ) во нощи и во дни, и явленить въ народъ, и особить должии есмы 1.

Такимъ образомъ православные по требованію Даніила должны были заботиться объ обращеніи заблуждающихся. Но нерѣдко могло случаться и то, что тѣ лица, на которыхъ простирались эти заботы, вовсе не расположены были выслушивать увѣщанія православныхъ. Огсюда попытки къ обращенію, начатыя иногда хорошо,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вотъ собственныя слова Данінла: «Аще ли же глаголени, яко обращаю и въ покаяніе привожу, сії добро убо сія, аще тако есть; обращай и въ покаяніе приводи, добро убо сіе и блаженно есть». Рук. Моск. д. акад. № 197 л. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вотъ собственныя слова Данінла по этому предмету: «аще кого уэрими соврамена съ праваго пути, пріємъ поученіємъ пастави на истипный путь живота; аще и неглінну ризу совлечеть, юже святымъ крещеніємъ пріялъ есть, и ты облеци его, и се уже алчиаго накормилъ еси, посѣти же и больнаго, прінди же къ затворенному въ темници...... Рукои. № 197 л. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Яко же о человъческихъ тълесъхъ педугующихъ и зельнъ болящихъ миого подобаетъ понеченія и храненія им'юти, еще и душею разбол'ювнимся (ерепкамъ) много вящшаго подобаетъ понеченія, и храненія и прилежанія им'юти» Окружное посланіе Даніила, рукои. Моск. дух. акад. № 1 <sup>814</sup>/<sub>151</sub> л. 422. Памятники старинной русской литературы вып. IV, 198.

 $<sup>^4</sup>$  Рук. Моск. дух. акад. №  $^{814}/_{161}$  л. 423. Памятники стар. рус. литер. вып. IV, 198.

переходили въ горячіе споры, гдв заранве постановленная ивль стушевывалась и отодвигалась на задній цланъ подъ напоромъ другихъ частныхъ и скорве личныхъ счетовъ. Само собою поиятно, отъ подобнаго пріема обращенія съ еретиками не могло быть никакой существенной пользы. Даніиль понималь невыгоду подобныхъ споровъ и давалъ вполнъ разумный совъть своимъ пасомымъ «бъгати безсловесныхъ стязаній» 1. Споры съ еретиками тогда только могутъ приводить къ болве или менве желаемому результату когда они опираются на одномъ общемъ для всъхъ основании. Такимъ основаниемъ одинаково важнымъ и обязательнымъ для объихъ состязующихся сторонъ, должно служить обожественное писаніе, подъ которымъ, сообразно тогдашней богословской терминологіи, разумылась вся область церковной литературы. Этотъ принципъ споровъ долженъ руководить каждымъ православнымъ при всякомъ споръ его съеретиками <sup>2</sup>. По этому состязанія о върв на почвь божественнаго писанія вотъ исключительная сфера споровъ и разсужденій съ еретиками. Непосредственно послъ запрещенія неразумных споровъ Даніплъ продолжаетъ: «сице ли же о благословных в винах в взыскание и вкое будеть, этогда «льно есть избирати истинная разумьнія и разсужденія по свидътельству божественных в писаній и отеческих преданій» 3. Коль скоро спорящій еретикъ или вольнодумецъ при состязаніи обнаружить неуваженіе къ доводамь, почерпнутымь изъ божественнаго писанія и станеть игнорировать ихъ, вводя въ тоже время другія постороннія соображенія, не авторизованныя божественнымъ писаніемъ, то это ясный признакъ того, что онъ неисправимъ, и что съ нимъ должны быть скоро прекращены и религіозныя состязанія, какъ недостигающія своей цели. Вместь съ тъмъ здъсь указывается и на крайній предъль, посль котораго прекращаются всякіе споры съ еретиками.

Для того, чтобы вести болье или менье съ успъхомъ состязанія съ еретиками, необходимо обладать значительными познаніями въ области св. писанія и церковной письменности, и это тымъ

¹ Рук. № 197. J. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Каждый долженъ исходить изъ него и стоять на немъ: «да ничтоже творимъ или глаголемъ, да все бываетъ къ воли Божіи по святыхъ писаній, и по законоположенію блаженныхъ отецъ, и яко же имать уставъ и благій обычай святыя соборныя и апостольскія церкви. Рук. № 197, л. 40.

Pyr. № 197. J. 7.

болье, что тогдашніе нротивники церковнаго строя и порядковъ превосходили въ данномъ случав православныхъ и, отличаясь ловкостью въ діалектикв, нервдко побивали и заставляли молчать предъ собою многихъ изъ нихъ. Значитъ совъть Даніила бороться съ еретиками на почв в божествепнаго писанія имълъ въ виду не всьхъ православныхъ, а только избранныхъ и надежныхъ, и главное способныхъ къ дълу такой высокой важности. Особенно же митрополитъ имълъ въ виду здъсь пастырей церкви, какъ лицъ по самому своему положенію и званію поставленныхъ отъ Бога учить и вразумлять заблудшихъ, а также какъ лицъ болье просвещенныхъ сравнительно съ невъжественною массою простаго народа. И дъйствительно митрополить Даніилъ, разсуждая объ отношеніяхъ къ еретикамъ, обращаетъ вниманіе и на пастырей, завъщавая имъ сохранять своихъ собственныхъ врученныхъ имъ овець отъ заблужденій и заботиться объ исправленіи самихъ еретиковъ.

Кром'в сделанных указаній отпосительно состязаній съ еретиками заслуживаеть вийманія еще одно обстоятельство, которое, по воззр'вніямь Данійла, можеть и должно повліять на результать преній съ еретиками и вольнодумцами въ бол'ве или мен'ве благопріятномь для православных смысл'в. Обстоятельство это есть нравственная чистота христіанина, спорящаго съ еретикомъ. Ставши по своей нравственной чистот в недосягаемымъ для низкой клеветы, православный одною силою своего нравственнаго авторитета можетъ много выиграть въ глазахъ состязующихся съ нимъ еретиковъ.

До сихъ поръ излагались тѣ воззрѣнія м. Даніила, которыя касались предварительныхъ и подготовительныхъ условій для состязанія съ еретиками. Кромѣ того у Даніила есть нѣкоторыя сужденія, касающіяся самаго метода или способа состязанія съ еретиками. Общимъ правиломъ для всякихъ преній съ еретиками митрополитъ выставляетъ то, чтобы здѣсь все—«ученіе, или бесѣды, и вопросы и отвѣты—все буди благочинно, и благоговѣйио, и благочестно, и неиятежно». Та же самая мысль съ большею подробностію развивается въ другомъ мѣстѣ. Послѣ запрещенія «безсловесныхъ стязаній», какъ совершенно безполезныхъ и безцѣльныхъ, митрополить непосредственно за симъ продолжаетъ: «аще ли же о благословныхъ винахъ взысканіе нѣкое

¹ Pyr. № 197 J. 239.

будеть, тогда стязанія и испытанія въ любви божественнѣй со опаствомъ покажемъ не поносяще, ни укоряюще другъ друга, но любовпѣ совѣтующе и совопрошающеся, да взыскаемыя вещи разрѣшеніе пріимутъ, или о церковныхъ каковѣхъ либо, или о догматахъ нѣкихъ распря, и елика такова или мала или велика, лѣпо есть тихо и кротко избирати истинная разумѣнія и разсужденія по свидѣтельству божественныхъ писаній» 1.

Въ основъ всякихъ разсужденій и состязаній съ еретиками должна лежать великая безграничная любовь кг нимь. Любовь здысь должна освящать все, ею одною должны руководствоваться православные въ своихъ столкновеніяхъ съ еретиками. Въ данномъ случав взглядъ Даніила является вполнв опредъленнымъ и проводится имъ съ настойчивостію. Идея о любви, о снисходительности къ заблужденіямъ своихъ братій присуща была ему всегда, хотя въ некоторыхъ случаяхъ и особенно подъ вліяніемъ возарвній школы несколько подавлялась, уклонялась отъ истипнаго пути другою стороною любви его—любовью къ Богу, ревностію по въръ. Ученію о любви къ еретикамъ Даніплъ отводить весьма значительное мъсто въ ряду другихъ своихъ разсужденій. Большая половина первой довольно обширной части восьмаго слова посвящена имъ ученію о любви къ заблудшимъ. Вотъ одно изъ разсужденій и увіщаній митрополита: «будемъ милосерди, братіе, будемъ человіколюбезни, поможемъ въ бізді сущимъ, накажемъ безчиныя, утышимъ скорбящія, уврачуниъ немощныя, взыщемъ заблуждшая, обратимъ прельщеныя. Помысли, обращается далье пастырь къ своимъ пасомымъ, что ради пророци, что ради самъ единородный Сынъ Божій пріиде? Что ради посла апостолы во весь міръ? да человъки спасетъ, да прельщенныя обратитъ. Сіе и мы сотворим по силь своей, всяко тщаніе и промышленіе творяще, о заблуждших возвращеній по Христовым заповидямь вы славу имени Его Пресвятаго. Сице убо потщимся учити, наказати, врачевати, милостію, кротостію, сладкими словесы, сладостнойшими бесодами от божественных писаній». Всѣ мѣры, основанныя на любви къ ближнему и запечатлѣнныя ею, должны быть испробованы и пущены въ дёло прежде, чёмъ обратиться къ отысканію новыхъ изъ нихъ и съ другимъ характе-

<sup>4</sup> Рук. № 197 л. 9. 7.

ромъ дъйствій. «Научимъ хулящая не хулити имени Божія, пишетъ между прочимъ Даніилъ, непослушествующая же человъколюбнъ врачуй, цъли, псправляй, или еще не исправляется, паки накажи любовію и мудростію: тихо, кротко совратившихся съ праваго пути направи человъколюбнъ и милостивнъ, да и самъ милость отъ Владыки Христа получиши въ семъ въцъ и въ будущемъ». Мысль о любви къ еретикамъ, какъ руководительномъ началъ въ обращеніи ихъ къ истинъ, повторяется Даніиломъ и во многихъ другихъ мъстахъ. 1

Но когда всв мфры любви и кротости въ обращении и состязаніи съ еретиками были изчернаны и оказались безуспѣшными, тогда, по взгляду Даніила, православные должны зам'тно и чувствительно изм'вниться въ своихъ отношеніяхъ къ нимъ. Съ этого момента споровъ православные должны начать «брань» съ еретиками, которую митрополить называеть похвальною и предметомъ которой должны служить въра и благочестіе, а не личные счеты. 2 Даніилъ представляеть мало даппыхъ для опредвленія понятія «брани». Несомивнно брань въ первомъ періодв своего развитія должна носить на себь отпечатки любви, хотя проявленія ея должны быть какъ можно болве скрываемы. Въ этотъ періодъ спо ровъ со стороны православныхъ могуть и должны быть употребляемы, хотя только для вида, и угрозы. «Возставимъ, говорится въ девятомъ словъ Даніиловскаго соборника, падшихъ, взыщемъ заблудшихъ, обратимъ прельщенныхъ: овъхъ сладостными словесы п сладостивишими бесвдами, и тихими, и мягкими врачеваніи пользовати, овъхъ же свъръпо, и страшно, и жестоко противу педугу врачеванія приносити, точію милостивно, челов вколюбно, душенополезно, спасительно: языкомъ страшно и свиръпо глаголя, душею же и сердцемъ милостію разливаяся». В Не такого характера должна быть брань съ еретиками, если первый способъ веденія ея не удался. Ее долженъ тогда покинуть тотъ духъ любви и кротости, который скрывался за всеми употреблявщимися во время ея видимыми угрозами и застращиваніями. Второй періодъ брани съ вольнодумцами есть уже въ собственномъ значени брань. Отсюда

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pyr. № 197 J. 272-273, 240-241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. № 167 л. 7. Ср. Окружное посланіе. Рукоп. Моск. Дух. Ак. № <sup>614</sup>/<sub>154</sub>. л. 422

<sup>8</sup> Рук. № 197 л. 279.

уже всякія дружелюбныя отношенія къ еретикамъ должны быть прекращены и должны смъниться бранью съ ними въ самомъ строгомъ значении этого слова. Брань эта состоить между прочимъ въ томъ, чтобы «воспретити, возустити, устращити еретиковъ». И въ этомъ періодъ споровъ и столкновеній съ еретиками должны быть употреблены противъ нихъ репрессивныя мъры въ родъ угрозъ и застращиваній, которыя притомъ были бы настолько осязательны и чувствительны для всфхъ, что воздфиствовали бы не только на лицъ, непосредственно причастныхъ ведущимся спорамъ, но и на всъхъ вообще еретиковъ. 1 Но въ обоихъ видахъ брани съ еретиками, особенно когда она вступила въ періодъ все большаго и большаго взаимнаго возбужденія и горячности, когда, по обыкновенному порядку вещей оба состязующіяся лица, не могли удержаться долго въ предълахъ умъренности, православные, по увъщаніямъ Даніила, никакъ не должны пресл'єдовать личныхъ интересовъ и вести споры «ревность и ярость имъти о Господи, а не себь на отминение, не внъже смысла яростию испадати и ревностию, аки похабну кричати, но любомудрствовати свободно надъ страстьми. <sup>2</sup> Второй періодъ брани съ еретиками, строгій по характеру своего веденія, составляєть последнюю ступень споровь и связей съ еретиками, за которою слъдуетъ полный разрывъ съ ними.

Разрывомъ съ еретиками не должны оканчиваться всё нравственныя обязательства православныхъ въ отношеніи къ нимъ. Долгъ православныхъ состоитъ въ отысканіи еще новыхъ посредственныхъ мёръ воздёйствія на заблуждающихся. Здёсь Даніилъ рекомендуетъ двё совершенно отличныя одна отъ другой мёры. Первая мёра, указываемая митрополитомъ, есть именно молитва къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Къ непріемлющимъ врачеванія сія, говорить даніпль, по мнозъмъ наказаніп и невосхотѣвшимъ въ дучшій прінти въ конець, возревнуй ревностію Божественною, даже и прочіи страхъ имутъ, и отступять отъ сачаны п обратятся къ Господу Богу, да покалвшеся, поживутъ блаженное житіе» Рук. № 197 л. 274. 7•

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pyr. № 197 J. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Періодъ брани съ еретиками, о которомъ говоритъ Даніилъ, весьма мало у него выясненъ. Чрезвычайно поэтому трудно выдълить и уловить взглядъ Даніила на этотъ моментъ споровъ и представить его въ болѣе ясномъ и отчетливомъ видъ. Безпорядочность въ изложеніи мыслей, краткость, отрывочность ихъ составляютъ здѣсь другое немаловажное преиятствіс. Это обстоятельство само собою вынуждаетъ сознаніе, что то опредѣленіе, какое дано поялтію брани, не можетъ претендовать на полную достовѣрностъ и не можетъ выходить за предѣлы истипъ проблематическаго характера.

Богу объ обращеніи заблудшихъ, ' молитва усердная, и искренияя «соборнѣ и особнѣ елико возможно» и съ «множайшимъ дерзновеніемъ». Совершенно иного характера другая рекомендуемая Даніиломъ мѣра воздѣйствія на еретиковъ. Для противодѣйствія усиѣхамъ еретической пропаганды, Даніилъ совѣтуетъ православнымъ, послѣ того какъ всѣ мѣры испробованы и остались безъ результата, производить вражду, раздоръ между еретиками, чтобы по крайней мѣрѣ этимъ способомъ ослаблять и уменьшать зло, производимое современными вольнодумцами. Здѣсь Даніилъ вноситъ новый нравственный принципъ для православно-нравственнаго ученія, принципъ, который отзывается нѣкоторымъ іезутизмомъ. 2

Вотъ программа, какою, по ученію Даніила, православные должны руководствоваться въ своихъ сношеніяхъ съ еретиками и въ воздъйствіи на нихъ въ пользу обращенія ихъ къ истинной въръ. Программа за однимъ псключениемъ, касающимся иезунтской тенденцін, составлена на вполив гуманныхъ началахъ. Она далека отъ суровой доктрины Іосифа Волоцкаго. Только кругъ ея дъйствій, по воззр'єпіямъ Даніила, простираться долженъ не на вс'яхъ еретиковъ. Даніилъ раздъляеть еретиковъ по категоріямъ. Категорію такихъ еретиковъ, къ которымъ должны были быть прилагаемы міры кротости и любви, составляють ті изъ нихъ, которые отличались нъсколько податливостію въ своихъ убъжденіяхъ. Для обращенія еретиковъ этой фракціи вполн'в достаточно было примѣненіе къ пимъ разнообразныхъ мѣръ, начертанныхъ Даніиломъ въ болъс или менъе гуманномъ духъ. Коль скоро еретики окажутся настолько упорными, что на нихъ не подвиствуютъ никакія изъ указанныхъ гуманныхъ мъръ, то они уже тъмъ самымъ переходятъ въ разрядъ другаго рода еретиковъ-неисправимых, закоренълыхъ, для обращенія которыхъ къ истині являются уже необходимыми и другія міры, міры внішняго административнаго преслідованія. Къ разряду еретиковъ, къ которымъ должны быть прилагаемы мъры гуманнаго обращенія, относятся въ частности ть изъ нихъ, которыхъ увлекла въ ересь несознательная и преднамбренная развращенность ума, а невъжество, или господство надъ человъкомъ разныхъ слабостей и страстей, сдвлавшихъ изъ него своего раба

¹ Рук. Моск. Дух. Акад. № ¹¹4/111 1. 423—424. Окружное посланіе м. Даніпла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Подробнъе эта сторона воззръній Данінла развита во второмъ отдъль второй части изслъдованія.

и помрачившихъ его разсудокъ. Митрополить отчасти касается тъхъ обстоятельствъ, которыя иногда способствовали православнымъ переходить въ еретичество и безъ которыхъ они навсегда оставались бы върными сынами православной церкви 1. И этого рода еретики не могли быть особенно стойкими въ усвоенныхъ ими еретическихъ понятіяхъ и потому для возвращенія ихъ къ истинъ вполнъ достаточны были тъ гуманныя мъры, программа которыхъ представлена выше. И такихъ слабыхъ по убъжденіямъ еретиковъ, какъ нужно думать, было значительное большинство между современными Даніилу русскими вольнодумцами. Отсюда, судя по мірамь, какія должны были быть практикуемы противь еретиковъ въ дъль обращения ихъ къ истинь, являются двъ категоріи еретиковъ: еретики со слабыми уб'єжденіями и склонные къ увъщаніямъ православныхъ, и еретики упорные, неисправимые, открытые. Не можетъ быть никакого сомньнія въ томъ, что митрополить дылаль разграничение между еретиками со стороны характера мірь обращенія ихь къ вірі. Снисходительность и гуманность въ отношеніи къ слабымъ еретикамъ не могутъ быть никакимъ образомъ примиримы съ требованіемъ Даніила строгихъ суровыхъ мфръ противъ необузданныхъ, открытыхъ еретиковъ. Самый способъ выраженія автора, его грамматическая форма подтверждаетъ такое разграничение. Непосредственно послъ строгаго осужденія неисправимыхъ еретиковъ и требованія для нихъ соотвътствующихъ суровыхъ мъръ, авторъ тотчасъ-же дылаетъ отступленіе и какъ-бы оговаривается, когда продолжаеть: разумьти же и о семъ подобаетъ, яко много человъкомъ прилучаются многообразныя напасти душевныя (между прочимъ-ересь), и далъе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Разумѣти же и о семъ подобаетъ, говоритъ Данішъ по этому поводу, яко много человѣкомъ прилучаются многообразныя напасти душевныя и тѣлесныя: ово отъ ненаученія, и пенавидѣнія, ово отъ друговъ не полезныхъ, ово отъ обіядѣнія и піянства, отъ него же блудъ и многоразличныя страсти и ереси погибельныя... а еще отъ гордости бываютъ напасти человѣкомъ душевныя и тѣлесныя, сія вси вѣдятъ, сице и отъ осуженія, такоже и отъ сребролюбія и желанія богатства, есть же и отъ непокоренія и непослушанія, другое же отъ немилости и жестокосердія, ино же отъ несовѣтія и самочинія, другое же отъ возношенія и желанія славы скоропогибающаго житія, и паки отъ неимѣнія любви, иже о Господѣ, къ человѣкомъ, отъ него же невъріе и хуленіе... да таковыхъ вѣдяще бѣсовскихъ сѣтей множество распростертыхъ на уловленіе наше, будемъ милостиви другъ другу и себѣ, братіе.

ведетъ рѣчь о еретикахъ, которые впали въ заблужденіе по невѣжеству, или по чему либо въ этомъ родѣ, и которые по тому самому заслуживаютъ снисхожденія и должны быть исправляемы и обращаемы къ истинъ посредствомъ мѣръ кротости и любви.

## **П.** Осьмое слово.

Для еретиковъ открытыхъ, неисправимыхъ митроп. Даніилъ рекомендуетъ другаго вовсе не гуманнаго рода мѣры воздѣйствія. Осьмое слово і митрополита Даніила, весьма обширное по своему объему, существенпѣйшимъ своимъ содержаніемъ имѣетъ указаніе особыхъ, исключительныхъ мѣръ для еретиковъ неисправимыхъ и дерзкихъ, оказавшихся нечувствительными предъ мѣрами гуманнаго характера. Неисправимыхъ еретиковъ Даніилъ отличаетъ отъ всѣхъ другихъ и обозначаетъ ихъ названіемъ «враговъ Божіихъ и хулителей имени Божія».

Осьмое слово Даніиловскаго соборника им'веть сл'вдующее полнее оглавленіе: «яко подобаеть къ властемъ послушаніе им'вти и честь имъ воздаяти; и еже на враги Божія»

Содержаніе первой части осьмаго слова состоить изъ разсужденій о власти, о долг'є православных обращать еретиковъ къ истинной в'єр'є, объ условіяхъ, способствующихъ уклоненію въ еретичество, о безграничной любви къ еретикамъ и о строгомъ преслідованіи упорныхъ и неисправимыхъ изъ нихъ.

Первая часть осьмато слова обилуеть текстами свящ. писанія. Она въ нѣкоторомъ своемъ объемѣ составляеть простое собраніе евангельскихъ и апостольскихъ изреченій, связанныхъ между собою единствомъ содержанія.

Такъ какъ первая часть состоитъ изъ нѣсколькихъ отдѣльныхъ мыслей, подтвержденія для которыхъ собраны во второй части слова, то и обозрѣніе послѣдней будетъ происходить параллельно съ тѣми положеніями первой части слова, подтвержденію которыхъ служатъ данныя, содержащіяся во второй его части. Въ первой части осьмаго слова находится нѣсколько разсужденій о любви и снисходительности къ еретикамъ слабыхъ

¹ Рукоп. № 197. 4. 239—276.

убѣжденій и уступчивымъ, соотвѣтственно которымъ во второй части слова помѣщены нѣкоторыя святоотеческія свидѣтельства, санкцирующія собою гуманный взглядъ Данійла на уступчивыхъ еретиковъ. Таково обширное свидѣтельство св. Іоапна Златоуста, въ которомъ говорится, что не должно ненавидѣть грѣшниковъ и еретиковъ, а молиться о пяхъ, и обращать ихъ къ истипѣ любовію, милостію <sup>1</sup>. Ту же самую мысль содержитъ и другое свидѣтельство, взятое изъ твореній Златоуста <sup>2</sup>, а третьимъ необширнымъ свидѣтельствомъ Златоуста категорически утверждается, что еретиковъ вообще не должно убивать и умерщвлять <sup>3</sup>.

Въ осьмомъ слове на первомъ илане стоитъ разсуждение о власти. Трудно прямо и точно указать историческия обстоятельства, послужившия поводомъ въ глазахъ Данила къ написанию разсуждения о власти. Въ содержании самаго разсуждения ивтъ ничего такого, на основании чего можно было-бы относить происхождение его къ темъ или другимъ историческимъ условиямъ современной русской жизни. Поэтому о историческихъ поводахъ, вызвавшихъ собою разсуждение Данила о власти, можно только догадываться и догадываться путемъ изучения явлений современной русской жизни, соприкасающихся съ вопросомъ о власти.

Время м. Даніпла было временемъ повыхъ государственныхъ порядковъ, когда только что входило въ силу единовластіе, смѣнившее собою свободу удѣльно-вѣчеваго строя общественной жизни. Оно-же въ разсужденіи государственной власти принадлежало еще къ эпохѣ переходной, неустойчивой, когда новыя поилтія о власти и ея правахъ не усиѣли еще сдѣлаться общимъ достояніемъ на-

¹ л. 266—269. Цитата приведена изъ бесёдъ Златоуста на посланіе къ Кориноянамъ. Краткія выдержки изъ настоящей цитаты Даніша находятся и въ Просв'єтител'є, сл. 13, стр. 528, по въ посл'єднемъ случаїє ність никакого указанія на источникъ заимствованія. Настоящее свидістельство Златоуста Данішлъ заимствоваль изъ 25 слова Никона Черногорца, половина І, 183—184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> д. 269—271. Цитата върная, извращений мыслей нътъ. См. Бесъды Златоуста на ев. Матоея. Москва. 1829. Нравоучение 29-е, 188—189. Подлинникъ его Migne, Patrol. curs. compl. ser. graeg. tom. LVil, J. Chrysostomi tom. VII, pars prima, p. 361—362.

з л. 271. Іосифъ Волоцкій въ своемъ Просв'єтитель объясняеть это свид'єтельство Златоуста въ смыслії, не вполнъ прогиворъчащемъ строгимъ пресліждованіямъ и казнямъ еретиковъ. Просв'єтитель, сл. 13, 534. Бес'єды Златоуста на ев. Матоея. Москва, 1829, 273—274.

рода, когда напротивъ существовали кружки людей, дорожившихъ старыми понятіями о власти и ея прерогативахъ, и враждебно относившихся къ новымъ порядкамъ, отнимавшимъ и нарушавшимъ многія изъ ихъ древнихъ родовыхъ правъ. Въ царствованіе Василія Іоапновича были нерадки случаи «отъвзда» русскихъ бояръ къ Литовскому князю и нъкоторыхъ литовскихъ бояръ къ Московскому государю. Въ нихъ выразилось не вполнъ подавленное сознаніе въ русскомъ боярствъ своихъ древнихъ правъ-свободной и юридически законной перемёны своихъ господъ. А потому въ особенности при Василіи Іоанновичь вошель въ силу обычай въ предупреждение отъйздовъ брать отъ ненадежныхъ венныя записи, чаще всего за поручительствомъ высшихъ представителей церкви. 1 Могло быть, что митрополить Даніиль, къ которому чаще всего за поручительствомъ обращались бояре, и за подписью котораго и до сихъ поръ сохранилось не мало грамотъ, желая ослабить невыгодный для правительства взглядъ боярства на свои права, позаботился представить его неблаговиднымъ съ религіозно-правственной точки зрвнія, и своимъ разсужденіемъ о повиновеніи власти выставиль его противнымь ученію 1. Христа и Его церкви.

Точно также происхожденіе разсужденія Даніила о власти можно ставить въ причинную связь съ развитіемъ современнаго религіознаго либерализма и еретичества. По крайней м'вр'в, несомивнно изв'встно, что немного времени спустя посл'в смерти Даніила ученики и посл'вдователи Өеодосія Косого пропов'вдывали мысль о несовивстности существованія начальства съ духомъ христіанскаго ученія. <sup>2</sup>

Трактуя въ своемъ разсужденіи о власти, Даніиль не опредівляеть, какую именно опъ власть разуміветь, когда говорить о власти. Если судить по апалогіи съ Іосифомъ Волоцкимъ, который

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Собраніе государственныхъ грамотъ и договоровъ ч. 1, № 149, 152, 153 154, 157, 159, 160, 161, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Не подобаеть, говорили они, въ христіана\ъ властемъ быти и воевати, не хощемъ вѣдомы быти отъ господей, яко нѣсть требѣ быти начальствомъ въ христіанствѣ. Многословное посланіе въ рукописи библ. Кирилло-Бѣлоз. мон. № 1108 л. 120. 253. Общественное обсужденіе въ XVI в. вопроса о власти развито подробно у Николаевскаго. Русская проповѣдь въ XV и XVI в. Жур. Мин. Народ. Просв. 1868. Апрѣль, ч. 138, 93—104.

ъъ своемъ тринадцатомъ словъ, посвященномъ имъ обоснованію законности преслъдованія еретиковъ, точно такъ-же какъ и Даніиль, помъщаєть и сходное съ Даніиловскимъ разсужденіе о власти, то нужно допустигь, что здъсь имъется въ виду власть преж де всего гражданская, государственная, а не церковная. Самое разсужденіе Даніила отличается общностью предмета и не даетъ ничего для опредъленія того, какая здъсь разумъется власть. Въ отношеніи Даніила это различеніе властей не могло имъть особеннаго значенія въ виду того, что онъ смъшивалъ и сливаль права свътской и духовной властей, и потому могъ ограничиться общимъ разсужденіемъ о власти, имъя въ виду и духовную и свътскую.

Но ближе будеть къ истинъ, если ставить разсуждение Даніила о власти въ непосредственную связь съ современнымъ положеніемъ еретичества. Нъкоторыя выраженія Даніила поводять на такого именно рода мысль. «Рцы убо ми, спращиваетъ Даніилъ своихъ современниковъ, непосредственно послъ изложенія учеція о власти, почто сопротивляещися Божію повельнію, сирычь, власти, отъ Бога учиненной? Почто законы Духа Святаго преступаещи? Почто имя Божіе хулиши? Ибо таковая содевая всяко отмщеніе пріимеши отъ Божінхъ служителей». 1 Изъ только что приведенныхъ словъ можно видъть, что ръчь митрополита направляется на еретиковъ, которые, вовсе отказывая въ повиновеніи церковной власти, въ то же время заявляли себя отрицательнымъ отношениемъ ко многимъ пунктамъ догматическаго ученія православной церкви и дерако относились ко многичъ ея учрежденіямъ, что, взятое вмѣстъ, и составляло именно все то, что назвалъ Даніилъ «хулою имени Божія».

Разсужденіе Даніила о власти и ея правахъ не обширно. Учрежденіе власти въ обществѣ человѣческомъ разсматривается, какъ величайшее благодѣяніе для него. Земныя власти сугь то божественное учрежденіе, чрезъ которое Богъ дѣйствуегъ вь людяхъ, и при помощи котораго Онъ продолжаетъ дѣло спасенія рода человѣческаго. Благодѣтельныя и спасительныя дѣйствія Богоустановленной власти проявляются въ двухъ различныхъ формахъ: они бываютъ направлены то «въ отмщеніе злодѣемъ», то «въ похвалу благотворящимъ». Такимъ образомъ власть обнаружи-

¹ Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197 л. 239.

вается въ двухъ отличныхъ одинъ отъ другаго видахъ: она бываетъ карательною силою для недостойно живущихълюдей и силою, награждающею людей доброд втельныхъ. Тъ и другія отправленія земной власти одинаково учреждены Богомъ. 1 Богоустановленность власти и отсюда обязанность безусловно подчиняться всемъ ея действіямъ и почитать ее Даніилъ основываетъ преимущественно на разныхъ изреченіяхъ апостоловъ Петра и Павла 3 и отцовъ церкви: Златоуста в Василія Великаго. 4 Если только историческое происхождение разсуждения о власти ставить въ связь съ еретическимъ движеніемъ, то счыслъ и назначеніе его будутъ состоять въ томъ, чтобы показать и доказать право преследованія и наказанія еретиковъ, какъ обыкновенныхъ гражданскихъ преступниковъ. -- Дъйствительно, по взгляду митрополита, еретики не только враги церкви, но вмъстъ съ тъмъ и враги государства и, въ качествь таковыхъ, должны быть судимы, какъ обыкновенные государственные преступники, воры и разбойники. «Осужаеми бывають, такъ разсуждаеть Даніиль, татіе и разбойницы и прочіи злотворящей человіцы, пріемлють же казнь поправшей и оплевавшеи образъ земнаго царя, и аще убозіи, и прочіи казнь пріемлютъ, множае паче хулящен Сына Божія и Бога и Пречистую Богородицу». 5 Такая же гочно аналогія и въ томъ-же самомъ духъ проводится между обезчестивающими образъ земнаго царя и хулителями царя

<sup>1</sup> x. 238-240.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 242—244. 1 Петр. II, 13—21; Римл. XIII, 1—7, Кол. III, 22—25 Тит. П, 9-10,

з л. 246. Цитата взята изъ 70-іі беседы Златоуста на Ев. Матеея, Москва 1829, 403,

<sup>4</sup> л. 244—245. Здёсь приведено общирное толкованіе Св. Василін Великаго, на 13-21 ст. XI гл. 1 Петрова посланія, но никакого такого толковавія не чаходится въ ряду экзегетическихъ сочиненій св. Василія ни въ переводі на русскій языкъ, ни въ подлинникъ. Migne. Patrol. curs. complet. ser. graec. tom XXIX - XXX. S. Basilii tom. I--II. - Въ 13-мъ словь Просвътителя, въ которомъ Іоснов Волоцкій доказываеть необходимость строгихь преследованій еретиковъ, онъ точно также номъщаеть здвоь разсуждение о власти и ел правахъ, которое въ нъкоторыхъ впраженіяхъ и особенно въ текстахъ Св. Пиранія очень сходяю съ разсуждениемъ Данила о томъ-же предметь; по только отличается отъ цего значительною краткостію. У Данінла хотя и не такъ последовательно, но за то болбе обширно изложено учение о власти. Просвът. 13, слово, 534-535.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> д. 239—240. Сходно съ этимъ и въ Просветителе. 530. 536.

небеснаго въ свидътельствахъ св. Іоанна Дамаскина и въ житіи св. Стефана Новаго, на которыя и ссылается Даніилъ въ подтвержденіе своихъ сужденій. Но если нарушители общественныхъ порядковъ и государственные преступники подвергаются строгой отвътственности предъ закономъ и наказываются соотвътственно степени своего преступженія, то тъмъ болье должны подвергаться суровымъ наказаніямъ еретики, открыто издъвающіеся надъ уставомъ церкви и ея божественнымъ ученіемъ и при всемъ томъ не поддающіеся накакимъ мърамъ исправленія.

Къ неисправимымъ еретикамъ Даніилъ безпощаденъ. Православнымъ запрещаются всякія сношенія съ еретиками. Ни дружба, ни какая либо другая нравственная связь съ ними не допустимы. Даже общеніе съ еретиками чисто внѣшняго характера, каково напробщеніе въ пищѣ и питіи, и то, по взгляду Даніила, не можетъ быть терпимо <sup>2</sup>. Свое запрещеніе какихъ-либо сношеній съ еретиками митрополитъ аргументируетъ тремя выдержками изъ слова І. Златоуста со ложныхъ пророкахъ и безбожныхъ еретикахъ, гдѣ, дѣйствительно, встрѣчаются слѣдующія увѣщанія: «пынѣ молю не совокуплятися съ ними (еретиками) не въ коейждо вещи: ни въ яденіи, ни въ питіи ни въ друкбѣ, ни въ любви, ни въ общеніи, ни въ миру <sup>3</sup>. Для нихъ никакаго другаго чувства не дол-

¹ л. 255—256. Цитата взята изъ слъдующаго сочиненія Іоанна Дамаскина. λόγος απόδεικτικός πέρι των αγίων και σεπτων εικόνων πρός πάντας χριστιανούς και πρός τον Βασιλέα Κωνσταντίνον τον Καταβαλίνον και πρός πάντας είρετικούς и взята въ соотвътствующемъ подминику нероводъ. См. Мідпе, Patrolog. Curs. comiot. ser. втаес. tom. XCY. S. J. Damasconi tom. П. рад. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. М. Д. А. № 197 л. 274. См. также Окружное посманіе рук. М. Д. Ак. № <sup>514</sup>/<sub>414</sub> л. 422. Памятники старинной русской литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко, вып. IV, С-НБ. 1862, 198.

³ Рук. М. Д. Ак. № 197, л. 262, 263, 265. Это слово Златоуста было весьма распространено въ древней русской письменности (См. напр. рук. Москов. Синод. 646. № 11/26 ст. кат. л. 418 - 429. Описаміе Горскаго и Невоструева отд. ІІ кн. 1, 45—47. Оно извъетно въ спискъ Златоструя въ руковисъ XII в. Малининъ. Изследованіе о Златоструъ, 357. Оно въ древности печаталось вибсть съ словомь св. Ефрема Сирина объ Антихристъ въ отдъльной брошюръ. Подлинное названіе слова слъдующее: Абто пері усибопрофітой каі усибобіблокайми каі дейи аіретикий каі тері брийсто объ стотов словомъ слова, въ накомъ оно находится въ пінтатъ Динійтъ динійт

жно существовать въ сердцѣ православныхъ, кромѣ чувства крайней «совершенной ненависти», которою долженъ «возненавидьти» ихъ каждый православный. Ненависть какъ-бы она сильна ни была, тъмъ не менъе она принадлежить къ области чувства, и потому она не можетъ быть особенно чувствительною для еретиковъ. Противъ нихъ необходимы мъры дъйстви. И дъйствительно, митрополить убъждаеть православных возревновать противъ враговъ Божіихъ-еретиковъ «божественною ревностію и проявлять къ нимъ праведную ярость» і. Какъ ни сильно выраженіе Даніила, оно тъмъ не менъе мало даетъ указаній на то, въ чемъ именно должна проявляться ярость православных къ еретикамъ. У Даніила нътъ никакихъ болке существенныхъ и самостоятельныхъ опредъленій понятія божественной ярости, которою должны быть воодушевлены всѣ православные по отношенію къ дерзкимъ еретикамъ. Только по аналогіи и путемъ сопоставленія съ другими сужденіями митрополита дожно оріентироваться въ настоящемъ предметь и опредълить то понятіе, какое соединялось у Даніила съ названіемъ божественной ярости. По самому ходу его мыслей, и главное, подъ непосредственнымъ освъщениемъ приводимыхъ имъ свидътельствъ; вполнѣ ясно, что говоря о божественной ярости, митрополитъ имълъ въ виду проявление ея въ дъйствияхъ, но вовсе не такого нравственнаго и миролюбиваго характера, какимъ отличались почти всь прежде рекомендованныя имъ мьры обращенія съ еретиками; а напротивъ всъ мъры противъ неисправимыхъ еретиковъ сводятся къ мърамъ чисто внъшнимъ, мърамъ репрессивнаго характера-Побужденія, какія указываетъ митрополить, какъ основаніе и оправданіе преслідованія еретиковъ, заслуживаютъ вниманія. «Будь, говорить онъ, ревнитель по Господъ Бозъ, не попусти еретикомъ хулити имени Христа Бога, помяни Владыки твоего Христа человъколюбіе, колико тебе ради сотвори: небо, солнце, луну и звъзды, землю, море, источники и ръки, и вся движущаяся въ нихъ, и яже на земли живущая, и яже по воздуху летающая, вся тебъ даде и надо всими тебя царя постави; и еще что надъ сими? Богъ человъкъ бысть тебе ради, и вольную и безчестную страсть пре-

ся. и Іосифъ Волоцкій. Только у него оно отличается большею краткостью и не имъеть предъ собою указанія того слова Златоуста, откуда оно заимствованю. Просвятитель, 13 слово, 531.

<sup>\*</sup> A. 276. 240.

терив тебе ради, и будущая благая тебв обвща, и царство небесное, и съ ангелы житіе, а ты не хощеши злодвйственнымъ еретикомъ... воспрытити, возустити, устрашити?» , Начало устрашенія еретиковъ Даніилъ основываєть на словахъ св. Ап. Іуды: «оввхъ убо милуйте, разсуждающе, оввхъ-же страхомъ спасайте» (Іуд. 1, 18—23) <sup>2</sup>, на словахъ Ап. Павла изъ перваго посланія къ Тимовею: «обличай предъ всёми, даже и прочіи уцёломудрятся» (1 Тим. V, 20) и на толкованіи послёднихъ, принадлежащемъ Златоусту 4.

Къ сожальнію, самъ митрополить не опредыляеть точно харктера репрессивныхъ мъръ. Равнымъ образомъ собственныя разсужденія Данішла не даютъ ничего для определенія того, какія изъ меръ строгости и наказанія еретиковъ считаль онь за самыя крайнія и посліднія мъры. Характеръ репрессивных в мъръ и крайнія границы ихъ определяются авторомъ не на основаніи собственных в разсужденій и соображеній, а цілою серіею чужихъ-святоотеческихъ и другихъ свидетельствъ. Даніилъ ловко скрываетъ свои собственные взгляды за рядомъ авторитетовъ древнихъ отцовъ и учителей церкви и какъ-бы заставляетъ ихъ говорить вмёсто самого себя. Здёсь у него итть ничего самостоятельнаго, онъ не произносить отъ себя ни одного слова: все зиждется здёсь на однихъ чужихъ миёніяхъ. и вся авторская дёятельность его обнаружилась здёсь только въ подборъ и извъстной группировкъ такихъ данныхъ древней святоотеческой и церковной письменности, которыя вполнъ отвъчали его понятіямъ и взглядамъ на разсматриваемый предметъ. Концентрируясь всё около одной общей идеи о законности преследованія еретиковъ приводимыя митрополитомъ свид втельства твмъ не менње, по своему частному содержанію, распадаются на нъсколько отдёльныхъ группъ, и каждая изъ нихъ съ той или другой стороны освъщаетъ указанный предметь, и тъмъ до нъкоторой степени констатируетъ значение и силу общаго положения автора о законности преследованія еретиковъ,

Первая группа находящихся во второй части осьмаго слова

¹ Рук. Москов. Д. Акад. № 197 л. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> д. 246 Эти же самыя слова ап. Іуды находятся и въ Просвътителъ, сд. 13, 546.

з л. 246. Снес. Бесёды Златоуста на посланія къ Тимовею, Титу, Филимону и Евреямъ, перевед. при С-ПБ. Духов. Академіи, 223—224.

свидътельствъ вся направлена къ положенію о томъ, что всь наказанія и даже самое послъднее изъ нихъ—смертная казнь, при извъстныхъ условіяхъ вполнъ законны. Такаго именно характера свидътельство Іоанна Златоуста, въ которомъ говорится между прочимъ что «убійство по волѣ Божіей человѣколюбія всякаго есть гучше убійство оно» і, толкованіе блаженнаго Оеодорита на пророка Іосію, гдѣ различаются убійство законное (по приговору суда) и убійство какъ преступленіе ², и также толкованіе св. Евсевія, епископа Емесскаго, на Дъянія Апостольскія, гдѣ между прочимъ говорится, что «убійство Бога ради нѣсть убійство» з. Какъ въ большинствѣ перечисленныхъ свидѣтельствъ, такъ равно въ приводимомъ Даніиломъ свидѣтельствъ св. Аеанасія Великаго находится не мало указаній на убійства, освященныя самою волею Божією, каково напр. убіеніе по повелѣнію Моисея нарущителя

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 252—255. Свидътельство, приведенное авторомъ, въ цъломъ его видъ очень общирно. Оно взято изъ слова Златоуста «іудеямъ о трубахъ пасхи». Оно подлинное. Современный переводъ его см. св. отца нашего 1. Златоустаго слова перев, съ греч. языка при С-ПБ. Дух. Ак. 1850 г. т. НІ. Четвертое слово противъ Гудеевъ 518-522. Подлинийнъ его см. Mighe, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom, XLVIII. S. J. Chrysostomi tom. I, pars secunda, pag. 873-874, rat one ουαγιαθμαθαστος τακτ: κατά Ιουδαίων είς τάς σάλπίγγαςτοῦ Πάσχα αὐτῶν. Ημκακματ уклоненій и извращеній мыслей въ цитать Даніила сравнительно съ подлинникомъ не имбется. Это слово Златоуста встръчается отдъльно въ рукописяхъ. Рукоп. Моск. Синод. Библ. № 126/101, 70-81. Описаніе Горскаго и Невоструева, отд. И, кн. 2, 420. Тъмъ же самымъ свидътельствомъ Злагоуста пользовался, каяв сильнымъ аргумейтомъ, и Ісспов Волоцкій (Просв'ятичель, слово 13, 541-542). Но это не показываеть того, чтобы Данінав воспользовался имъ чрезъ Іосифа. Данінав вь своей цитать указываеть полное оглавление слова Златоуста, чего нъть у Іосифа, и выписываеть изъ него не краткую выдержку, какая находится въ Просветитель, а довольно общирную часть слова,

<sup>2</sup> h. \$50—251. Плитата писколько не отступаеть по мыслямь оть подлиника Migne Patrol. curs. compl. ser. graec, tom, LXXXI, Theodoreti tom. II, Έρμηνεία εἰς τὸν προφίτην ἀσήε, рад. 1556—1558. Толкованіе на 4 ст. 1-й гл. Данішль воснользованся свидътельствомъ блаж. Θеодорита чрезъ сочиненіе Никона Черногорца, половина 1, ст. 14. 103.

<sup>3</sup> л. 252. Толкованіе Евсевія, Епископа Емесскаго, на Д'янія Апостольскія не паданы до сихъ поръ въ полномъ ихъ вид'я. Н'ясколько отрывкоъ изъ нихъ находятся у Миня, который самъ заимствовалъ ихъ изъ своднаго толковайй на весь Новый Зав'ять, сдаланнаго Крамеромъ. Migne. Patrol. curs. compi. ser. gruet. tom. LXXXVI. р. 561—562. Cramer. Calenae graecorum patrum in novum testamentum. Oxoniae, 1838 tom. III, р. 145. 134. Но ин у того, чи у другаго и и в феста, соотв'ятствующаго отрывку, находящемуся у Даніила.

закона о субботь, убівніе Інсусомъ Навиномъ Ахара, Финессомъ—Замвія, Самуиломъ—Агага, царя Амаликова, Ан. Петромъ—Ананіи и Сафиры и др. 1. Такимъ образомъ, цри извъстныхъ условіяхъ и обстоятельствахъ смертная казнь—вполнъ законное явленіе. Она приложима, какъ карательная мъра противъ всякихъ преступниковъ. Какъ историческій примъръ приивненія смертной казни, Даніилъ указываетъ на передаваемое одною русскою л'тописью событіе—именно на разръшеніе, данное русскими епископами великому князю Владиміру казнить разбойниковъ 2.

Вторая группа свидътельствъ пепосредственио относится къ вопросу о наказаніи еретиковъ. Всѣ свидътельства этой группы направлены къ одному и тому же выводу, именно, что казнить еретиковъ позволительно. Въ главѣ ихъ стоитъ толкованіе Өеофилакта Болгарскаго на Евангеліе Іоанна, гдѣ примъромь строгости къ людямъ недостойнымъ представляется самъ І. Христосъ, который торжниковъ, осквернявшихъ храмъ Іерусалимскій «не просто изгна, но безчестнымъ біеніемъ плетенымъ бія и опрокидая пѣнязвикомъ дски» 3. Далѣе, приводимое митрополитомъ краткое изреченіе Златоуста одобряетъ и повелѣваетъ «Божіихъ присно мстити» 4, а другимъ свидѣтельствомъ того же святаго отца заповѣдуется всякому православному «язвы налагати на хулителей Христа Бога, заушать, сокрушать ихъ уста и наносимыми ерегикамъ язвами освящать свои фуки 5, а по третьему свидѣтельству того же святаго отца—Злато-

<sup>4</sup> л. 246—247. Цитата взята изъ слова св. Асанасія Великаго подъ названіемъ «еже не судити да не осуждени будете». Судя по заглавію, въ подлинник в сочиненій Асанасія не находится сего слова. Migne Patrolog curs. complet. sergraec. tom. XXV— XXVIII. Эта же самая цитата находится и у Іосифа Волоцкаго, только она не имъетъ предъ собою указанія на оглавленіе слова, и при томъ взята въ меньшемъ размъръ, чъмъ у Даніила. Просвътитель, 13 слово, 538—539.

<sup>\*</sup> л. 253. Даніилъ зд'ясь привелъ выдержку изъ л'ятописи Нестора, и озаглавилъ ее обще «л'ятописное». Она точно воспроизводитъ слова л'ятописи Нестора. Полн. Собраніе русскихъ л'ятопис. томъ І. стр. 54 подъ 996 годомъ.

эл. 264. Толкованіе дъйствительно принадлежить Оеофилакту Болгарскому и не отступаеть по мыслямь оть современнаго русскаго наданія твореній блаженнаго Оеофилакта. Благовъстникъ, ч. IV, 67.

<sup>4</sup> л. 206. Снес. Слова св. Златоуста на разные случан, перевед. при С-Пб. Дух. Ак. т. I, 117.

<sup>5</sup> л. 259—261. Забсь Даніиломъ приводена общирная часть одного, слова, «иже въ Антіохіи речено бысть». Эта-же самая цитата находится и у Іосцов Волоц-

уста нѣкоторые хулители признаются достойными побитія камнями <sup>1</sup>. Изъ свид'ѣтельствъ, прямо указывающихъ на необходи мость и законность казнить еретиковъ, одно принадлежитъ блаженному Феодориту и сущность его сосредоточивается только на указаніи, что и Моисей повел'вваетъ убивать лжепророковъ <sup>2</sup>. Другое свид'ѣтельство того же рода приписываемое св. Іоанну митрополиту Никейскому, «о сопряженіи крестъ Арменскихъ», разсуждаетъ о нѣкоторыхъ заблужденіяхъ Армянъ и находитъ ихъ пастолько важными и пагубными, что содержащіе ихъ признаются достойными побіенія камнями <sup>3</sup>. Къ этой-же самой групп'в по своему характеру относится и обширное свид'ѣтельство св. Нила Синайска-

каго (Просвътитель, слово 13, 329—531), только у него она помъщена въ болъе краткомъ видъ, чъмъ у Даніила, и притомъ безъ всякаго указанія слова, изъ которато оно было заимствовано. При этомъ нужно замѣтить, что чтеніе цитаты изъ Златоуста по соборнику Даніила въ нъкоторыхъ мѣстахъ отлично отъ чтенія, находящагося въ Просвътитель І. Волоцкаго.

<sup>4</sup> л. 258—259. Эти двѣ очень краткія цитаты взягы изъ бесфдъ Златоустна Евангеліе Магеея.

ал. 231. Цигата взяга изъ сочиненія Осодорита: «изъясненіе трудныхъ мість Св. Писанія», которое у Даніила обозначается однимъ словомъ «о недоразумныхъ». Цитата-подлинная и не пибеть по мыслямь отступленій оть современнаго перевода, равно какъ и отъ подлинника, за исключениемъ того, что у Ланила пропущено указаніе лица, которое повел'єваеть убивать джепророковъ, Моисея, отчего глагодъ «повелвваетъ» остался безъ подлежащаго. Не извъстно, почему митрополитъ ограничился въ своей цитат только однимъ указаннымъ примъромъ и не воспользовался для подтвержденія своих в мыслей дальныйшими разсужденіями блаженнаго Өеодорита, въ которыхъ дъйствительно этотъ святой отецъ допускаетъ наказаніе (чрезъ побитіє камнями) ерегиковъ и джеучителей. Очень можетъ быть, что подъ руками Даніила находплся неподный переводъ твореній Оеодорита, Сл. Творенія Блаженнаго Феодорита, Епископа Кирскаго, Москва, 1855 г. ч. І, 240-241. Подлиниять см. Migne, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. LXXX. Fheodoreti tom. I, Quaestiones in loca difficilia scripturae sacrae, pag. 419-422. Coquнегіе блаженнаго Феодорита «о недовідомыхъ» или «о недоразумныхь», или просто объяснение трудныхъ мъсть Св. Писанія извъстно было на Русп довольно рано. Оно встръчается въ изборникахъ начала XV в. Рук. Моск. Синод. Библ. № 162. Описаніе Горскаго и Невоструева, отд. П. кн. 2, 406-410.

<sup>3. 258.</sup> Процитованное здъсь мьсто съ именемъ І. Никейскаго заимствовано на самомъ дъль изъ обличительнаго слова на Армянъ Исаака Католикоса Армянскаго, гдъ дъйствительно есть мьсто, вполнъ соотвътствующее сдъланной м. Даниломъ выдержкъ. Мідле. Patr. curs. compl. ser. graec. t. CXXXII, Jsaaci, Armeniae Katholici oratio 1 contra Armenias, cap. XI: περί τής συξεύξεως των σταυρών τών Αρμενίων, p. 1187—1188.

го, много распространяющееся о ревности по Богѣ, которая должна уподобляться ревности Моисея, перѣдко повелѣвавшаго убивать нарушителей закона Божія 1. Содержаніе всѣхъ свидѣтельствъ этой группы касается только одной стороны вопроса о казняхъ еретиковъ, именно предмета его, не давая пикакихъ данныхъ для сужденія о лицахъ, которымъ принадлежигъ право преслѣдованія еретиковъ.

Третья группа приводимыхъ Даніиломъ свидѣтельствъ восполняетъ собою пробѣлъ именно съ этой стороны вопроса. Долгъ наказывать и преслѣдовать еретиковъ принадлежитъ прежде всего свѣтской власти и особенно государю. Историческими примѣрами, подтверждающими этотъ взглядъ Даніила на законосообразность употребленія жестокихъ мѣръ преслѣдованія еретиковъ со стороны государей, служатъ: сказаніе, заимствованное изъ похвальнаго слова св. царю Константину и царицѣ Елепѣ Евенмія, патріарка Терновскаго, гдѣ между прочимъ въ числѣ заслугъ, оказанныхъ христіанству св. Константиномъ, выставляется и то, что онъ «повелѣ въ идольстей пребывающихъ прелести главною казнити казнію, 2—другое сказаніе о Константинѣ Великомъ, изъ когораго видно, что сей первый христіанскій государь распорядился неисповѣдающихъ св. Троицу какъ зло «и влѣ отъ жигія премѣнять» (т. е. убивать) «и дому ихъ въ разграбленіи быти». 3 Третій историческій

<sup>1</sup> л. 262—263. Свидътельство св. Нила взяго Данипломъ въ его цъломъ видъ изъ вгораго слова Никона Черногорца, сочинение Никона, половина I, 18—19.

гл. 247—248, Извъстно нъсколько списковь похвальнаго сдова св. Константину и Еленъ Евоимія Терновскаго: въ рукописяхъ Импер. Публ. Впбл. Q. 1. № 209, л. 78—140 изъ собран. гр. Телст. отд. П, № 252 XV—XVI в., въ двухъ рукописяхъ. Москов. Публ. Музея изъ собран. Ундольскаго, № 256—XVI в. и № 615—XVII в. Одинъ списокъ находится въ рукописи Соловецкой библ., единъ упомянутъ въ описаніи Сербской Хиландарской Лавры. Слово написано Евоиміемъ Терновскимъ по желанію Болгарскаго царя Іоанна Шпшмана. Подр. Обзоръ хронографовъ русской редакціи Андрея Попова, выпускъ второй, Москва. 1869 г. 28—30. Описаніе рукоп. Соловецкой библіотеки. Приложеніе къ Православному Собесѣднику за 1877—1879 г. стр. 186—189. Похвальное слово Евоимія Терновскаго не издано въ печати.

<sup>3.1. 248—249.</sup> Это сказаніе заимствовано Даніиломъ изъ житія св. священномучениковъ Василія и Ефрема. Это же самое сказаніе находится и въ Просв'єтитель, только зд'єсь оно пом'єщено безъ указанія м'єста своего заимствованія и по другой, нісколько отличной отъ Даніиловской редакции. Просв'єтитель, слово 13,

примъръ, оправдывающій преслъдованіе еретиковъ со стороны правительства, заимствованъ изъ похвальнаго слова великому князю Владиміру, который возхваляется за просвъщеніе всей русской земли св. крещеніемъ, гдъ многіе изъ русскихъ «не любовію, но страхомъ повелъвшаго (т. е. князя) крещахуся».

Но и самой церкви принадлежить право пресладовать еретиковъ. Приводимое Даніиломъ свидетельство «отъ изложенія рекше воспоминанія бывшаго церковнаго соединенія» указываеть на это именно право церкви, когда въ немъ утверждается, что апостолы, а за ними ихъ преемники и представители въ церкви «св. церковь оградиша, запрещенія же и отлученія соборныя церкве безчиннымъ и непокоривымъ положиша, нъкія же и до смерти осудиша». 2 Примфромъ строгаго отношенія къ еретикамъ изъ пастырей церкви служить у Даніила св. Өеодоръ, Архіепископъ Едесскій, одобрившій, какъ это видно изъ его житія, такія мёры свётскаго начальства, последствіемъ которыхъ было то, что еретики зл'в погибоща смертію». 3 Даже частныя лица, св. мужи разнаго времени, и тъ, побуждаемые ревностью по святой въръ, всъми, находившимися въ ихъ распоряжении, средствами преслъдовали еретиковъ. Такъ, св. мученица Өеодосія, жившая во время иконоборческихъ смутъ, когда по приказанію царя и одобренію патріарха, стали снимать образъ І. Христа съ воротъ царскаго дворца, то она въ сообществъ другихъ благочестивыхъ женщинъ явилась

<sup>546.</sup> Здёсь Іосифъ, передавая сказаніе, говоритъ отъ себя и не даетъ понять, что онъ дёлаетъ это на основаніи того или другаго источника.

<sup>4</sup> л. 248—249. Похвальное слово великому князю Владиміру, какъ извъстно, принадлежитъ Иларіону, митрополиту Кіевскому и напечатано въ прибавл. къ Творен. св. Огц. въ русскомъ переводъ, 1844 г. См. также Памятники духовной литературы временъ великато князя Ярослава. Москва. 1844, 40.

<sup>2</sup> л. 263—264. Цитата взята изъ Кормчей, гдв глава, изъ которой авторомъ сдвлано заимствованіе, носить следующее названіе: «изложеніе, рекше воспоминаніе бывшаго церковнаго соединенія при Константиив и Романв, овому убо царствующу, овому же тогда цареву отцу саномъ почтену сущу. См. старопечатную Кормчую Московскаго изданія 1653 г. л. 568—570. Здвсь въ точности воспроизводится цитата м. Данімла. Объ истор. происхожденіи настоящаго Канон. памятника см. у Горчакова, о тайнв супружества, С.П.-Б. 1880, 186—189.

з д. 255. У Іосифа Волоцкаго представлено два прим'вра изъжизни св. Осодора Едесскаго, въ которыхъ выразилась его строгость и нетериимость къ еретикамъ, но оба прим'вра различны отъ того факта, на который сосладся зд'ясь Даніилъ. Просв'ятитель, 13 слово, 533. 547.

въ домъ патріаршій и била кампями нечестиваго патріарха Анастасія—иконоборца, а другіе девять святыхъ мужей, когда уже слуги взошли на лѣстницы и готовы были снять съ вороть образъ Христа Спасителя, отняли лѣстницы и предали смерти пѣкоторыхъ изъ исполнителей распоряженій нечестиваго императора. 1

Такимъ образомъ, на основаніи представленныхъ въ осьмомъ словѣ Даніиломъ свидѣтельствъ, можно придти къ слѣдующимъ положеніямъ, оправдывающимъ фактъ преслѣдованія еретиковъ. Прежде всего противъ дерзкихъ и неисправимыхъ еретиковъ являются вполнѣ законными строгія мѣры преслѣдованія и наказанія и даже самая смертная казнь. Право преслѣдовать и казнить еретиковъ принадлежитъ свѣтской гражданской власти. Но судить еретиковъ и осуждать къ разнымъ наказаніямъ, въ этомъ вполнѣ можетъ принимать участіе и власть церковная. Наконецъ въ преслѣдованіи еретиковъ по мѣрѣ силъ и возможности и сообразно занимаемому положенію въ обществѣ долженъ принимать участіе и каждый православный. Вполнѣ-ли раздѣлялъ изложенныя воззрѣнія м. Даніилъ, трудно сказать. Но онъ самъ сдѣлалъ подборъ извѣстныхъ свидѣтельствъ, которыя необходимо приводятъ къ извѣстнымъ заключеніямъ.

Наказаніе осьмаго слова обширно по своему объему. Будучи по своему характеру самостоятельнымъ пастырскимъ поученіемъ, оно тѣмъ не менѣе въ нѣкоторыхъ своихъ мысляхъ однородно съ первыми двумя частями осьмаго слова. Содержаніе наказанія въ общихъ чертахъ состоитъ въ развитіи слѣдующихъ мыслей. Здѣсь въ началѣ пастырь говоритъ о любви къ себѣ нѣкоторыхъ изъ своихъ слушателей, заповѣдуетъ имъ любить Бога, и особенно останавливается на увѣщаніи о любви къ ближнимъ, даетъ настойчивые совѣты заботиться объ обращеніи еретиковъ къ истинной вѣрѣ и исправленій братій, подвергшихся напастямъ и слабостямъ, предлагаетъ нѣкоторыя частныя условія и способы исправленія еретиковъ и отчасти опредѣляетъ характеръ отношеній къ нимъ. Точно такъ же, какъ и первая часть слова, и наказаніе его отли-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 257—258. Житіе св. Өеодосіи. Мая 29. Житіе Юліана, Маркіана, Іоанна и др. Августа 9 На поступокъ св. Өеодосіи, представленный здѣсь Даніиломъ, ссыладся въ свое время и преп. Іосифъ (Просвѣтитель, 13 слово, 553—554), но только ссылка его по редакціи чтенія ея отлична отъ Даніиловской.

чается обиліемъ текстовъ Св. Писанія. Особенно много взято здѣсь изъ посланій ап. Павла, Петра и Іоанна. Болѣе характерные и выдающіеся взгляды на ерегиковъ, какіе проводятся въ наказаніи осьмаго слова, были уже разсмотрѣны въ соотвѣтствующихъ ихъ содержанію мѣстахъ.

Въ осьмомъ словъ м. Даніила находится очень много данныхъ святоотеческой литературы, которыя тожественны съ тыми, какими пользовался Іосифъ Волоцкій въ своемъ Просв'ятитель. Но это нисколько не говорить противъ самостоятельности Даніила въ написаніи осьмаго слова. Замізчательно, что тіз памятники святоотеческой литературы и церковной письменности, авторитетомъ которыхъ въ свое время пользовался Госифъ, хотя и находятся въ осьмомъ слов'в Дапіила, по въпослівднемь случай они всегда почти имътъ предъ собою указаніе на источникъ своего заимствованія и на названіе слова, изъ котораго сдълано это заимствованіе. Притомъ приводимыя Даніиломъ святоотеческія свидътельства отличаются всегда обширностію и даже часто излитнею полнотою и буквальностію. Между тімь въ Просвітителі Іосифа Волоцкаго тк же самыя свидительства, помимо того, что не сопровождаются никакимъ болже или менже точнымъ указаніемъ своего источника, кром'в общаго указанія имени св. Отца, а иногда и безъ этого, они еще отличаются краткостію. А иногда бываеть и такъ, что авторъ Просвитителя совершенно умалчиваетъ объ источникъ, откуда заимствуется имъ то или другое свёдёніе, и тёмъ самымъ вводить въ заблуждение изучающаго его трорение, который предрасполагается видъть здъсь слова не того или другаго церковнаго памятника, а самаго автора Просвътителя. Вообще въ указаніи цитатъ Даніилъ далеко превосходитъ въ аккуратности своего знаменитаго учителя. Нечего упоминать о томъ, что въ осьмомъ словъ Даніила собрано не мало такихъ свидътельствъ, которыя не имъють міста въ Просвітитель. Такимъ образомъ, Даніилъ, какъ авторъ восьмаго слова, вполив самостоятеленъ и чуждъ литературныхъ заимствованій изъ Просвітителя. Разсматриваемое съ точки зрвнія формальной, т. е. съ точки зрвнія богатства священной богословской аргументаціи, осьмое слово Даніила можетъ быть поставлено въ параллель съ тринадцатымъ словомъ Просвътителя. Оно такъ же общирно, какъ и послъднее; оно такъ же обильно святоотеческими свидетельствами, какъ и это. Но по характеру содержанія свидітельствъ оба слова иміноть между собою нікоторые различные оттынки. У Данінла является болье преобладающею теоретическая сторона, тогда какъ у Іосифа—историческая. У Данінла находится болье такихъ свидьтельствъ, которыя въ принципь допускають преслыдованія и казни еретиковъ, тогда какъ Іосифъ болье всего подбираетъ у себя историческіе факты, свидьтельствующіе, что казнь еретиковъ законна. Здысь имъ перебирается, разсматривается съ извыстной точки зрынія исторія отношеній разныхъ византійскихъ императоровъ къ еретикамъ, поступки греческихъ святигелей и преподобныхъ мужей и т. д. Въ осьмомъ словь Даніила историческій элементъ сравнительно слабье.

Доказывая болбе теоретически законность казней и преслъдованій еретиковъ, Даніилъ черпаетъ свои доказательства изъ твореній св. отцевъ, особенно изъ твореній Златоуста. И Іосифъ часто ссылается въ своемъ тринадцатомъ словѣ на сочиненія Златоуста, но у него несравненно менѣе выдержекъ изъ твореній Златоуста, чѣмъ у Даніила. Послѣдній въ этомъ отношеніи находился въ болѣе выгодныхъ условіяхъ, такъ какъ удобно могъ пользоваться новымъ переводомъ многихъ твореній св. І. Златоуста, сдѣланнымъ только въ его время просвѣщеннымъ Максимомъ Грекомъ.

Разсматриваемое съ логической точки зрвнія, осьмое слово Даніила далеко уступаетъ тринадцатому слову Просвѣтителя. Послѣднее отличается ясностію, отчетливостію и большею связностію мыслей. Между тѣмъ въ словѣ Даніила замѣчается спутанность, неопредѣленность выраженій, ихъ отрывочность, что взятое вмѣстѣ весьма много затрудняетъ изслѣдователя въ дѣлѣ опредѣленія истинныхъ взглядовъ изучаемаго лица на извѣстный предметъ.

Что касается вообще до проводимых в м. Данінломъ взглядовъ на еретиковъ, то въ нѣкоторыхъ отдѣльныхъ пунктахъ, касающихся еретическаго вопроса, онъ является независимымъ отъ школы. Такъ если между Іосифомъ Волоцкимъ и Даніиломъ и замѣчается сходство въ воззрѣніяхъ относительно того пункта, которымъ высказывается запрещеніе всякаго общенія православныхъ съ еретиками, не исключая и внѣшнихъ видовъ его: ядѣнія, питія и т. п., то касательно его нужно сказать, что это, высказанное ими обоими, требованіе не составляетъ особенности только ихъ

воззрѣній, но напротивъ есть правило, которое практиковалось гораздо ранѣе ихъ и не разъ высказывалось разными пастырями русской церкви. Такъ, напр., такое же точно требованіе высказывалъ въ 1427 году митрополитъ Фотій въ своемъ посланіи къ Псковитянамъ 1.

Программа дъйствій, начертанная митрополитомъ для православныхъ, какъ руководительное начало въ дълъ состязаній и вообще обращенія и сношеній съ еретиками, вся почти проникнута духомъ любви и снисходительности къ еретикамъ. Изложенный въ нихъ кругъ возэръній Даніила на еретиковъ характеризуетъ его, какъ пастыря, искренно любящаго свою паству, и равно любвеобильнаго и къ отпадшимъ членамъ ея, и какъ человика, склоннаго извинять слабости другихъ. Митрополитъ начерталъ для своихъ современниковъ цълую систему гуманныхъ мъръ по отношенію къ еретикамъ, между тъмъ какъ Іосифъ Волоцкій, вовсе почти обходя молчаніемъ указаніе міръ боліве или меніве человівческаго отношенія къ еретикамъ, сосредоточивалъ свое вниманіе болье всего на доказательствахъ необходимости террора для обращенія еретиковъ къ въръ или окончательнаго искорененія ихъ. Въ глазахъ Іосифа всъ другія міры кромі казней представлялись даже вовсе недъйствительными противъ еретиковъ. Казни для него представлялись почти единственнымъ, находящимся въ распоряженіи челов'вка, средствомъ для искорененія еретичества.

Далье, въ то время какъ Даніилъ чрезвычайно много распространяется о любви къ еретикамъ и о системъ гуманныхъ мъръ по отношеніи къ нимъ, Іосифъ Волоцкій не позволяеть питать къ еретикамъ никакого другаго чувства, кромъ чувства крайней ненависти.

Даніилъ, какъ видно изъ его воззрѣній, съ радостію готовъ былъ привѣтствовать всякое раскаяніе и покаяніе еретика. Не такъ смотрѣлъ на раскаяніе ихъ Іосифъ. Онъ не вѣрилъ вовсе искренности раскаянія еретиковъ жидовствующихъ и не считалъ поэтому возможнымъ давать имъ освобожденіе изъ заключенія въ томъ случаѣ, если ими приносилось расканіе.

При сравнительной оцънкъ взглядовъ Іосифа и Даніила на еретическій вопросъ, нужно принимать во вниманіе и тъ истори-

<sup>4</sup> Акты Истор. т. І, №№ 33 и 34, 63-67,

ческія условія, въ какихъ находились еретики при жизни Іосифа и въ какихъ—при Даніилъ. Въ послъднемъ случат еретики были сдавлены, унижены, и потому одному митрополитъ Даніилъ могъ отнестись къ нимъ съ нъкоторымъ сочувствіемъ, котораго они напротивъ не заслуживали въ глазахъ Іосифа, когда они поражали своею дерзостію всю истинно-православную часть русскаго общества.

Но на ивкоторыхъ частныхъ воззрвніяхъ м. Данійла, соприкасающихся съ еретическимъ вопросомъ, несомивно отразилось вліяніе идей Іосифа Волоцкаго. Одинъ пунктъ сходства между Іосифомъ и Данійломъ касается чисто государственнаго взгляда на еретиковъ, по которому последніе являются въ существе дёла обыкновенными преступниками въ роде воровъ и разбойниковъ различающимися отъ нихъ только большею степенью виновности предъ закономъ. Извёстно, что Іосифъ допускалъ хитрость, или какъ онъ называлъ «бо наученное коварство», какъ средство позволительное и законное по отношенію къ еретикамъ. Равнымъ образомъ, и м. Данійлъ считалъ законнымъ средствомъ по отношенію къ нимъ произведеніе вражды, раздоровъ и т. п., если только оно предпринимается въ видахъ ослабленія еретичества.

Въ принципъ Іосифъ Волоцкій и митрополитъ Даніилъ сходятся во взглядь на суровыя мыры преслыдованія еретиковъ. Но сходство здёсь довольно отдаленное. Даніиль въ самой значительной степени ограничиваетъ кругъ лицъ, къ которымъ должны были быть приложимы крутыя мёры и даже смертная казнь по отношенію къ еретикамъ. Митрополить допускаеть смертную казнь еретикамъ, но только въ самомъ крайнемъ случав, когда исчерпаны всъ другія мъры. Достойна примъчанія одна черта, касающаяся взгляда и разсужденій Даніила о казняхъ еретиковъ. Онъ ни полусловомъ не высказался самъ по этому щекотливому для него, какъ пастыря церкви, вопросу, а, держась въ душѣ извъстнаго взгляда, вмъсто себя заставилъ высказываться то множество святоотеческихъ и другихъ авторитетовъ, которое было указано въ своемъ мъстъ. У Даніила вовсе не находится ни одного самостоятельнаго выраженія со словами «о казнехъ лютыхъ», смертехъ, «конечной гибели», какими на оборотъ такъ богаты некоторыя слова Просвътителя Іосифа. Нътъ также ничего у Даніпла о розыскахъ еретиковъ, на доказательство необходимости которыхъ Іосифомъ посвящено особое слово его Просветителя.

знавая въ крайныхъ обстоятельствахъ примѣнимою къ еретикамъ смертную казнь, Даніилъ тѣмъ не менѣе не заходитъ здѣсь такъ далеко, чтобы придавать ей священное значеніе для тѣхъ лицъ, которыми она производится, и до нѣкоторой степени искупительное значеніе для людей, подвергающихся ей, между тѣмъ какъ напротивъ Іосифъ казнямъ еретиковъ усвоялъ такое именно значеніе.

Общее виечатлѣніе, получаемое послѣ сравненія взглядовъ Іосифа Волоцкаго и митрополита Даніила, склоняется въ пользу послѣдняго. Митрополить Даніилъ, всегда ревностный въ другихъ случаяхъ хранитель и почитатель идей Іосифа Волоцкаго, тѣмъ не менѣе въ данномъ вопросѣ объ еретикахъ нѣсколько и даже довольно значительно отступился отъ крайне строгихъ воззрѣній своего учителя и отличается отъ него большею умѣренностію и гуманностію своихъ требованій по отношенію къ еретикамъ.

Вопросъ объ отношеніи къ еретикамъ продолжалъ занимать русское общество въ теченіе всего первосвятительства митрополита Даніила. Такъ можно утверждать на основаніи окружнаго посланія митрополита Даніила, написаннаго имъ въ послѣдніе дни своего святительства, именно въ январѣ 1539 года, въ которомъ митрополитъ живо затрогиваетъ и еретическій вопросъ. Окружное посланіе Дапіила есть вмѣстѣ съ тѣмъ и прощальное посланіе его съ своею паствою, въ которомъ Даніилъ давалъ послѣдніе совѣты своей паствѣ, вызванные послѣдними событіями общественной жизни Россіи; а потому, если онъ въ своемъ посланіи отвелъ значительное мѣсто разсужденіямъ объ еретикахъ, то это служитъ яснымъ признакомъ того, что вопросъ о нихъ продолжалъ еще интересовать тогдашнее русское общество.

## ГЛАВА III.

Слова, излагающія ученіе о сохраненія священнаго преданія и обрядовъ церкви.

Третье и четвертое слова Даніиловскаго соборника запечатлівны однимь общимь характеромь и сосредоточиваются на защиті священнаго преданія и всей церковно-обрядовой стороны русскаго православія. Отличіе содержанія одного слва отъ другаго состоить только въ томъ, что въ первомъ изъ нихъ, т. е. третьемъ, излагается ученіе о сохраненій церковнаго преданія и обрядовъ всіхъ вообще, тогда какъ въ четвертомъ слові предметомъ защиты служатъ ніжоторые частные обряды и обычая русской православной церкви.

Слова Даніила, посвященныя имь защить предація и церковныхъ обрядовъ, находятся въ самой органической связи съ современнымъ религіознымъ состояніемъ русскаго общества и вызваны были особенностями религіозной жизни русскаго парода. Преобладаніе внівшности, сухой обрядности надъ другими боліве живыми, духовно-нравственными отправленіями религіозной жизни проходитъ почти чрезъ всю историческую жизнь русскаго народа. Мало знакомый съ догматическимъ ученіемъ православія, а между тімъ постоянно живя и воспитываясь въ строгой церковной обрядности, народъ сталъ смъщивать въ своемъ представлении и то и другое и переносить признаки одного понятія на другое. Такимъ путемъ въ русскомъ народъ съ теченіемъ времени образовался взглядъ на обрядъ, какъ на нѣчто тождественное съ догматомъ, оттого затъмъ и на разности въ обрядахъ русскій народъ сталъ смотръть, какъ на догматическія отступленія. Крайцяя и односторонняя приверженность русских в къ форми, къ обряду, составлявшая одинаковое достояніе вськъ членовъ русскаго общества, была причиной, по которой, при охватившемъ въ XV-XVI вв. русское общество критическомъ движенія, строгіе ревнители православія и поклонники обряда съ особенною настойчивостію взялись за защиту церковно-обрядовой стороны православія. Точно также въ частности поступилъ и митрополить Даніилъ. Было нівсколько отдельныхъ фракцій людей, проводившихъ идеи, несогласныя съ установившимися взглядами на обряды церкви, которые вызывающимъ образомь действовали на Даніила.

Первая фракція въ тогдашнемъ русскомъ обществъ, не симпатизировавшая односторонней ревности къ обряду, воплощалась въ критиціонномъ направленіи, отцомъ котораго былъ, какъ извъстно, Нилъ Сорскій. Последній систематически началь уяснять христіанство не въ его вившней обрядовой сторонв, а въ его сущности,---въ его чисто правственныхъ началахъ, изъ-за которыхъ самые обряды отодвигались на второй планъ и получали свою цінность только тогда, когда они находились въ генетической связи съ духовно-нравственными началами религіи и служили только вившнимъ выражениемъ ихъ. Ученикъ Нила Сорскаго, Вассіанъ Косой продолжаль развивать идеи Сорскаго о непозволительности монастырямъ владъть вотчинами, о ненеобходимости употребленія дорогихъ украшеній въ церквахъ и др. Кромф того Вассіанъ своими сочиненіями и особенно новымъ сборникомъ кормчей, гдв имъ сдвланы капитальныя измвненія и главное значительные пропуски важныхъ съ точки зрѣнія консерваторовъ документовъ, и дерзкими выходками, которыя онъ позволяль себъ даже на соборъ въ отношении недавно канонизованныхъ святыхъ, наприм. Макарія Калязинскаго и Іоны, митрополита Московскаго, вызвалъ Даніила на литературное состязаніе. Дібло исправленія книгъ, находившееся подъ непосредственнымъ руководствомъ Вассіапа, его односторонніе и різкіе отзывы о неудовлетворительномъ состоянии современныхъ церковно-богослужебныхъ книгъ, невинныя, по иногда не маловажныя ошибки въ книжныхъ исправленіяхъ Максима Грека, окончательно подорвали авторитетъ критиціоннаго направленія и сділали его сторонниковъ въ глазахъ высшей церковной іерархіи еретиками. Такъ, по крайней мъръ. смотрълъ на нихъ самъ митрополитъ и, сообразно своему взгляду на нихъ, принималъ противъ нихъ мъры литературной защиты.

Другою не мен'ве важною фракціей, подавшею Даніилу и другимъ поводъ къ защит'в вн'вшней обрядовой стороны церковной жизни—было прозябавшее жидовство. Еретики жидовствующіе извращали, а частію положительно игнорировали большую часть обрядовъ православной церкви, равно какъ и другія ея учрежденія. Они отрицали поклоненіе иконамъ, отвергали монашество и не хот'вли уважать священнаго авторитета и вкоторыхъ писаній святыхъ отцевъ и церковнаго преданія 1.

<sup>1</sup> Просвътитель, 251-289. 290. 451. 375-450 и др.

Можно еще указать на третье—особое теченіе современной русской жизни, которое не только шло въ разрѣзъ съ установившимся взглядомъ господствовавшаго въ русской церкви консерватизма, но угрожало нѣкоторою опасностію и вообще русскому православію. Это теченіе есть западное, однимъ изъ видныхъ проводниковъ котораго въ Россіи во времена Даніила былъ извѣстный Николай Нѣмчинъ.

Такимъ образомъ не мало было историческихъ условій, вызвавшихъ митрополита Даніила на защиту церковнаго преданія и церковныхъ обрядовъ. Современное русское общество было весьма заинтересовано выдвинутымъ вопросомъ о степени важности разныхъ церковныхъ установленій, затрогивавшимъ многія стороны современной общественной жизни. Если въ средъ тогдашняго просвъщеннаго общества было много такихъ лицъ, которыя отворачивались отъ всякихъ разсужденій касательно умъстности или неумъстности того или другаго церковнаго учрежденія, то съ другой стороны среди его насчитывалось не мало и такихъ людей, симпатія которыхъ находились на сторонів новаго либеральнаго движенія. И такихъ увлекающихся современными либеральными идеями было не мало въ сред русскаго общества. Они были вполив православны, и вся вина ихъ состояла въ томъ, что они сами вступали въ разсужденія съ людьми отрицательнаго критическаго направленія. О такихъ увлекающихся лицахъ зналъ еще Іосифъ Волоцкій. «Аще кто и не отступи въ жидовство, говоритъ Іосифъ о нъкоторыхъ изъ своихъ современниковъ, то мнози научишася отъ нихъ писанія божественная укоряти и на торжищахъ, и въ домвхъ о въръ любопрение творяху и сомивние имъяху» 1. То же самое было и во время святительства Даніила. «Ты же видя и слыша, такими словами обличаетъ Даніилъ современныхъ ему критиковъ церковныхъ уставовъ, неподобная глаголющихъ, и церковныя законы и уставы презирающихь, не воспрещаеши, ни возугдаеши, и скверныя ихъ уста не загражаеши, и не точію не воспрещаеми имъ, но услаждаещися о сихъ, и инъхъ на сіе понужаеши». Спорами увлекались не одни интеллигентные люди; примъру ихъ слъдовала цълая толпа людей менъе чъмъ посред-

¹ Просв втитель, 59-60.

**ственнаго** образованія, для которыхъ общее движеніе также не прошло безслідно.

## 1. Третье слово.

Общее во всемъ критическомъ и еретическомъ движеніяхъ было то, что какъ въ томъ, такъ и въ другомъ движении затрогивался вопросъ о важности преданія и обрядовъ церковныхъ, разныхъ установленій и учрежденій церковныхъ, большая часть которыхъ сформировалась въ церкви на почв святоотеческаго преданія. Поэтому сущиость защиты церковныхъ обрядовъ сводилась къ защит важности церковнаго преданія вообще. Такъ и дълаетъ митрополитъ Даніилъ. Онъ даетъ своему третьему слову соотвътствующее название, именно: «яко восходя Господь на небеса вдаде апостоломъ два завъта встхій и новый, сія же пріемпе святім апостоли, таже по нихъ церковнім пастыріе и учители, иже вси духомъ Божественнымъ наставляеми, ова убо оставиша, ова же узаконоположища, и предаща святви церкви, и сія же вся церковная преданія, писаная и не писаная, узаконенная намъ о святыхъ апостолъ и богоносныхъ отецъ нашихъ непреложно подобаетъ соблюдати» 1. Въ самомъ оглавлении слова указанъ и первый источникъ, откуда святая православная церковь получила свое божественное ученіе, обряды и учрежденія, которыя восходять къ самому основателю христіанства—Іисусу Христу. Христосъ предалъ апостоламъ свое учение только въ основныхъ и главныхъ чертахъ, предоставивъ имъ, подъ руководствомъ св. Духа, разъяснять его, и развивать на основаніи данныхъ Имъ началь и благоустроять внішнюю жизнь церкви. Стало быть, если апостоламъ предоставлена такая широкая власть въ церкви-власть созидать ея внишнее и внутреннее благоустройство, то съ несомпинностію отсюда следуетъ тогь выводъ, что то, что ими или ихъ ближайшими преемниками устно или письменно предано церкви, предано непосредственно или посредственно чрезъ другихъ (св. отцевъ), то должно составлять для каждаго изъ членовъ ея предметъ величайшаго благогов внія и безусловной обязательности, какъ выраженіе дальныйшей воли самого Спасителя. Таковъ общій смысль третьяго слова.

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197. л. 64—92.

Содержаніе первой части слова распадается на два отділа, изъ которыхъ первый, находясь въ непосредственной связи съ общимъ предметомъ слова, состоитъ изъ перечисленія разныхъ церковныхъ установленій, дошедшихъ п сохраняющихся въ церкви на почві преданія,—второй, совершенно самостоятельный по своему предмету, содержитъ въ себі рядъ обличеній, направленныхъ противъ дурнаго поведенія во время церковнаго богослуженія, какое допускалось современниками Даніила.

Въ первой части третьяго слова перечисляется большая часть тъхъ установленій церковныхъ, которыя сформировались на почвъ преданія. Это перечисленіе замівчательно для характеристики взгляда Даніила на объемъ и пространство церковнаго преданія. «Многа и различна, говоритъ Даніилъ, устроеніа, чины же и уставы, правила и законы отъ Божественныхъ апостолъ пріать святаа церкви, таже по апостолъхъ богоносціи отци много предаша и повершиша святъй и соборнъй апостольстъй церкви, подобнъ чины, и устроеніа, и весь уставъ христіанскаго житіа: и на поставленіе патріархомъ молитвы и уставы, и чины, и разчиненія, и предълы каждо ихъ, и мъста, и съдалища митрополитомъ, и архіепископомъ, епископомъ и архимандритомъ, и игуменомъ, священни комъ и діакономъ, иподіакономъ, и четцемъ, и півцемъ и свіщеносцемъ, и молитвы на крещеніа.... и на обрученіа же, и на вънчаніа, и на покааніа и на причащеніа животворящаго Тела и честныа Крове Господа нашего Іисуса Христа, отрицаніе жели объщаніе и молитвы на постриженіа иноческаго малаго и великаго.... и на погребеніе инокомъ и мірскымъ, уставы, и тропари, и молитвы, и иже въ литургіахъ дивно и освященно уставы счетаныя: первая Великаго Василіа, вторая Златоустаго, третіа Григоріа наны Римскаго.... и молитвы на Богоявленіе и на сшествіе Духа, и въ начало новаго лъта, и на освященіа церкви, и на освященіе святаго масла, и на освящение святаго мура, и на освящение водъ, и на поставленіа православныхъ царей, п'єсни же, и п'єніа, и с'єдальны и тропари, и кондаки, и степенны и всенощныя уставы, и пънія господскимъ праздникомъ и прочимъ, другымъ же аллилуја и посты, иныя же евангельскых праздникы, иныя же и славословныя нарекоша и уставиша, чтеніа же торжественна и обычна, и повъсти, и словеса, и житіа святыхъ въ праздничных дни и обычных узаконоположиша и предаша святьй церкви».

Вторая часть слова, судя по характеру содержанія собран-

ныхъ въ ней данныхъ, распадается на ивсколько отдельныхъ группъ. Первую группу свидетельствъ составляютъ данныя, подтверждающія собою мысль оглавленія слова-мысль о двухъ завътахъ, врученныхъ Христомъ своимъ апостоламъ и ихъ преемникамъ. Встхій зав'єть, конечно, зд'єсь принимается только въ смысл'є констатированія его съ изв'єстными ограниченіями, какія посл'ьдовали въ отношении къ нему въ христіанствъ. Въ потвержденіе своей мысли о вручени Інсусомъ Христомъ двухъ завътовъ трополить ссылается на евангельское повъствование о милосердомъ самарянинъ (Лук. Х гл.) въ связи съ толкованіемъ его, гдъ подъ образомъ самарянина представляется самъ Искупитель міра, а два динарія, врученные самаряниномъ гостиннику въ уплату за уходы за избитымъ разбойниками, означаютъ собою два завъта ветхій и новый, врученные Христомь апостоламь и посл'ядующихъ временъ епископамъ и учителямъ 1. Совершенно то же самое повторяеть и другое свидетельство Даніила, взятое имъ изъ толковаго евангелія 2.

Большая часть приводимыхъ Даніиломъ во второй части третьяго слова свидътельствъ касается его ученія о важности и о предълахъ церковнаго предація. Здъсь чаходятся: слова апостола Павла въ связи съ толкованіемъ ихъ, припадлежащимъ Златоўсту 3, свъ Василія Великаго 4, Іоанна Дамаскина 5, Іоанна, митрополита Никейскаго 4, толковаго евангелія 7 и отрывокъ изъ житія Иларіона

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 58 -69. Толкованіе припадлежить Ософилакту Болгарскому. Благов'встникъ, ч. III, 152-156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 70. Учительное евангеліе, 323.

<sup>3</sup> д. 79—80. Подлиниое свидътельство Бесьды Златоуста на второе посланіе къ Солун, перев. при СПБ, дух. Акад. 1859 г. бес. 4, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 80—83. Цигатъ взятъ изъ взятътато каноническаго посланія св. Василія къ Амфилохію, еп. Никейскому. О св. Духѣ. Твор. св. отецъ т. VII, твор. Василія Вел. ч. III, 331—336. 344—342. Подлии. Migne, Patrol. curs. complet ser. grace. t. XXXII S. Bas. Caesariens. t. IV. p. 185—193. 199. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> л. 79. Свид'ятельство приведено изъ слова Дамаскина о святыхъ и честяыхъ иконахъ, обращеннаго имъ къ Императору Константину Кавалину. Migne, Patrol, curs. complet. ser. grace. t. XCV. g. J. Damascen. t. H. p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> л. 74—77. Свидътельство на самомъ дълъ принадлежитъ Исааку Католикосу Армянскому. Migne, Patrol. curs. compt. ser. grace. tom. CXXXII. Jsaac. Armeniae Catholici. Oratio I contra Armenios, cap. VI!—VIII. p. 1175—1182.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> л. 70—73. Цитата сравнительно сь нечатнымъ изданіемъ Учительнаго

Меглинскаго. Во многихъ изъ приведенныхъ здѣсь Даніиломъ свидѣтельствахъ дѣйствительно упоминаются очень многія изъ тѣхъ дотедтихъ до насъ путемъ преданія церковныхъ установленій, которымъ отводить у себя мѣсто Даніилъ.

Среди множества церковных установленій Даніиль особенно останавливается на защить православнаго ученія о почитаніи св. иконъ и св. мощей. Здѣсь Даніиль непосредственно направляеть свою рѣчь противь жидовствующихь, болье всего игнорировавших иконопочитаніе, и доходившихь въ ненависти къ нему до открытаго поруганія надъ иконами. Доказательства въ защиту иконопочитанія, сгруппированныя во второй части слова, даны митрополитомъ въ цѣломъ опредѣленіи седьмаго вселенскаго собора, въ свидѣтельствахъ Толковаго евангелія, 2 «многосложнаго свитка» з и наконенъ Никона Черногорца.

Для того, чтобы придать болье значенія своимь доводамь въ пользу сохраненія и уваженія церковнаго преданія и всьхъ установленій церкви, Дапіиль пользуются своимь обычнымь пріемомь: онь старается подъискать какую-пибудь изъ осужденныхъ церковію древнихъ ересей, заблужденія которой совпадалибы или, по крайней мырь, соприкасались бы со взглядами современныхъ ему русскихъ еретиковь и вольнодумцевь, чтобы тымь самымь исторически показать ихъ несостоятельность, лживость и еретическій характерь. Это ему отчасти удается сдылать и здысь въ отношенію

евангелія соотв'єтствуєть посл'єднему только въ самомъ пачаль. А большая часть его не им'єсть въ немъ ничего соотв'єтствующаго. Евангеліе Учительное, слово 46,324 ніжоторыя разъясненія этого обстоятельства см. въ дополненняхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 90—91. См. Старопечатная Кормчая 1653 г. л. 208—209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 83—87. Снес. Учительное евангеліе старопечатное. Слово 5, 39—41.

<sup>3</sup> л. 91—92. См. старопечатный сборникъ 1642 г. 230—231. Въ подлинникъ посланія, и данномъ Сакеліемъ, процитованнаго здёсь мёста не находится.

<sup>4</sup> л. 87—90. Подлинникъ твореній Никона, писателя XI в., до сихъ поръ не изданъ, исключая самой незначительной части ихъ, изданной Минемъ. Patrol. curs, complet. ser. graec. tom. CXXVII. Подлинникъ сочиненій Пикона находится въ рукописяхъ и только описанъ Кардиналомъ Маемъ. Записки Импер. Акад. Наукъ. т. XX. 149—156. томъ XXI. 193—198. Свёдівнія и замітки о малонзвістныхъ и о нензвістныхъ намятникахъ. С. П.-Б. 1876 г. т. 2. Двіз статьи Срезневскаго о пандектахъ Никона Черпогорца. Сочиненія Пикона были въ большомъ распространенія въ древней Руси. Горскій и Невоструевъ. Описаніе рукон. Моск. Син. биб. отд. И. кн. 3. На слав. языкіз сочиненія Никона (его наидекты) издавались нізсколько разъ, именно въ 1670 г. изд. Густина Прилуцкаго монастыря и въ 1795 геда изд. Почаевской Лавры. Послівднее изданіе есть простая перепечатка перваго.

противниковъ церковныхъ установленій ссылкою на слова св. Василія Амасійскаго «о Павликіанстъй ереси» 1 и однимъ указаніемъ на сказаніе о той-же ереси въ «криниць», 2 гдь, дъйствительно, можно находить ньчто общее между павликіанами и современными Даніилу русскими вольнодумцами, такъ какъ павликіане между другими своими заблужденіями держались отрицательныхъ возарьній на преданіе, считая за источникъ своего въроученія только евангеліе и апостоль, т. е. одно свящ. писаніе.

Наказаніе третьяго слова отличается своєю краткостію и состоить изъ одной мысли, которою опред'яляется ц'яль написанія слова. Слово написано, по зам'ячанію автора, въ ц'яляхъ «истиннаго изв'ященія правыя в'яры» и преимущественно для людей посредственнаго образованія, для массы народа.

Третіе слово соборника митрополита Даніила написано независимо отъ сочиненій Іосифа Волоцкаго. Положимъ, многое изъ того, что защищаетъ въ своемъ слов Даніилъ, защищаетъ и Іосифъ противъ возраженій жидовствующихъ (паприм. иконопочитапіе). Но здѣсь находится существенное различіе между тѣмъ и другимъ. Іосифъ въ своей защитѣ пользуется главнымъ образомъ доводами свящ. писанія и особенно ветхаго завѣта, а потомъ разбираетъ отдѣльно каждое частное слово еретиковъ и вольнодумцевъ, тогда какъ Даніилъ въ своемъ словѣ въ защиту церковнаго преданія и разныхъ уставовъ церкви, попиравшихся еретиками, беретъ общее ученіе о преданіи и аргументируетъ его доводами, заимствованными преимущественно изъ святоотеческой литературы. Въ третьемъ словѣ находятся и такія доказательства, которыя взяты изъ свящ. писанія и которыя такимъ образомъ съ особенною пользою могли

<sup>1</sup> л. 73—74. Подное заглавіе слова такое: «Посланіє къ пѣкоему пноку впадшу въ отчаяніе о Павликіанстьй ереси». Съ такимъ именно названіемъ опо встрѣчается и въ другихъ рукописяхъ (Рукоп. Моск. Син. библіот. № 206/348 л. 1—68 и № 207/710 л. 1—109. Горскій. Описан. Рук. Син. биб. II, 2, 648—65?. Имя автора указываетъ на епископа Емесскаго, но ни у Фабриція, пи у Миня не издано ни одного сочиненія съ именемъ Васялія Емесскаго или Амасійскаго. Василій Амассіскій называется также авторомъ жизнь св. Өсодора Едесскаго. Рук. Соф. № 1898 л. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 74. «Криницею» называлась въ то время хропика Георгія Амартола, Въ подлинникъ сочиненій Георгія Амартола, дъйствительно, есть краткая характеристика ученія Павликіанъ. Migne, Patrolog. curs. complet. ser. gracc. tom. CX. Georgius monachus cognomento Hamartolus, Chronicon, lib. IV, p. 933—934.

з Просвътитель, слова 6, 7 л 8.

быть приложимы къ полемикѣ съ жидовствующими. А общирный кругъ святоотеческихъ свидѣтельствъ, находящійся въ третьемъ словѣ, съ удобствомъ могъ быть направленъ противъ увлеченій современныхъ вольнодумцевъ, которые, хотя и не отказывались отъ православія, но склонны были къ свободному, критическому отношенію къ разнымъ церковнымъ установленіямъ.

Мысль о сохраненіи преданій церкви и объ уваженіи ко всёмъ основаннымъ на немъ церковнымъ учрежденіямъ съ величайшею настойчивостію проводится митрополитомъ Даніиломъ и въ другихъ его словахъ, равно какъ и въ посланіяхъ. Несомнённо обстоятельства времени вызывали митрополита на усиленную бдительность.

Содержаніе слова Даніила о важности церковныхъ преданій замѣчательно вообще для характеристики Даніила какъ богослова и писателя.

Предъ Даніиломъ ясно обозначались два противоположныя другъ другу направленія. Съ одной стороны предъ нимъ грозно обрисовывалася масса строгихъ и темныхъ ревнителей строгой обрядности съ ръщительнымъ требованіемъ сохраненія ея во всёхъ самыхъ мельчайшихъ ея подробностяхъ, съ другой стороны предъ нимъ выступалъ кружокъ людей просвъщенныхъ, критически развитыхъ, и съ скептическимъ недовъріемъ относившихся ко всему современному строю церковной жизни, и въ этомъ направленіи въ отд влыных случаях, переходивших границы ум вренности и правильнаго пониманія вещей. Даніяль избраль средній путь между обоими направленіями, но, несмотря на то, онъ не избътъ крайностей. Конечно, какъ просвъщенный пастырь, опъ не могъ быть строгимъ ревнителемъ буквы обряда или богослужебной книги. Иначе невозможно было бы существование переводовъ и книжныхъ исправленій Максима Грека, равно какъ едва-ли возможно было-бы со стороны непосредственно его самого широкое пользованіе переводами сділанными преп. Максимомъ Грекомъ. Судъ надъ Максимомъ свидътельствуетъ, что Даніилъ преслъдовалъ Максима за тъ или другія ошибки въ его книжныхъ исправленіяхъ, а не за самый принципъ исправленій. Но главный недостатокъ въ возэрвніяхъ Даніила тотъ именно, что у него, какъ человвка, хотя и многоначитаннаго, но научно необразованнаго, не было яспаго и точнаго разграниченія между понятіями догмата и обряда. От-

сюда и на молитвы (съ извъстнымъ ихъ догматическомъ содержаніемъ) онъ смотритъ, какъ на памятники символическіе, загладить которые (но не исправить) въ богослужебной книгъ для него значило загладить «великій догмать премудрый». А такой преувеличенный и односторонній взглядъ Даніила исходилъ изъ принципіальныхъ особенностей его школы, которая слишкомъ расширяла значеніе источниковъ христіанской доктрипы и почти весь кругъ сочиненій религіознаго характера разматривала какъ нічто единое цілое и общеобязательное, обозначая ихъ общимъ названіемъ божественныхъ писаній. Точно также, и митроп. Даніилъ слишкомъ расширяетъ значеніе богослужебныхъ и другихъ церковныхъ книгъ, придавая содержащимся въ нихъ церковнымъ пъснопъніямъ и другимъ памятникамъ силу почти равную свящ, писанію въ его строгоканоническомъ смыслі. Равнымъ образомъ по той-же самой причинъ и житія святыхъ прямо называются имъ «Священнымъ Писаніемъ». 1 Прямымъ следствіемъ смешенія каноническихъ и неканоническихъ памятциковъ является то, что Даніилъ слабо различаетъ то, что въ церкви основано на св. преданіи и то, чтона св. писапін, и смутно сознаетъ предёлы св. писанія, понимаемаго въ строгомъ его смыслъ, и оттого впадаетъ въ ошибку, распространяя значеніе св. писанія на такія книги, когорымъ церковію усвоено второстепенное значеніе, каковы житія святыхъ, поученія, книги богослужебныя. Вслідствіе подобных в отношеній къ церковнымъ памятникамъ Даніилъ усвоилъ себ'в преувеличенное понятіе о важности обрядовой стороны церковной жизни и такимъ образомъ приближается къ формальному взгляду на религію, какимъ жили тогда почти вст русскіе умы. Говоря такъ, мы вовсе не отожествляемъ Даніила съ тою массою русскаго общества, которая понимала въру, какътолько совокупность обрядовъ. Эго съ особенною ясностію видно будеть въ другихъ м'єстахъ нашего изслідованія. Такимъ образомъ во взглядъ на значение обрядовъ и разныхъ существующихъ установленій въ церкви, им'вющихъ вивший характеръ, Даніилъ является сторонникомъ консервативнаго направленія, ратовавшаго за сохранение всякой вившией обрядности, но не доходить въ этомъ своемъ взглядъ до крайности—до благоговънія предъ буквою обряда. Здъсь онъ впадаетъ въ ту ошибку, что даетъ нъ-

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197. л. 115. 117.

сколько преувеличенное значение обрядовой сторонъ церковной жизни. Не различая во всей строгости догматическаго ученія отъ ученія объ обрядахъ, не представляя себѣ ясно того, что основано въ церкви на строго-апостольскомъ преданіи, и что только свято хранится церковію на основаніи завъщаній какого-либо изъ св. отцовъ, Даніилъ постоянно, и съ одинаковою силою и совмъстно, неотдълимо другъ отъ друга, настаиваетъ и на сохраненіи и чисто-апостольского ученія и преданія, и преданій, связанныхъ съ именами отцовъ и подвижниковъ церкви последующаго и сравнительно поздивишаго времени, и обязанныхъ своимъ происхожденіемъ только этимъ последнимъ. Въ первой части третьяго слова указана цілая группа церковныхъ установленій, по своему происхожденію составляющихь, по словамь митрополита, достояніе преданія, и разсматриваемыхъ имъ, какъ нѣчто единое цѣлое съ преданіемъ. Въ дъйствительности-же между указываемыми въ словъ разными церковными установленіями и обрядами есть такія, которыя, по своему историческому происхожденію и временному, обусловленному случайными обстоятельствами, появленію въ церковной жизни, никакъ не могутъ быть въ строгомъ смыслъ отнесены къ категоріи учрежденій съ характеромъ происхожденія отъ церковнаго (апостольскаго) преданія. Существующіе въ круга церковно-богослужебной практики «тропари», «молитвы», «пъсни и пънія Господскимъ праздникомъ», «повъсти», «словеса» (поученія), «житія святыхъ» и др. весьма многія изъ нихъ никакъ не могуть быть отнесены къ разряду такихъ авторитетовъ, важность и сила которыхъ запечатлъна была-бы ихъ происхождениемъ чрезъ преданіе. Между темъ Даніилъ не полагаегъ различія между этими последними церковными установленіями и такими, которыя дейст нительно освящены преданіемъ, какъ источникомъ богодухновеннымъ.

Разсматриваемое съ точки зрѣнія матеріальной, т. е. съ точки зрѣпія вѣскости священной аргументаціи, третье слово заслуживаетъ вниманія. Нѣкоторыя изъ приводимыхъ въ немъ свидѣтельствъ св. отцовъ, какъ наприм. свидѣтельства Василія Великаго о важности церковнаго преданія, имѣютъ высокое богословское значеніе.

Третье слово Даніила имѣло свое историческое значеніе для современниковь и цѣнилось ими, на что указываетъ существо-

ваніе нѣсколькихъ редакцій и, сокращеній и выписокъ изъ слова, происхожденіе которыхъ относится не позже второй половины XVI вѣка.

## II. Четвертое слово.

Изо всей массы обрядовъ, какими такъ богата православная церковь, Даніиль останавливается только на двухъ, имфющихъ между собой ближайшую связь, это на крестномъ знаменіи и на поклоненіи въ молитвахъ на востокъ. Изложенію ученія объ этихъ обрядахъ посвящено четвертое слово Даніила, которое соотвътственно своему предмету имъетъ слъдующее оглавление: «яко пріяхомъ преданія писаная и неписаная: и да знаменуемъ лице свое крестообразно, и еже на востокъ обращатися въ молитвахъ, и зръти же, сице и покланятися» 1. Даніилъ раньше въ третьемъ словь защищаль всю внышьюю обрядовую сторону православной церкви, и такимъ образомъ сюда входили и только что указанныя внъшнія выраженія молитвеннаго обращенія человька къ Богу. Если же онъ не ограничился однако общей защитой, какая простиралась и на способъ внъшняго выраженія молитвеннаго настроенія, христіаница, то это служить яснымь доказательствомъ того, что у Даніила были особенныя болье или менье уважительныя причины, которыя и заставили его обратить свое внимание и на этотъ предметъ.

Дъйствительно, мы видимъ весьма солидныя основанія, которыя вызвали Даніила на путь защиты православнаго обычая объ употребленіи крестнаго знаменія и о поклоненіи на востокъ при совершеніи молитвы.

Извъстно уже, въ какой силь у насъ на Руси въ продолженіе XVI въка и ранье господствоваль формализмъ въ религіи. Обряды церкви получили въ глазахъ русскаго народа значеніе не внъшниль только средствъ при возношеніи къ Богу молитвъ, но сдълались для нихъ самой цълью, исполненіе которой въ разъ навсегда опредъленной и санкцированной формъ необходимо должно было сопровождаться желаемыми послъдствіями. Отъ исполненія только одной формы обряда, по представленію русскихъ того вре-

<sup>1</sup> Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197, л. 92-121.

мени зависъло и то, услышана-ли будетъ Богомъ молитва, которая соединялась съ тъмъ или другимъ обрядомъ. Такое догматическое отношеніе къ обрядамъ обратило исполненіе ихъ въ простой, лишенный истиннаго смысла и значенія, механизмъ. Люди старались какъ можно бол ве вычитать молитвъ въ то самое время, когда ихъ умъ занятъ былъ совершенно посторонними предметами. Интересъ последнихъ оказывалъ давление на исполнение той или другой формы обряда, выражавшееся въ желаніи скорбе кончить его. Отсюда само собой вытекало новое следствіе-торопливость при исполненіи обряда. Большинство напрягало свое вниманіе на то, чтобы въ сравнительно короткое время саблать какъ можно болбе поклоновъ, или вычитать молитвъ. А такъ какъ исполнение всякаго обряда непремінно сопровождалось крестными знаменіеми, то исполнение его болбе и скорбе всего подвергалось измънению и извращенію и настолько, что въ конці XV віка и въ первой половинъ XVI на этотъ предметъ было обращено внимание многихъ книжниковъ того времени, и тогда уже начались открытыя жалобы на это со стороны накоторыхъ книжныхъ людей. Такъ авторъ извъстнаго слова «о крестящихся» жалуется на то, что сесть мнози неразумній, иже не крестообразно крестящеся, но точію махающе по лицу своему творять крестящеся» 1. Поэтому въ XV - XVI вв. появлялись спеціальныя поученія «о крестномъ знаменіи», въ которыхъ раскрывалась священная важность изображенія крестнаго знаменія г. Даже самъ Вассіанъ Патрикъевъ, несмотря на строго проводимый имъ взглядъ на второстепенное значение обрядовъ въ дълъ религии, и тотъ однако счелъ нужнымъ давать совъты о томъ, чтобы «крестное знаменіе на лицъ все полно крестити» 3. Филовей, старецъ Елизарова монастыря, настолько возмущенъ былъ неисправнымъ исполнениемъ крестнаго знаменія, что рышился обратиться къ самому великому князю Василію Іоанновичу съ мольбою принять міры къ искорененію отступленія отъ древняго обычая. Посланіе Филовея такъ и обозначается посланіемъ со исправленіи крестнаго знаменія,

<sup>1</sup> Рукоп. Моск. Духов. Акад. № 197, л. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лѣтописи русской литерат, и древности, издан. Тихонравовымъ, т. V, отд. III, 90—103.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Разсужд. Вассіана о неприличін монастырямъ владъть вотчинами. Чтен. въ Общ. Ист. и древн. Рос. 1859 г., кн. III, отд. III, 13.

гдѣ между прочимъ старецъ жалуется на то, что «не полагаютъ на себѣ человѣцы право знаменія честнаго креста»  $^{1}$ . Къ тому же въ концѣ XV и въ нача гѣ XVI вв. въ русской церкви стали употребляться и употреблялись два вида перстосложенія для крестнаго знаменія—двуперстіе и троеперстіе  $^{2}$ . Это съ одной стороны

Другая не менте важная сторона вопроса о крестномъ знаменіи связана съ ересью жидовствующихъ, послідователи кото ройотвергая большую часть обрядовъ православной церкви, вооружались противъ поклоненія и почитанія св. иконъ и въ частности противъ поклоненія св. кресту и евангелію з. Такимь образомъ Даніилу предстояло выполнить двт разнородныя задачи. Онъ долженъ былъ защищать важность и силу употребленія крестнаго знаменія, какъ внішняго знака христіанства, противъ возраженій со стороны жидовствующихъ, и представить правильный способъ изображенія крестнаго знаменія для православныхъ въ вилу возникшихъ недоразумтній касательно его впітшняго выполненія. Такъ именно и дълаеть Даніилъ въ своемъ четвертомъ словъ.

Въ содержаніи первой части четвертаго слова предлагаются разсужденія о многосторонней пользь и благотворности пзученія божественныхъ писаній и совьты о твердомъ храненіи писаныхъ и неписанныхъ церковныхъ преданій. Въ заключеніи ея находится нравственное приложеніе, призывающее къ совершенію добрыхъ дълъ. Какь уже можно видіть, содержаніе первой части слова мало имъетъ общаго съ главнымъ его предметомъ.

Вторая часть четвертаго слова, наполненная общирными, многочисленными и разнообразными свидътельствами, развиваетъ тѣ положенія, какія указаны въ оглавленій слова. Собранныя здѣсь данныя по своему содержанію распадаются на нѣсколько отдѣльныхъ группъ. Первая группа свидѣтельствъ посвящена изложенію и обоснованію ученія о силѣ и важности крестнаго знаменія. Прежде всего Даніилъ представляетъ у себя рядъ такихъ святоотеческихъ данныхъ, которыя свидѣтельствуютъ о томъ, что христіанамъ дано ихъ Спасителемъ особенное знаменіе, что они всѣ запе-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Ими. Пуб. биб., Q. I, № 225. Изь собр. гр. Толсгого, отд. II, № 402, л. 442—443. Посланіе издано въ Правосл. Соб. 1863 г., ч. I, 337—348,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макарій, Истор. Русской церкви, т. VIII, 115-116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Просвътитель, слово 7, 296—298.

чатлены этимъ спасительнымъ знаменемъ или символомъ. Сюда именно относятся толкованіе Оригена на 7 ст. IV псалма 1 толкованія на 6-7 ст. IIX псалма святаго Аванасія Александрійскаго <sup>2</sup> Өеодора <sup>3</sup> св. Василія Великаго <sup>4</sup> и Евсевія Памфила, епископа Кесарійскаго 5. Почти всв перечисленные толкователи, объясняя слова псалма: «далъ еси боящимся Тебе знаменіе, еже убъжати отъ лица лука», сходятся между собою въ томъ, что они понятіе знаменія разсматривають болже какъ вибиній символь, когда всь они знаменіе или печать, какою запечатльнъ каждый христіанинъ, ставять въ полное соотвътствіе съ тъмъ внъшнимъ знакомъ, какой кровію агнчею начертанъ былъ, по повельнію Божію, евреями на порогахъ своихъ домовъ предъ исходомъ ихъ изъ Египта, — знакомъ, который спасъ отъ смерти вськъ еврейскихъ дътей отъ избивавшаго вськъ египетскихъ первенцевъ ангела. Дальнъйшимъ разъясненіемъ мысли Даніила о даровавній христіаномъ внішняго спасительнаго зпаменія служить приводимое имъ толкованіе неизвъстнаго на 3-6 ст. ІХ главы книги пророка Іезекіиля, гдъ слова пророка о знаменіи, какое запечатлівно на лицахъ мужей благочестивыхъ, прямо объясияются въ томъ смыслъ, что ими «прообразовася знамение животворящаго креста», отъ коего получается благодать и освящение пригвоздившагося на немъ Христа Бога пашего» 6 Такимъ образомъ,

¹ Рукоп. № 197, л. 97. Толкованіе взято язь Максимова (Грека) перевода толковой псалтири, но въ посліднемь опо очень общирно; Данінломъ взята взъ него только вторая и конечная часть толкованія Оригена. Рукоп. Имп. пуб. биб. F. I. № 522, 87—88 и F. I. № 447, 63—64. Переводъ очень отдаленный оть подлинника и сжатый. Мысль толкованія, какую даетъ подлинникъ, съ понятіемъ знаменія соединяетъ понятіе о немъ, какъ о внутрешнемъ нравственномъ общенім съ Богомъ, такъ что понятіе о знаменіи, какъ внішнемъ символів, есть дальнійшая и второстепенная мысль толкованія. Мідне, Patr. curs. complet. ser. graec. t. XII, Origenis, t. II, р. 1165—1166. У Кордерія пітъ этого толкованія. Ехрозітів, ратиш graecorum in Psalmos, t. I, 73—75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 98, сн. твор. свв. отцовъ, т. XXII; твор. св. Аванасія, ч. IV, 224. Corderius t. II, р. 181—182.

<sup>3</sup> л. 98—99. Этотъ Осодоръ есть Мопсустскій. Сп. Migne, Patr curs. complet, ser. graec. t. LXVI, p. 685—686.

<sup>4 99.</sup> снес. творен. свв. отцовъ, т. V, твор. святаго Василія Великаго ч. I. 281.. Migne, Patrologiae Cursus complet. ser. graec. tom. XXII, рад. 465—466.

 <sup>99.</sup> Подмин у Кордерія, т. II, стр. 181—182.

<sup>6</sup> л. 99-101. Толкованіе это на самомъ дъль принадлежить бл. Өеодориту,

крестъ, - это орудіе спасенія всего рода челов'вческаго, еще въ Ветхомъ Завѣтѣ, какъ показывають святоотеческія ванія, быль предвозвіщень св. мужами. Изъ другой группы приводимыхъ свидетельствъ видно, что въ Новомъ Завъть, когда спасение человъка чрезъ смерть Сына Божія на крестъ, содълалось совершившимся фактомъ, его спасительное значение выдвинулось еще рельефиве. Св. отцы не находили словъ для выраженія всего того, что сдъ. лано для міра св. крестомъ. Златоусть, напр., восхваляя св. кресть, говорить о немъ: «сей крестъ вселенную спасе, заблуждение изгна, истину возведе, землю небо сотвори, человъковъ въ ангеловъ содъла..... крестомъ Христовымъ вся совершаются яже на насъ». 1 Общія сужденія св. Златоуста о спасительномъ значеніи креста Христова для міра получаютъ прекрасное дополненіе въ словахъ св. Ефрема Сирина, гд всв. крестъ представляется какъ «оружіе христіанамъ, побъда смерти, упованіе върнымъ, свътъ концемъ, отверзитель раю, еретичеству потребленіе, утвержденіе въръ и веліе сохраненіе и похвала христіанамъ»<sup>2</sup>. Но важность св. креста засвидьтельствована не только св. отцами, но и обнаруж илась на ділів выразившись въ разныхъ чудотвореніяхъ. Эта спасительная сила крестнаго знаменія засвидітельствована еще съ первыхъ временъ существованія христіанства. Такъ, въ житін св. Евангелиста Іоанна

епископу Кирскому, но не все въ цѣломъ его видѣ, а только первыя двѣ мысли. Что же касается остальной части толкованія, начинающейся съ разъяснснія того, что знаменіемъ о которомъ говоритъ Іезекішль, прообразуется крестъ Христовъ, то оно вовсе не принадлежитъ Өеодориту, хотя у Данішла оно ставится въ неразрывной связи съ подлиннымъ толкованіемъ Өеодорита и принимается имъ какъ одно нераздѣльное цѣлое. Мідпе, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. LXXXI Theodoretus tom. II рад. 888—890. Толкованіе на шестнадцать пророковъ извѣстно въ Россіи еще съ XI вѣка. Это тѣ самыя толкованія, которыя въ 1047 году списаны были для Новгородскаго князя Ярослава Владиміровича попомъ Упыремъ Лихимъ. Толкованіе въ частности на Іезекішля заимствовано изъ Өеодорита, Горскій и Невоструевъ. Описаніе рукописей Московской Синнодальной библіотеки, отд. ІІ, ч. І. 109—117.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 107—109. Цитата взята изъ бесёдъ Златоуста на Ев. Матоея по переводу Максима Грека. Бесёды Златоуста на Ев. Матоея въ переводе на славлязыкъ, нравоучение 54, 317—318.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 109—110. Свидътельство заимствовано Даніндомъ изъ 38-го слова св. Ефрема Сирина, о всеобщемъ воскресенін, о покаяція, о любви и второмъ пришествін Господа нашего Іисуса Христа. Творен. св. отцовъ т. XIV. Твор., св. Ефрема, част. III, 9—10.

Богослова разказывается объ одномъ христіанинь, спачала располагавшемъ громаднымъ матеріальнымъ богатствомъ, но потомъ подъ вліяніемъ постигшихъ его разныхъ бъдствій разорившемся до того, что онъ ръшился прекратить свою жизнь самоубійствомъ. Съ этою цвлію онъ обратился къ одному еврею чародвю и два раза полу чаль отъ него самое сильное смертельное зъліе и принималь его, но всегда оставался цільімъ и невредимымь потому только, что онъ предъ каждымъ принятіемъ яда освияль себя крестцымъ знаменіемъ, которое всякій разъ упичтожало своею спасительною си. лою убійственное д'виствіе яда 1. Подобное же разсказывается и въ житін св. Өеодора Едесскаго о некоемъ мученик Милапле, принявшемъ по повельнію нечестиваго царя чашу съ ядомъ, предварительно ознаменовавши ее крестнымъ знаменіемъ, и также оставшемся цельимъ и неврединымъ. Наконецъ чудодействованная сила св. креста засвидительствована явленіемь его на неби царю Константину, сопровождавшимся дарованіемъ ему поб'єды надъ язычествомъ 2. И вообще, по словамъ одного толкователя «мнози отраву пивше, креста знаменіемъ безъ вреда сохранани быша» 3.

Вторая мысль разсужденія о крестномъ знаменін является съ совершенно другимъ характеромъ. Предметь ея чисто практическаго свойства, сосредоточивающійся, какъ извѣстно, на указанін правильнаго способа употребленія крестнаго знаменія и на самый способъ сложенія перстовъ руки для исполненія его. Разпообразіе въ перстосложеніи и неопредѣленность въ его формѣ и наконецъ

¹ л. 10—105. Разсказъ озаглавливается такъ: «Блаженнѣіішаго Семеона Метафраста отъ воспомянательнаго слова, яже о Іоаннѣ Богословѣ». Подъ такимъ же точно названіемь это слово встр Бчается въ видѣ отдѣльной статьи и въ руконисяхъ. Горскій и Невоструевъ. Описаніе руконисей Син. библ. отд. ІІ, ки. 3, 140. Подлинникъ жизнеописанія Іоанна Богослова, сдѣланнаго Симеономъ Метафрастомъ, находитси у Икуменія. Оеситеніі соттелатіотит ін почит testamentum, pars altera рад. 838—852. Тамъ оно озаглавливается весьма ближо къ славянскому оглавленію: εἰς τόν ἄγιον ἀποστόλον Ἱωάννην εθαγγελίστην και Θεόλογον Συμέων τοῦ Μεταφράσὶ. του ὑπόμνημα.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 106—107. Цитата взята изъ первой и всия канона на Воздвижение чест наго креста и взята вмъсть съ толкованиемъ его.

з л. 101. Толкователь эготъ есть Өеофилактъ Болгарскій. См. Благов Бстинкъ, ч. II, 252.

извращеніе исполненія крестнаго знаменія естественно должны были обратить на себя вниманіе многихъ лицъ особенно направленія строго консервативнаго. Такимъ образомъ, въ русскомъ обществ возбужденъ былъ вопросъ о перстосложеніи, вызванный частію механическимъ исполненіемъ крестнаго знаменія, а частію изм'вненіемъ самой формы перстосложенія.

Митрополить Даніиль во второй части своего слова, осудивъ своихъ современниковъ словамй «слова о крестящихся» за механическое и безпорядочное маханіе рукою при совершеніи ими крестнаго знаменія, запов'єдуетъ имъ на основаніи того же слова при исполненіи ими крестнаго знаменія «первое положити руку на чел'є своемъ, потомъ-же на персекъ, тажде потомъ на правомъ плечи, и потомъ на л'євомъ,—то-есть по нему истинное воображеніе крестному знаменію» 1. Это способъ употребленія или исполненія крестнаго знаменія. Самымъ же правильнымъ способомъ сложенія перстовъ руки для него Даніилъ признаетъ двуперстіе. Основаніе своей мысли онъ находитъ въ изв'єстномъ для исторіи раскола подложномъ «Оеодоритовомъ слові», гді читаемъ между прочимъ: «сице благословити рукою и креститися: три персты равно имъти вкуп'є—большой да два посл'єднихъ по образу Троическому». 2 Слово Оеодо-

<sup>4</sup> л. 97. Авторъ слова о крестящихся неизвъстенъ, но несомивно одно—авторъ русскій. Въроятно из в уваженія къ м. Даніилу опо внесено въ церковный памятникъ Стоглавъ, хотя у Даніила есть нъкоторыя различія отъ чтенія, находящагося въ печатномъ изданіи Стоглавъ, стоглавъ, пэд. Кожанчикова, СПБ. 1863. гл. 32. 107.

<sup>2</sup> л. 96—97. Другія редакція Феодоритова слова см. Братское слово, годъ второй. 1876. Кн. IV, 187—214. Статья «Такъ пазываемое Феодоритово слово въ разныхъ редакціяхъ». Авторъ сей статы, равно какъ пѣкоторые другіе, напр. о. Виноградовъ (о Феодоритовомъ словь, 67), предполагаетъ, что первая попытка обратить упомянутое слово Феодорита въ свидѣтельство о двуперстіи принадлежитъ именно Даніилу, и какъ будто самъ онъ своими пѣкоторыми личными добавленіями въ слово Феодорита приспособилъ его къ положенію доказательства въ пользу двуперстія. Противъ этого пужно сказать, что гакой пріемъ вполив противорѣчитъ характеру всей литературной дѣятельности Даніила, который пропикнутъ былъ величайшимь благоговѣніемъ къ каждому религіозно-церковному памятнику, и потому пикакимъ образомъ не могъ рѣшиться на самое пичтожное искаженіе чего-либо. А потомъ Даніилу не представлялось пеобходимости допускать подлогь въ пользу двуперстія и потому уже, что послѣднее было общераспространеннымъ наравиѣ съ троеперстіемъ, когда напр. еще рап'е его, въ концѣ XV в., въ церковно-каноническихъ памятникахъ встрѣчалось изре-

рита—это единственное ясное доказательство Даніила въ пользу его ученія о двуперстіи. Два другія доказательства могутъ быть объясняемы и толкуемы одинаково и въ пользу двуперстія и въ пользу троеперстія. Вообще они отличаются своею неопредъленностью и двусмысленностью. Одно изъ нихъ принадлежитъ томуже Өеодориту и заимствовано Даніиломъ изъ испорченнаго Өеодоритова толкованія на 4 ст. XXII псалма. Самая сила доказательства сосредоточивается на словахъ толкованія о составленіи креста, который «отъ дву бо палицъ составляется» 1. Другое дока-

ченіе: «иже не крестится двумя перстами, якоже и Христосъ, да будетъ проклятъ» (Рук. Кирил. биб. XV в. № 1088 л. 263—265. Описан. син. биб. 11, 3,571. Макарій, VIII, 120—125. Виноградов г. О Феодоритовомъ слов в, 58). О подложности Феодоритова слова у насъ существуетъ цълая литература. Исторія русскаго раскола, извъстнаго подъ именемъ старообрядства Макарія, еп. Винницкаго ректора СПБ. Д. Ак. СПБ. 1855. 25—27. Исторія о расколахъ въ церкви Россійской Игнатія, архіеп. Воронежскаго. СПБ. 1849. 84—85. Рудневъ. Разсужденіе о ересяхъ и расколахъ, бывшихъ въ русской церкви. М. 1838. Наконецъ, существуетъ отдъльное библіографическое изслъдованіе о Феодоритовомъ словъ свящ. Виноградова. М. 1866.

<sup>1</sup> л. 98. Данінать привель здівсь полное толкованіе Оеодорита на указанивый стихъ исалма и привелъ вполив соотвътственно современному переводу толкова-Оеодорита. Твор. блаженнаго Өеодорита, М. 1856. ч. Л. только до приведенныхъ словъ: «отъ дву бо памицъ составляется», которыхъ вовсе нъть въ русскомъ печатномъ изданіи твореній бл. Өеодорита. Притомъ эта самая фраза стоитъ виб всякаго логическаго соотношенія къ предшествующимъ мыслямъ толкованія, несмотря на свою внішнюю грамматическую связь, выражающуюся въ частицъ «бо». Но отсутстіе извъстной фразы въ современномъ русскомъ переводів въ данномъ случав пе служить основаніемъ къ заключенію, что она совершенно вымышлена (какъ это сдълалъ, напр. о. Виноградовъ въ своемъ изслъдованіи о Өеодоритовомь словіє стр. 35, хотя и не по своей винів: онъ пользовался другимъ изданіемъ твореній Өеодорита-именно Парижскимъ Сирмонда 1642 года). Подлинникъ толкованій Өеодорита разъясняеть все діло. Въ современномъ русскомъ перевод въ толковани на 4 ст. ХХИ псалма опущена цълая довольно обинирная мысль, которая, вирочемъ, и въ самомъ подлинникъ поставлена въ скобкахъ. Эта-то опущенная мысль и заключаетъ въ себъ извъстную уже намъ фразу. Но древній переводчикъ (Максимъ Грекъ) взяль ее опять не въ связи съ этою посл'їднею (по настолщему нереводу опущенною) мыслію, а почему-то отнесъ ее къ предыдущей, отчего опа естественно и потеряла свой опредъленный и даже всякій смыслъ. Притомъ переводчикъ вырваль изъ целой, опущенной въ современномъ переводъ, общирной мысли только одну извъстную намъ фразу, а все остальное почему-то опустиль. В вроятно, у него подъ руками находился испорченный списокъ твореній Өеодорита, и онъ самъ, будучи еще плохо знакомъ съ русскимъ языкомъ, легко могъ допустить такую неточность въ переводъ, -- Въ подлинник'в мы находимъ ийчто соотвътствующее фраз'ь: «отъ дву бо палицъ составляется», которое точно такъ же какъ у Данінла, им'веть своимъ предметомъ со-

зательство, важное для Данівла, принадлежить Петру Дамаскину, который объясняя значеніе крестнаго знаменія, говорить, что «дваперста и едина рука являють распятаго Господа нашего І. Христа, въ двою естеству и единомъ составѣ познаваема» <sup>1</sup>. Оба сви-

ciablehie κρеста (ἀπὸ γὰρ δύο ραύδων συναγόμενος γίνεται σταυρός), i эта мысль толкованія поставлена въ связи съ объясненіемъ словъ псалма; «жезлъ Твой и палицъ Твоя, та мя утвшиста», въ которыхъ толкователь видвлъ предвозвъщеніе о двухъ составныхъ частяхъ креста. Migne, Patrol. curs. complet. ser. graec LXXX. Theodoretus, tom. I, pag. 1027—1028. Это доказательство въ пользу двуперстія пастолько недостаточно, что бездоказательность его, какъ основанія въ пользу двуперстія, сознана и самими раскольниками, которые въ настоящее времи отказываются пользоваться имъ. Игнатій, архіен. Воронежскій, Исторія о расколахъ въ русской церкви, 84-85. Митрополить Дапінлъ воснользовался толкова. ніемъ Өеодорита на 4 ст. XXII исалма въ перевод в Максима Грека, взявъ его изъ сдъланнаго последнимъ перевода сводной толковой псалтири. По спискамъ сводной исалтири Максима Грека Осодоригово толкование на XXII псаломъ читается буквально тожественно съ толкованіемъ, приведеннымъ Данішломъ (срав-Рукон, Москов. Синод. быв. Патріаршей библ. № 985, ст. катал., по новому кат-№ 237) л. 67—69 и рукоп. той же библіолеки №76/<sub>язз</sub> л. 155 об. Рукоп. Патріарін, библіот. № 985/237 л. 67—69 и рукон, той же библіот. № 156 по ст кат. л. 132). Нужно еще замътить, что приведенное Даніиломъ толкованіе Өеодорита, отпосимое имъ къ объсненію 4 ст. XXII псалма, на самомъ діль относится къ 5 ст. того же псазма. Уже было видно, что Данінав заимствоваль изв'єстную фразу Өеодоритова толкованія изъ сводной псалтири Максима Грека, а не какъ не преднамъренио сдъдалъ прибавку. Отсюда и въ помъщении толкования Осодорита, относящагося къ 5 ст. XXII пс., въ ряду толкованій, относящихся къ 4 ст., никакъ нельзя видъть преднамъреннаго дъйствія митрополита съ цёлію замаскирорать никогда пе существовавшую прибавку. Изъ одной перестановки толкованія пельзя заключать объ его неподлинности. Данімль очень часто дівлаеть подобныя чамъненія въ расположенін приводимыхъ имь толкованій, и для его цъли не было особенной нужды придерживаться порядка, какой усвоенъ толковою исалтирыю-Такъ, въ шестомъ словъ Данила въ приводимыхъ имъ толкованіяхъ на XL иса. ломъ едваны савдующія отступаснія отъ толковой псалтири Максима: первыя два толкованія-Аванасіево в Апполлинаріево пропущены, равно какъ пропущено второе толкованіе Исихія, находящееся на самомъ конців у Максима толкованіе Аполаниарія также опущено, и на его місто поставлено толкованіе того же Аполлинарія, но только то, которое было пропущено въ началь, и это последнее толкованіе ном'вщено не въ цізломъ его виді, но изъ него взять одинь только не значительный отрывокь. Последнимъ у Данила помещено краткое толкование Оеодора, вовсе не находящееся въ данномъ мъсть у Максима, и съ этой стороны виолить аналогичное съ тъмъ явленіемъ, какое замычается въ расположеніи толкованій на 4 ст. ХХІІ псалма.

<sup>1</sup> л. 96. Подлинное свид'йтельство Петра Дамаскина находится у Никифора, архіен. Словенскаго и Херсонскаго вь его отв'ятахъ на вопросы старообрядцевъ,

дѣтельства и Өеодорита и и. Дамаскина, особенно послѣдняго, говорять объ употребленіи при крестномъ знаменіи двухъ пальцевъ, но ни то, ни другое не опредѣляють подробно комбинаціи ихъ съ другими пальцами руки, при составленіи изъ нихъ формы для крестнаго знаменія. Поэтому можно быть одинаково правымъ, утверждая на основаніи этихъ свидѣтельствъ истиннность двуперстія и троеперстія, смотря по тому, какой будетъ сдѣланъ счетъ и какое будетъ сдѣлано расположеніе перстовъ руки. Такимъ образомъ, въ пользу ученія Даніила о двуперстномъ сложеніи остается одно свидѣтельство Өеодоритова слова; но и то оказывается, какъ вполнѣ доказано, подложнымъ.

Во второй части четвертаго слова Даніила находится особая категорія свидівтельствъ, общій предметь которой составляеть разсуждение о поклонении въ молитвахъ на востокъ. Совершенно на той же почвъ, среди того же самаго консервативнаго направленія, среди котораго по преимуществу вращались разсужденія о важности формы перстосложенія, украпилось мивніе объ исключительномъ обращении при совершении молитвы на востокъ. Были такіе поклонники и строгіе ревнители формы, которые усвоивъ себ'є правило объ обращении при совершении молитвы на востокъ, разширяли его границы до того, что считали для себя обязательнымъ поклоняться иконамъ или церквамъ только тогда, когда онъ обращены были на востокъ. Во всякомъ другомъ случав, по ихъ мивнію, поклоненіе священнымъ предметамъ вовсе не должно быть допускаемо. Свъдънія о существованіи такого мнънія сохранены Іосифомъ Волоцкимъ, на котораго здесь и ссылается ніилъ, впрочемъ не указывая его имени . Хотя у преп. Іосифа это мибніе разсматривается и опровергается на ряду съ мибніями жидовствующихъ, но отсюда никакъ нельзя тымъ не меще заключать о принадлежности его еретической партіи. Съ жидовствующими, игнорировавшими большую часть обрядовъ православной перкви, не можетъ имъть ничего общаго мивніе, настаивающее на узкомъ требованіи о всегда и везді обязательномъ обращенія въ молитвахъ на востокъ. Очевидно, то и другое мнъніе діаметрально

изд. 4, М. 1839. 126—128. А славянскій переводъ находится въ Добротодюбін, 642. Нікоторыя свідінія о Петрів Дамаскинів и его твореніяхъ можно получить въ Братскомъ словіт, годъ 2, 1876, кн. Ш, 195—199.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 114. Срав. Просвътитель, слово 7, 314—315.

противоположны другь другу. Несомнино мийнія объ исключительномъ обращении въ молитвахъ на востокъ держалась одна какая-дибо фракція консервативнаго направленія. Даніиль не особенио настаиваетъ на несостоятельности такого мнвнія. Онъ указываеть ему надлежащие предвлы, во всемъ-же остальномъ, касающемся значенія обычая поклоненія на востокъ, опъ соглашается съ нимъ и даже представляетъ въ пользу его нѣсколько доказательствъ. Такая постановкамитрополитомъ вопроса о поклоненін на востокъ свидівтельствуеть о его второстепенной важности въ ряду другихъ вопросовъ. Даніилъ, не уничтожая вовсе значенія требованія объ обращеніи въ молитвахъ на востокъ, ограничиваетъ его обязательность, допуская возможность и даже необходимость обращенія въ молитвахъ и на западъ, и во всякую другую сторону въ томъ случав, если тамъ окажутся какія-либо священныя зданія или предметы. Въ пользу своей мысли онъ представляетъ въ примъръ св. отцевъ, которые «сами содержаху и другимъ предаяху правило о поклоненіи на востокъ, а идеже обрѣтаху Божественное евангеліе и животворящій крестъ, и честныя иконы, ту покланяхуся». Исполненіе обычая молитвенцаго обращенія на востокъ обязательно только при отсутствіи предъ человіжомъ какого-либо изъ священныхъ предметовъ. Вътакомъ случав востокъ замвияетъ собою всякій вившийй предметь для молитвы. Такъ дёлали многіе изъ древнихъ святыхъ мучениковъ, пустынциковъ, отщельниковъ, наприм. Марія (Египетская), Маркъ, Онуфрій. Когда они не имѣли передъ собою священныхъ предметовъ, то обыкновенно обращались при своихъ молитвахъ на востокъ. Общепризнанный обычай обращенія въ молитвахъ на востокъ Данівль во вгорой части слова подтверждаетъ ссылками на свидътельства св. отцовъ древняго равно какъ и поздивійшаго времени: св. Аоанасія Александрійскаго <sup>1</sup>, Василія Великаго <sup>2</sup>, св. Іоанна Дамаскина <sup>3</sup>, и Іосифа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 113. Подлинное свид'ютельство. Migne, Patrol. curs. coml. ser. graec. tom XXYIII, t. Athanasii Alexandrini tom. IY. Ad. Antiochum ducem Quaestiones. Quaestion. XXXVII p. 617—620.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 110. Цитата взята изъ посланія св. Василія Великаго къ Амфилохію ен. Пконійскому. Творен. св. Отцовъ т. VII, творен. св. Василія Великаго ч. III, 334—335. Migne, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom. XXXII, S. Basilii Caesar. tom. IV, pag. 189—192.

<sup>3</sup> л. 111—112. Свид'втельство подлинное. Migne, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom. XCIY, S. I. Damasceni. tom. I. Expositio fidei ortodoxae. lib. IV. Cap. XII:

Волоцкаго, хотя авторъ и скрываетъ его имя, обозначая его свидътельство неопредъленнымъ терминомъ «отъ иныхъ книгъ».

Для большаго обоснованія своей изв'єстной мысли Даніилъ пускается въ область собственныхъ доказательствъ и опирается на разные тексты св. писанія и событія св. исторія. Обычай поклоненія въ молитвахъ на востокъ Даніилъ мотивируетъ тъмъ, что Христосъ въ распятіи обращень быль лицемь на западь, а потому и христіане обращаясь на востокъ, какъ-бы тімъ самымъ противупоставляють себя предъ лицемъ Распятаго; а также итемъ, что рай, который быль потерянь Адамомъ, насаждень быль на востокъ, и, обращаясь въ молитвахъ на востокъ, христіане тъмъ самымъ показываютъ, что снова стремятся въ потерянный рай. Основание для обращения въ молитвахъ на востокъ можно видъть и въ томъ, что и второе славное пришествіе Сына Божія посл'ядуеть именно съ востока. Только что приведенныя соображенія Даніпла, поміщенныя имъ въ накаваніи четвертаго слова, суть тів же самыя, какія находятся у тівхъ самыхъ отцевъ церкви, на которыхъ нъсколько ранъе ссылался онъ самъ. Вся самостоятельность митрополита здёсь обнаружилась по преимуществу только въ обобщении и извъстной комбинаціи данныхъ, представляемыхъ собранными и указанными раньше са мимъ авторомъ святоотеческими свидътельствами.

Употребленіе крестнаго знаменія и обращеніе въ молитвахъ на востокъ Даніилъ называетъ преданіемъ апостолькимъ неписаннымъ: «много-же и неписано преданіе св. церкви имать, якоже р'вкоша богоносніи отцы, еже лице крестообразно знаменати, и еже на востокъ обращатися въ молитвахъ и прочая много» Эти слова Даніила суть только простая перифразировка словъ святаго Василія Великаго і и Іоанна Дамаски-

περί τους προσκενείν πρός ἀνατολάς, рад. 1133—1136. Переводъ процитованнаго свидѣтельства правильный за исключеніемъ одного важнаго отступленія. Св. отецъ какъ одно изъ основаній, почему христіане въ своихъ молитвахъ обращаются на востокъ, указываетъ, по чтенію Дапіила, на то, что «въ именитьй церкви Соломони господина Творца на востокъ зряху», тогда какъ въ подлинникъ вмѣсто еловъ господина Творца находится слово πύλη той Киріои т. е. ворота Господин которыя во храмѣ Соломоновомъ, но словамъ Даніила, были обращены на востокъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> д. 95. Цитата дъйствительно принадлежитъ Василію Великому. Творен. св. Отецъ том. VII. Творенія Василія Великаго ч. Ш., о св. Духъ посланіє къ Амфилохію, гл. 22, 332. Даніилъ ваяль эту цитату изъ Кормчей, гдъ дъйствительно

на <sup>1</sup>, которыхъ онъ здѣсь самъ же и ссылается. Это самымъ дѣломъ опровергаетъ мнѣніе пѣкоторыхъ ученыхъ <sup>2</sup> о намѣреніи Даніила обосновать на писанномъ преданіи ученіе о двуперстіи.

Первая половина показанія четвертаго слова тісно связана съ разсужденіемъ о поклоненіи въ молитвахъ на востокъ и развиваетъ въ себі ті самыя мысли, которыя были уже указаны въ своемъ місті.

Вторая половина наказанія написана въ дух'в пастырскаго поученія и содержить въ себ'в обличенія современниковъ въ сквернословіяхъ, въ склонности къ увеселительнымъ зр'влищамъ и п'вснямъ и въ крайнемъ презръніи къ пастырскимъ наставленіямъ

Разсужденіе Дапіила о силь. важности и чудодыйственности св. креста и крестнаго знаменія, направленное противъ жидовствующихъ, отличается выскостью своей аргументаціи. Здысь митро политъ, очевидно зная скентическое отношеніе еретиковъ ко многимъ церковнымъ памятникамъ, останавливается на изреченіяхъ св. писанія и на древнихъ, всыми уважаемыхъ, толкователяхъ, т. е. на такихъ данныхъ, важность которыхъ не отрицалась и жидовствующими. И только въ послыдней исторической части своего разсужденія Даніилъ номыщаєть отрывки изъ житій святыхъ.

По своей полноть, силь аргументаціи и обширности приводи мыхъ святоотеческихъ свидьтельствъ разсужденіе Даніила о важности и спасительности креста Христова и крестнаго знаменія далеко оставляетъ за собою позади полемическое разсужденіе о томъже предметь Іосифа Волоцкаго 3.

Ученіе Даніила о двуперстномъ сложеніи для крестнаго знаменія оказалось бездоказательнымъ съ точки зрѣнія критики тѣхъ основаній, на которыхъ оно имъ утверждалось 4. Ученіе о двупер-

находится означенное выражение и гдѣ буквально воспроизводится процитованное Даніиломъ мѣсто изъ Василія Великаго въ ряду другихъ его правилъ. Кормчая папечатапная при патріархѣ Никонѣ 1653 года, гл. 21, л. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 112—113. Цитата подлинная. Migne, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom XCIY. S. Damasceni tom. I. Expositio fidei ortodoxae, liber IV, cap. XVI: περι εἰκόνων, pag. 1173—1174.

<sup>2</sup> Виноградовъ. О Өеодоритовомъ словъ, 34. 38-39.

Просвътитель, слово 7, 296—298.

<sup>4</sup> Для правильной оцънки ученія м. Даніила о двуперстін пужно помнить, что просв'ященный Максимъ Грекъ держался и высказывался въ пользу подобнаго же перстосложенія. Макарій, Пст. р. ц., VIII, 120—125.

стін пало темнымъ пятномъ на личность митрополита Даніила, какъ одного изъ проводниковъ тъхъ мивній, которыя впослъдствіи легли въ основу раскола. Но въ эгомъ случав не одно ученіе о двуперстін сдълало личность Даніяла авторитетною въ расколъ, а весь общій духъ его направленія и направленія всей школы, къ которой онъ принадлежить.

Ученіе Даніила о поклопеніи въ молитвахъ на восгокъ, песмотря на свой частный характеръ, обосновано митрополитомъ очень въскими данными.

Историческое значение четвергаго слова м. Даніила для его современниковъ и для людей ближайшаго къ пему времени несомивнио и въ этомъ отношеніи превосходитъ всв другія сочиненія Даніила. Оно въ древности пользовалось большею популярностью, на что указываютъ разныя болве или менве многочисленныя сокращенія и передвлки слова. Въ болве позднее время, когда расколъ отдвлился отъ церкви, послівдователи его ссылались на четвертое слово митрополита Даніила. Даже раскольники самаго поздняго времени на четвертое слово митрополита Даніила смотрять какъ на святоотеческ ое твореніе.

## Занлюченіе отдела.

Полемическая д'вятельность м. Даніпла, отчасти такъ можно назвать разсмотр'єнный отд'єль словъ его соборника, заслуживаеть вниманія по тому уже одному, что она была благовременнымъ отв'єтомъ на вопросы своего времени. Въ то время, когда ересь жидовствующихъ распространялась среди русскаго народа съ быстротою потока, когда она своимъ либерализмомъ увлекала многихъ православныхъ, въ п'єдрахъ православной церкви выступаютъ энергическія личности Іосифа Волоцкаго и Даніпла, которыя возвышаютъ свои голоса въ защиту попираемой еретиками истины и ведутъ полемику съ противниками в'єры и церкви.

Въ разсмотрънномъ отдъль словъ Даніила излагается православное ученіе о воплощеніи, искупленіи, о сохраненіи церковныхъ преданій и пр. можно сказать съ обстоятельностію ученаго. Можно удивляться какимъ образомъ Даніилъ при тогдашней бъдности въ книгахъ иогъ собрать поражающее каждаго сколько пибудь знакомаго съ его сочиненіями число святоотеческихъ свидътельствъ. Кажется для того, чтобы собрать священные аргументы для одного

пятаго слова его соборника потребуется очень много времени. Разсматриваемыя съ этой стороны сочиненія Даніила внушають уваженіе къ трудамъ ихъ автора. Есть ніжоторые недостатки у Даніила-это ученіе о двуперстіи, но оно объясняется духомъ и характеромъ времени, когда наряду съ истинными сочиненіями распространено было множество подложныхъ сочиненій, изъ которыхъ нѣкоторыя и ввели въ заблужденіе м. Даніила. Тоже самое нужно сказать относительно консерватизма въ воззрѣніяхъ Даніила, который у него началъ переходить за предълы умфренности. Развитіе его у Даніила до такихъ преділовъ есть плодъ вліянія на него школы, а главное-консерватизмъ его развивался параллельно съ крайними проявленіями современнаго ему вольнодумства въ разныхъ его фракціяхъ, онъ шелъ только по пути діаметрально противоположному и въ концъ концовъ дошелъ до такой же крайности, какою заявляло себя русское вольнодумство. Отсюда доходящій въ нікоторыхъ случаяхъ до односторонности церковный консерватизмъ Даніи за есть следствіе только отрицательное того же самаго современнаго либерализма.

Разсмотрѣнный отдѣлъ словъ Даніила можетъ быть названъ въ строгомъ смыслѣ полемическимъ только по предмету, т. е. по отношенію къ вопросамъ, которыхъ онъ касается, вопросамъ спорнымъ для того времени, а не по самому изложенію своего содержанія. По своему содержанію этотъ отдѣлъ словъ представляетъ положительное изложеніе и обоснованіе православнаго ученія по тѣмъ пунктамъ, которые болѣе всего подвергались возраженіямъ со стороны современныхъ м. Даніилу вольнодумцевъ. Такой характеръ полемической дѣятельности митрополита обусловливается тѣмъ главнымъ назначеніемъ, какое онъ давалъ своему богословскому труду, тою скромною задачею, которая легла въ основаніе его пастырской заботливости. Задача эта—охраненіе паствы отъ еретическихъ заблужденій.

Въ полемикъ по нравственнымъ вопросамъ объ отношени къ еретикамъ и по монастырскому вопросу м. Данилъ является человъкомъ партии, представителемъ послъ Іосифа Волоцкаго его направления и вообще Іосифаяниномъ, какъ тогда обозначали людей этого направления. Взглядъ Данила по указаннымъ общественнымъ вопросамъ въ принципъ тождественъ со взглядомъ его учителя, но отличается отъ него большею умъренностію и меньшею запальчивостію, что составляетъ и достоинство, и особенность ха-

рактера м. Даніила. Полемика Даніила по общественнымъ вопросамъ его времени по монастырскому и еретическому есть по своему характеру полемика съ направленіемъ критицизма въ его истипнномъ и чистомъ видѣ. Здѣсь Даніилъ замѣчателенъ не столько какъ церковный писатель—полемистъ, сколько какъ представитель церкви, какъ администраторъ. При пемъ борьба двухъ направленій, консервативнаго и критическаго, находилась въ состояніи кризиса, который, благодаря Даніилу, оказался благопріятнымъ въ пользу перваго. Онъ виѣшними административными мѣрами сдавилъ въ лицѣ Вассіана Косаго критическое направленіе и тѣмъ на нѣкоторое время заставилъ молчать и другихъ его продолжателей.

Характеръ полемики м. Даніила сравнительно съ полемикою Іосифа Волоцкаго имфетъ свои особенности. Въ «Просвътитель» Іосифа полемика съ жидовствующими ведется по пунктамъ, т. е. ставится положение, проводимое еретиками, и затъмъ оно разбирается и опровергается. Не то у Даніила. Онъ даеть у себя только положительное православное ученіе съ той его стороны, которая подвергалась нареканіямъ со стороны еретиковъ, предполагая последнія вполне известными своими современниками и потому обходя ихъ молчаніемъ. При такой постановкѣ дѣла въ сочиненіяхъ Даніила мы вовсе почти не находимъ свѣдѣній, которыя бы сообщали что либо объ ученіи самихь еретиковъ, тогда какъ «Просвытитель» Іосифа очень богать этими свыдынями. Разсматриваемыя съ этой стороны съ-точки зрвнія цвиности чисто исторической, сочиненія Даніила стоять неизміримо ниже сочиненій преп. Іосифа Волоцкаго. Первый разсмотрынный отдыль сочиненій Даніпла характеризуеть его по преимуществу какъ ученаго (по своему времени) богослова-полемиста. Если только расширять значение церковной проповиди до того, что въ объемъ ея относить и полемические богословскіе трактаты, написанные съ учеными пріемами, то этотъ первый отділь словь Даніила должно обозначить въ такомъ случав проповыдью ученою.

Даніилъ болѣе замѣчателенъ какъ администраторъ. Іерархическая дѣятельность митроп. Даніила, принципомъ которой было возвышеніе и занятіе высшихъ іерархическихъ мѣстъ въ церкви людьми одинаковаго съ нимъ направленія, имѣетъ большое историческое значеніе. Онъ образовалъ въ свое довольно продолжи-

тельное святительство особую школу архіереевъ, которая была проникнута идеями Іосифа Волоцкаго. Эгимъ самымъ Даніилъ на долгое время опредълилъ послъдующій характеръ русской церковной жизни, далъ ей ясное, опредъленное и сформированное въ своихъ дъятеляхъ направленіе. Административная ісрархическая дъятельность митрополита Даніила въ связи съ литературной подготови 12 и заранъе опредълила характеръ ръшеній Стоглаваго собора.

Что это было именно такъ, для этого достаточно самаго бътлаго перечня лицъ, стоявшихъ во главъ церковной іерархіи во время непосредственно следовавшее за смертію Даціила. -Утвердившись на митрополичьемъ престоль, върный вполив іосифовскимъ преданіямъ, митроп. Макарій продолжаль действовать въ дух в церковной политики своего предшественника Даніила и давалъ быстрый ходъ іоснолянамъ. Такъ онъ назначилъ на свое мъсто въ Новгородъ во архіепископа іосифлянина Өеодосія 1. И вообще большая часть архіерейскихъ качедръ въ XVI въкъ занималась іосифлянами: въ Смоленскъ Савва Слъпушкинъ и Гурій Заболоцкій, въ Полоцкъ Трифонъ, въ Рязани Леонидъ Протасовъ (родственникъ митроп. Даніила), въ Казани архіепископы: Гурій, Германъ, Лаврентій, Тихонъ и Іеремія. Замічательно еще 10, что нікоторыя епископскія канедры какъ бы обратились въ постоянное владініе іосифлянъ. Такъ канедру Крутицкаго епископа преемственно занимали постриженники волоколамскаго монастыря: Савва Черный, Нифонъ Кормилицынъ, Галактіонъ и Симеонъ. Крутицкая кабедра, несмотря на свое второстепенное положение въ ряду другихъ, выигрывала много въ томъ отношении, что занимавшие ее епископы были ближайшими помощниками и вліятельными совітниками митрополита и въ то же время людьми приближенными ко двору в. князя 2.

На Стоглавомъ соборъ кромъ самаго митроп. Макарія присут-

¹ Строевъ. Списки іерарховъ. 49-50. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Москов. Духов. Акад. № 181, № 564. Волоколам. Сборникъ XVI в., л. 74—75. Посланіе Леонида, еп. Рязанскаго къ царю Оедору Ивановичу. Льтописи русской литературы и древч., изд. Тихоправовымъ томъ V, отд., ПІ стр. 142—143. Акты истор. т. І, № 216. 411. Строевъ Списки іерарховъ 415. 1034. 1035. Опись книгъ Волоколамскаго монастиря. Чтен. въ общ. Истор. и древн 1847 г. № 7.

ствовали четыре епископа, вышедшіе изъ Волоколамскаго монастыря. Это Акакій тверской, Савва Черный, еп. Крутицкій, Гурій Смоленскій и Осодосій Новгородскій і. На Стоглавомъ соборѣ былъ еще Никандръ еп. Ростовскій, человѣкъ, по Курбскому, не воздержной жизни <sup>2</sup>. Благодаря такому подходящему составу членовъ собора всѣ вопросы, подлежавшіе его разсмотрѣнію, получили рѣшеніе въ духѣ идей Іосифа Волоцкаго.

Такъ на Стоглавомъ соборѣ обсуждался вопросъ, издавна волновавшій русское общество о правѣ монастырей владѣть вотчинами, который и рѣшенъ былъ въ смыслѣ благопріятствующемъ Іосифу Волоцкому и его направленію 3.

Несмотря на свое юридическое рѣшеніе на соборѣ 1503 года вопросъ о вдовыхъ священно-служителяхъ продолжалъ обращать на себя общественное вниманіе.—Своеобразное и одностороннее рѣшеніе собора 1503 года по отношенію ко вдовымъ священно-служителямъ вызвало противъ себя съ одной стороны протесты, когда нѣкоторые изъ священнослужителей, сдѣлавшись вдовцами, брали себѣ подъ видомъ услуженія вдовъ и другихъ женщинъ и жили въ связи съ ними, и въ тоже время продолжали служить, не обращая вниманія на соборное опредѣленіе; тогда какъ другіе для того, чтобы сохранить за собою право священнослуженія, принимали монашество, но дѣлали это не изъ уваженія къ послѣднему, а изъ простыхъ разчетовъ и отсюда само собою понятно, выходили плохими монахами 4. Стоглавый соборъ подтвердилъ опредѣленіе собора 1503 года о вдовыхъ священно-служителяхъ 5.

¹ Стоглавь, изд. Кожанчикова 19—20. Лётоп. русской литер. Тихонравова т. V, отд. Ш, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сказація Курбскаго 2. изд. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Стоглавъ, глава 75, 230—232. 302—303. Лѣтониси русской литературы Тихонравова, т. V, отд. III. Матеріалы для исторіи Стоглава 144. Отвътъ м. Макарія Іоанну IV о церков. имуществахъ. Отвътъ есть въ рукон Москов. Публ. Музея № 1257 л. 152—178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Моск. д. Акад, №  $^{183}/_{566}$  д. 218—219. Лътописи русской литер. Тихонравова т. V, отд. III, 137—142.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Стоглавъ глав. 77—81, 234—241. 243. Мазениъ Грекъ нодинмалъ голосъ въ защиту правъ вдовыхъ священно служителей. Рукоп. биб. Хлудова № 74, л. 822. Повъсть о соборъ о вдевыхъ попътъ.

Мивніе митрополита Даніила о двуперстномъ сложеніи для крестнаго знаменія на Стоглавомъ соборв освящено было авторитетомъ собора и санкціонировано всвми членами его и объявлено какъ обычай общецерковный въ русской церкви <sup>1</sup>.

Отсюда, изъ указанія нѣкоторыхъ опредѣленій Стоглаваго собора можно видѣть характеръ направленія его членовъ, которые почти всѣ усвоили себѣ идеи Іосифа и людей его направленія.— Но и тогда за массою Іосифлянъ находились единичныя личности съ противоположными воззрѣніями.—Такъ однимъ изъ членовъ Стоглаваго собора былъ Кассіанъ, епископъ Рязанскій и Муромскій, выходецъ изъ заволжскихъ пустыней, симпатіи котораго всецѣло принадлежали партіи Заволжцевъ <sup>2</sup>. На самомъ соборѣ онъ обнаружилъ настолько мужества, что имѣлъ подъ руками осужденный въ 1531 году соборомъ митроп. Даніила списокъ кормчей князя Вассіана Патрикѣева <sup>3</sup>. Но одинокій голосъ Кассіана остался не замѣченнымъ на соборѣ.

Вопросъ объ отношеніи къ еретикамъ получиль юридическую санкцію въ смыслѣ благопріятномъ взгляду Іосифа Волоцкаго. Въ соборномъ уложеніи Алексѣя Михайловича 1649 года для еретиковъ хулителей І. Христа, Пресв. Богородицы, честнаго креста и св. угодниковъ опредълена смертная казнь чрезъ сожженіе 4.

Направленіе Іосифа, получивъ очень рано и политическій характеръ, продолжало поддерживать въ себъ послъдній и въ послъдующее время. Извъстно, направленіе Іосифа, поддержанное его ученикомъ Даніиломъ, всегда дъйствовало въ пользу монархическаго единодержавнаго начала государственнаго правленія. Поэто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стоглавъ, изд. Кажанчикова гл. 31, 103—108. Макарій Исторія Русской Церкви т. VIII. 122—129. Впрочемъ вопросъ о престномъ знаменіи прододжаль разсматриваться и обсуждаться и послѣ Стоглаваго собора. Въ посланіи къ Іоанну Грозному неизвѣствый авторъ жалуется на то, что «нѣсть на насъ истиннаго престнаго знаменія по существу». Чтен. въ общ. истор. и древн. 1874 г. кн. I, 86—87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Акты А. Эксп. т. І. № 239. Сказанія Курбскаго 2 изд. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Летописи русской литературы, изд. Тихонравова, т. V, отд. III, 146. Ученыя Записки Имп. Казанск. Унив. вып. 1864 г. вып. II, О кормчей князя Вассіана Патрикъева. Статья Павлова 489—498. Павловъ. Историч. очеркъ секуляризаціи церк. земель въ Россіи, 129.

<sup>4</sup> Полное собраніе Законовъ Россійской Имперія т. Л, 3.—

му сочиненія преп. Іосифа воспитывающимъ образомъ д'єйствовала не только на в. князя Василія Іоанповича, но и на его сына Іоанна Грознаго. Политическія воззрівнія Іосифа оказали большое вліяніе на Іоанна въ отношеніи его взглядовъ на государственную власть ', которые опъ такъ ясно и отчетливо выразилъ въ своихъ письмахъ къ князю Курбскому ', гді онъ со всею подробностію оформулировалъ полную неограниченность власти государя и его единоличное право на все государство.

Съ ясностію и полнотою выразиль политическія воззрѣнія своей школы Вассіанъ Топорковъ, племянникъ Іосифа Волоцкаго. Въ малолътство Іоанна IV (1542 года) Вассіанъ былъ лишенъ своей Коломенской канедры за жестокость и сосланъ въ Пъсношскій монастырь 3. Въ одно изъ своихъ путешествій Іоаннъ Грозный посътилъ Вассіана въ его заточеніи. Во время бесъды съ нимъ царь задалъ Вассіану вопросъ о томъ, какимъ образомъ онъ могъ бы хорощо царствовать и держать въ покорности вельможъ и бояръ? Вассіанъ на это отвъчалъ: «аще хощеши самодержцемъ быти, не держи себъ совътника ни единаго мудръйшаго себя, понеже самъ еси всъхъ лучше; тако будещи твердъ на царствъ и все имъти будещи въ рукахъ своихъ. Аще будещи имъти мудръйшихъ близу себя, по нуждъ будени послушенъ имъ». Царю понравился отвътъ Вассіана и онъ поцъловальего въ руку. Однако крайній взглядъ Вассіана Топоркова и его школы на положевіе представителя государства вызвалъ сильное осуждение современниковъ, изъ коихъ нъкоторые называли за то Вассіана предукавымъ епископомъ 4.

Высказанный Вассіаномъ Топорковымъ взглядъ на государственную власть до извъстной степени оправдывался въ современной русской іерархіи на дълъ. Въ русской церковной іерархіи XVI въка на взаимно-отношеніе церковной и гражданской властей установился

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хрущевъ. Изслъдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина стр. VII. Древняя и новая Россія 1875 г. № 3, статья: князь инокъ Вассіанъ Патрикъ́евъ

<sup>•</sup> Сказанія Курбскаго изд. 2. С.-ПБ. 1842 г. 155—219, 222 - 227.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Карамзинъ т. VIII, изд. 1817 года 243, прим. 389. Строевъ: Списки ісрарховъ, 1030. Сказанія Курбскаго, примъч. 61.

⁴ Сказанія Курб. прим. 61, 332—333.

даже такой взглядъ, на основании котораго современные ісрархи говорили. «не подобаетъ глаголати предъ цари, ниже обличати о различныхъ законопреступленныхъ дълахъ ихъ, неудобостернима ярость ихъ человъческому естеству, но и церкви смущеніе» 1.

Ц'вльною личностію противника установивнагося на Руси абсолютизма является князь А. Курбскій. Главными пособниками при установленіи монархической неограниченной власти государя онъ считаетъ именно іосифлянъ, и потому со всею силою вооружается противъ нихъ, называя ихъ лукавою четою 2, и др. нелестными названіями.

Несмотря на преобладающее въ русской ісрархіи число лицъ вышедшихъ изъ волоколамской школы, однако выпадали моменты, когда въ средъ самой церкви, въ виду ел высщихъ представителей, выступали личности, которыя открыто заявляли свое негодованіе на постриженниковъ Госифова монастыря. Съ этой стороны весьма замвчательна челобитная Леонида, епископа Рязанскаго, къ царю Өеодору Іоановичу отъ 1584-1585 г. о томъ, что архіенископъ Ростовскій Евоимій не даль ему при стол'в царскомь всть съ собою изъ одного блюда, и всячески позориль его, и что онъ Іосифовскихъ постриженниковъ называль не іосифлянами, а жидовлянами. Леонидь перечислиль въ своей челобитной всъхъ јосифовскихъ постриженниковъ, занимавшихъ епископскія кабедры, число которыхъ восходить до інестнадцати человікъ, исключая самого Леопида и въ ел заключение прибавлялъ, что при отцъ Оеодора Іоанновича Іоаннъ Васильевичь (IV) укоризны никакой не было тъмъ поименованнымъ выше епископамъ» 3.

Вызываеть на серьезныя размышленія слідующая, замічаемая вы судьбів волоколамских подвижниковть, черта. Много видныхъ архипаєтырей вышло изъ Волоколамскаго монастыря, многіе изъ нихъ долгое время играли очень видную роль и въ церковной въ государственной жизни, но большая часть ихъ не доживала до конца жизни на своихъ высокихъ ностахъ, а падала съ своихъ мість. Изъ семнадцати человість іосифлянъ, зинимавшихъ разныя

<sup>1</sup> Курбскій, сказанія, 2 изд. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сказанія кн. Курбскаго, 2 йзд. 42, 122.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукопись Москов. дух. Акад. №  $^{484}/_{584}$  Вол. XVI в. въ 4 д. л. 74—75, Акты истор. т. I, № 216, 410—411.

епископскія кафедры въ періодъ времени отъ 1506 и до 1589 года (года учрежденія патріаршества) пали девять, именно: Даніилъ, Вассіань Топорковь, еп. Коломенскій, Феодосій, архіеп. Новгородскій, Савва и Нифонтъ Крутицкіе, Гурій (Заболоцкій), еп. Смоленскій, Леопидъ еп. Рязанскій, Лаврентій и Іеремія Казанскіе. Замівчательніве всего при этомъ то, что изъ девяти, оставившихъ подъ вліяніемъ разныхъ обстоятельствъ свои кафедры, епископовъ іосифлянъ шесть человікъ пашли себі пріютъ въ томъже самомъ Волоколамскомъ монастырі и тамъ закончили послідніе годы своей жизни. Въ Волоколамскомъ монастырі умерли и тамъ погребены: Даніилъ митрополить, Феодосій Новгородскій, Іеремія и Лаврентій Казанскіе, Савва и Нифонтъ Крутицкіе і.

И какъ строго религіозно церковное направленіе, направленіе Іосифа Волоцкаго, поддержанное и развитое Даніиломъ, ръзко выдълилось съ теченіемъ времени въ средъ самой церковной жизни. Воззръція Іосифа сдълались достояціемъ той массы книжниковъ, которая полтора въка спустя послъ него воспротивилась нововведеніямъ Никона <sup>2</sup>.

Общій духъ и характеръ направленія Іосифа Волоцкаго хорошо поняла геніальная личность патріарха Никона. Направленіе Іосифа, разсматриваемое по своимъ строго-церковнымъ воззрѣніямъ, и воззрѣніямъ политическимъ шло въ совершенный разрѣзъ реформаторской дъятельности и взглядамъ на значеніе государства и церкви самого патріарха Никона. Потому самому Никонъ строгокритически отнесся къ личности преп. Іосифа, и несмотря на то, что Іосифъ былъ канонизованъ еще при патріахѣ Іовѣ 3 онъ не признавалъ его святымъ 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Выпись о началь Іоспфова монастыря въ рукоп. Моск. д. акад. № <sup>481</sup>/<sub>564</sub> л. 73—74. Обиходникъ Волоколамскаго монастыря сост. Евфиміемъ Турковымъ въ рукоп. Моск. д. акад. <sup>236</sup>/<sub>681</sub> л. 38—41. 71—72. Опись церковнаго имущества Іосифова монастыря отъ 1590—1591 г. въ рукописи Волоколамскаго монастыря. хранящейся въ монастырской ризницѣ <sup>\*61</sup>/<sub>688</sub> л. 47. Свѣдѣнія, находящіяся у Стровева въ его «спискѣ Іерарховъ и настоятелей русской церкви, и относящіяся доперечисленныхъ выше лицъ, по большей частя ошибочныя в невѣрныя. Списокъ 1ерарховъ и настоятелей. 1034—1035. 414—415. 589—590. 288. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хрупцевъ, изсатдованіе о сочиненіяхъ Іоси на Волоцкаго, введеніе VII.

 $<sup>^{3}</sup>$  Опись книгъ Іоспфова монастыря. Чтенія въ обществ, истор, и древи, 1847 г. No 7.

<sup>4</sup> Въ житіп раскольническаго инока Корнилія, современника патр. Никона,

Изъ всей административной дѣятельности м. Даніпла замѣчательнѣе всего то, что онъ административными мѣрами сдавилъ въ лицѣ Вассіана Косого критическое направленіе. Съ паденіемъ въ 1531 году Вассіана критическое направленіе потеряло навсегда право открытаго, законнаго существованія въ обществѣ и въ церкви. Съ этого времени направленіе критицизма объявлено вреднымъ и даже еретическимъ; и если оно и теперь держалось, то болѣе тайно и въ отдаленныхъ мѣстахъ.

Въ незаслуженномъ осуждении прекраснаго по своей идеъ критическаго направленія виновата ересь жидовствующихъ. Направленіе критиціонное, развиваясь на русской почвѣ, столкнулось и вошло въ извѣстную комбинацію съ ересью жидовствующихъ и въ ней нашло не мало общаго съ собою. Нѣкокоторое взаимо-отно-шеніе между еретичествомъ и критическимъ направленіемъ, можно сказать, имѣло опредѣляющее и въ то же время трагическое значеніе для послѣдняго. Въ глазахъ людей консервативнаго направленія люди реформы стали казаться настоящими еретиками и консерваторы мало отличали истинныхъ еретиковъ отъ достойныхъ уваженія людей либеральнаго, но вполнѣ православнаго направленія. Вольная и невольная связь свободнаго критическаго направленія съ еретичествомъ погубила и самое направленіе разумнаго критицизма, который со времени м. Даніила сталъ юридически разсматриваться какъ ересь.

Митрополитъ Даніилъ сдавилъ направленіе критицизма, но далеко не уничтожилъ его. Заволжье, Нилова пустынь воспитала въ своихъ нѣдрахъ не мало дѣятелей, выступившихъ въ XVI в. Но судьба ихъ была одинаково несчастна.

Самымъ прямымъ непосредственнымъ продолжателемъ Нила Сорскаго, послъ Вассіана Косого, былъ инокъ Артемій. Начавілій

написанномъ со словъ самаго Корпили ученикомъ его Пахоміемъ, говорится о Никонѣ, что онъ «преподобнаго отца Іосифа Волоколамскаго здословиль зѣло и поносилъ, ябедникомъ называлъ такова богослувца, и не покланялся образу его святому; о семъ глаголаща ученицы его—Никоновы». Рукопись Императорской Публичной библіотеки Q. І. № 401, л. 179. Слова Пахомія можно пазывать преуведиченными, но въ основѣ ихъ находится доля истипы. Такъ позволяетъ думать синодикъ, писанный патріархомъ Никономъ, гдѣ перечислены всѣ святые русской перкви, отъ самаго пачала ея существованія, по среди святыхъ не упомянутъ преподобный Іосифъ Волоцкій. Рукопись Воскресенскаго, Новый Іерусалимъ именуемаго, монастыря, № 27, по каталогу Амфилохія.

свои подвиги въ Ниловой пустынѣ, онъ скоро такъ прославился своею благочестивою жизнію и просвъщеніемъ, что Іоаннъ IV противъ собственной его воли вызвалъ его съ Бѣлоозера и сдѣлалъ игуменомъ Троицкаго Сергіева монастыря (1551—1552). ¹) Но строгому пустыннику не понравилась жизнь въ богатомъ Троицкомъ монастырѣ, иноки котораго отличались и корыстолюбіемъ и своеволіемъ, и Артемій скоро оставилъ игуменство и снова удалился въ Бѣлоозерскія пустыни ². Въ теченіе своего кратковременнаго игуменства Артемій успѣлъ оказать важную услугу собрату по направленію, Максиму Греку, выхлопотавъ для него право перехода изъ Твсри въ Тронцкій Сергіевъ монастырь ³.

Артемій быль человѣкомъ строго-православнымъ, но тѣмъ не менѣе въ 1554 тоду онъ осуждается на соборѣ, какъ еретикъ. Межлу тѣмъ все еретичество Артемія состояло въ томъ, что онъ строго проводилъ воззрѣнія преп. Нила Сорскаго на религію и всѣ явленія современной жизни.

Такъ Артемій со всею ясностію формулируєть принципъ критическаго отношенія къ церковнымъ памятникамъ и здѣсь часто буквально повторяєть слова Нила Сорскаго. Среди самыхъ авторитетныхъ церковныхъ писаній Артемій различаєть по степени важности и обязательности «кая заповъда Божія, кое отеческое преданіе и кое человъческій обычай». Онъ заявляєть, что мы «не просто, не яко прилучися, святыхъ преданія и словеса ученія ихъ пріимуємъ, но яко єз истину Духа Святаго законы» и проповѣдуєть ничему не вѣрить кромѣ свидѣтельства богодухновенныхъ писаній '. Съ точки зрѣнія своего направленія Артемій относился критически и къ «Просвѣтителю» Іосифа волоцкаго и находиль въ немъ недостатки. Онъ разсматривалъ «Просвѣтитель» не какъ свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Горскій. Историч. описаніе Троицк. Сергісвой Лавры. Чтенія въ общ. истор. и древ. 1878, кн. IV. Окт.—Дек. 76—77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Курбскій. Сказанія, 132—134.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Описаніе рукоп. Синод. библ. отд. II, кн. 2, 578—581. О дальнъйшей судьбъ Максима Грека см. Макарія, Истор. Русской церкви т. VI, 275—288.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Русская историческая библіотека, изд. Археограф. коммиссій т. ІV. СПБ. 1878 г. посланія старца Артемія 1212. Снес. препод. Нилъ Сорскій, первооснователь скитскаго житія въ Россіи СПБ. 1864 г. Посланія 175. Посланія Артемія стр. 1268, 1230, 1331, 1387, 1394, 1398, 1402, 1407, 1383, 1384, 1403, 1207, Снес. прец. Нилъ Сорскії. Посланія 175, 179—180, 179 и др.

тоотеческое общепризнанное твореніе (преп. Іосифъ тогда еще не былъ канопизованъ), а какъ произведеніе частнаго лица, слѣдоват. и погрѣшимое 1.

И въ нравственныхъ воззрѣніяхъ Артемій тождественъ съ преп. Ниломъ. Артемій ратовалъ противъ излишней приверженности къ обрядамъ. Онъ въ нравственныхъ воззрѣніяхъ исходилъ изъ духа евангельскаго ученія и требовалъ примѣненія евангельскаго ученія къ жизни. Онъ вездѣ преслѣдовалъ духовно-правственныя цѣли: «письмя бо умерщвляетъ, а духъ живитъ», поэтому онъ постоянно настаивалъ на томъ, чтобы дъломъ исполнить заповѣди, а не на словахъ и въ обрядахъ. На соблюденіе заповѣдей Божіихъ Артемій смотрѣлъ какъ на истинное церкви Христовой украшеніе, безъ котораго ни постъни молитвы, ни бдѣнія не принесутъ никакой правственной пользы человѣку <sup>2</sup>. На этомъ основаніи онъ послѣдовательно отвергалъ дѣйствительность заупокойныхъ молитвъ, если только человѣкъ самъ вель безнравственную жизнь <sup>3</sup> и пр.

Частныя правственныя воззрѣнія Артемія точно также повторяютъ воззрѣнія Нила Сорскаго. Артемій проводиль совершенно одинаковый съ нимъ взглядъ на монашество. Артемій, вѣрный духу своего учителя Нила, отрицательно смотрѣлъ на вотчинныя права монастырей отвергалъ законность казни и преслѣдованія еретиковъ 4.

Критицизмъ Артемія проявлялся въ предълахъ писколько не противныхъ православію. Онъ не утверждалъ того, что должно руководствоваться одними только евангеліемъ и апостоломъ, какъ въ томъ несправедливо обвинялъ судивній его соборъ 5, онъ этимъ указывалъ съ точки зрѣнія своего критицизма только на преимущественное и предпочтительное и освящающее значеніе евангелія и апостола въ ряду произведеній святоотеческой и другаго рода лигературы. Что это именно было такъ, въ подтвержденіе этого достаточно указать на то, что Артемій въ своихъ посланіяхъ защища-

¹ A. A. Э. т. I. № 239, 251.

Посланія Артемія 1218, 1217, 1398, 1399.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> А. А. Э. т. I. № 239. 252.

<sup>4</sup> Посланія Артемія 1223—1225, 1236—1237, 1259—1260, 1440. Св. преп. отн. нашего Нила Сорскаго предавіє ученикамъ СПБ. 1852, 59—60.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Посланія 1213—1215, 1396, 1397, А. А. Э. т. І. № 239, 250—253.

етъ всѣ установленія и обряды православной церкви: иконопочитаніе, монашество, посты, церковное преданіе и др.

Артемій сослань быль на заточеніе въ Соловецкій монастырь, откуда онъ бѣжаль въ Литву (въ Луцкъ), гдѣ и дѣйствоваль съ успѣхомъ для охраненія православія въ его борьбѣ съ латинствомъ <sup>1</sup>.

Дѣло Артемія прекрасно характеризуетъ свое время. Оно показываетъ, какіе быстрые шаги дѣлалъ у насъ односторонній религіозный консерватизмъ, боявшійся всякой новой, хотя бы то и самой здравой, мысли. Тѣ идеи, которыя позволялъ раньше проповѣдывать открыто пр. Нилъ Сорскій и заслужилъ тѣмъ уваженіе всякого современнаго общества, тѣ же самыя идеи спустя полвѣка осуждаются какъ ересь.

Не оцѣпенный по достоинству въ своемъ отечествѣ Артемій нашелъ болѣе справедливое отношеніе къ себѣ въ своемъ добровольномъ изгнаніи въ Литвѣ. Захарія Копыстенскій въ своей Полинодіи, перечисляя учителей церкви восточной, указываетъ и па преподобнаго Артемія инока, который, «споспѣшествующу ему Господу, въ Литвѣ отъ ереси аріанской и лютеранской многихъ отвергнулъ, и чрезъ него Богъ справилъжеся весь народъ русскій въ Литвѣ въ ереси тыи не перевернулъ 2.

Въ Заволжь около Артемія группировался особый кружокъ людей, непосредственно примыкавшихъ къ ученикамъ Нила Сорскаго и сосредоточивавшихся въ его пустын В. Это были: Порфирій, Феодоритъ Кольскій, просвітитель Лопарей, и Іоасафъ Білобаевъ. Къ этому же кружку примыкаль и Семенъ Башкинъ, который, собственно говоря, и погубилъ все общество. Башкинъ, человікъ неособенно книжный, но съ любовію къ знанію, вращаясь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Курбскій. Сказанія 133—136, 256—259. Горскій. Истор. описаніе Трощцкой Лавры. Чтенія въ общ. истор. и древ. 1878 г. кн. IV. 76—77 г. прим'ёч.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Русская истор. библіот. изданн. арх. ком. томъ IV. Полинодія, 913. Православіе Артемія защищаютъ слѣдующіе русскіе ученые: (Опытъ изслѣдованія о кульптурномъ значеніи Вивантіи: 447—449. Русскіе общественные дѣятели XVI в). Кіевк. Унив. 1866 г. Павловъ (Истор. очеркъ секул. церков, земель въ Россіи 111—112). Хлѣбииковъ. (О вліяніи общества на организацію государства въ царской періодъ русск. исторіи СПБ. 1869 г. 155—156). Костомаровъ (Историческія монографія и ислѣдованія т. І, Є-ПБ. 1863 г. Велико-русскіе религіозные вольнодумцы 431—476). Горскій. (Чтеніе въ общ. ист. и древ. 1868 г. кн. IV. Истор. обозр. Троицкой Лавры 76—77). Єм. также Вологодскія епарх. вѣдомости 1868 г. № 15 въ Прибавленіяхъ.

нъкоторое время въ обществъ заволжской братіи усвоилъ себъ нѣкоторыя ея идеи. Человѣкъ не особенно богатаго образованія онъ прежде всего остановился на нравственныхъ воззръніяхъ за волжиевь, какъ болье бливкихъ къ пониманию и болье конкретныхъ. Онъ настаивалъ, такъже какъ, и другіе заволжцы, на согласіи нравственной двятельности человька съ духомъ евангельскаго ученія и идеаломъ всякаго истинно върующаго человъка--- І. Христомъ, и прежде другихъ указывалъ на духовенство какъ такое, которое должно было служить примфромъ для общества въ исполнени на дълъ всёхъ предписаній Евангелія. Самъ Башкинъ быль истиннымъ христіаниномъ и въ своей нравственной д'вятельности старался осуществлять на дълъ иден заволжцевъ. Протестъ Вассіана Косого и Максима Грека противъ жалкаго положенія рабовъ, который выражался у нихъ въ видъ обличеній, у Башкина нашелъ примъненіе къ жизни въ томъ, что онъ далъ полную свободу всёмъ своимъ рабамъ, справедливо находя существование рабства противнымъ евангельскому учению. Нравственныя возэрвнія Бакшина, сформировавшіяся подъ вліяніемъ заволжцевъ, были причиною и служили объяснениемъ того, что заволжскіе старцы «не худили здобы его, а утверждади его въ томъ» 1.

Любовь къ пытливости, къ изслѣдованіямъ, плодъ вліянія на него заволжцевъ, мучила Башкина и онъ старался провѣрить свои нравственныя воззрѣнія на свящ. писаніи. Не обладая большими знаніями, онъ при изученіи св. писанія, путался въ противорѣчияхъ и обратился за разъясненіями ихъ къ придворному священнику Симеону. Это обстоятельство и погубило Башкина <sup>2</sup>.

Невозможно вполнѣ довѣрять офиціальнымъ документамъ— суднымъ спискамъ, по которымъ судился Башкинъ, какъ это ясно видно изъ несправедливаго осужденія Артемія 3. На соборѣ противъ Башкина взводилось не мало такихъ обвиненій, которыя противорѣчили показаніямъ самыхъ авторитетныхъ свидѣтелей.

Отличіе Башкина отъ Артемія можно видіть только въ одномъ пункть. Жизнь Башкина въ Москвъ сділала его доступнымъ зацадному вліянію, именно вліянію лютеранства ', подъ вліяніемъ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Никонов. льтоп. VII, 204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Жалобинца Симеона. Чтенія въ общ. истор. и древ. 1847 № 3. отд. 11. Московскіе соборы на еретиковъ XVI в. 22—23. А. А. Э. т. I, № 238.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> А. А. Э. т. I, № 239. А. И. т. I, № 161.

<sup>4</sup> Никонов. летоп. ч. VII, 204.

раго въ связи съ критическимъ направленіемъ Бълоозерья у него составился свободный взглядъ на церковные письменные авторитеты. Мысль Вассіана Косого о неисправномъ состояніи церковныхъ книгъ въ Россіи и окорыстныхъ цёляхъ, коими руководились многіе переписчики монахи, внося въ книги выгодныя для себя сужденія, поддержанная вліяніемъ западнаго либерализма, у Башкина расширяется, и онъ уже даетъ ей крайнюю формулировку, утверждая, что и вселенскіе соборы писали свои опредъленія по гордости и чяко все себя для писали, чтобы имъ всимъ владити и царскимъ и святительскимъ» і. Но такъ какъ это свідініе находится въ судномъ спискъ, которому вполнъ довърять невозможно, то еще трудно сказать, въ какой мъръ выражался либерализиъ Башкина въ отношения къ постановлениямъ вселенскихъ ровъ. Но во всъхъ другихъ пунктахъ Башкинъ повторялъ только Артемія и быль такъ же вполнѣ православенъ, какъ и первый. Въ немъ только была сильная «жажда истины, потребность въры и братской любви» 2.

Обращенія Семена Башкина къ священнику Симеону сопровождались трагическимъ значеніемъ какъ для него самого, такъ и для всего его кружка. О разныхъ вопросахъ, съ которыми обращался Башкинъ къ Симеону, и на которые послѣдній часто не могъ давать никакихъ объясненій, передано было священнику Сильвестру, приближенному Іоанна IV. Какъ Симеону такъ и Сильвестру вопросы и разсужденія Башкина показались «недоумѣнными» и даже подозрительными. Дѣло передано было великому князю, который велѣлъ арестовать Башкина и быть собору для изслѣдованія его ученія. Вмѣстѣ съ Башкинымъ схвачено было много его единомышленниковъ—особенно заволжокихъ старцевъ. 3, Тутъ превлечены были къ соборному суду Артемій, какъ совѣтный съ Башкинымъ, Өеодоритъ и Іоасафъ—какъ друзья Артемія. Даже Максимъ Грекъ и тотъ попалъ въ подозрѣніе, какъ находившійся въ блиэкой связи съ Артеміемъ. Всемогущій въ другихъ случаяхъ Сильвестръ и тотъ

¹ А. И. т. I, № 161, 297. А. А. Э. т. I, № 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аксаковъ. Полное собраніе сочиненій т. І, сочиненія историческія М. 1861. 159. Иконниковъ. Опытъ изслідованія о культур. знач. Византіи. 444—447. Русскіе обществ. діятели XVI в. Костомаровъ: Историческія монографіи т. І, Великорусскіе религіозные вольнодумцы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Чтепія въ общ. истор. и древ. 1847 г., № ІІІ, отд. ІІ. Московскіе соборы на еретиковъ XVI в. Никонов. лът. VII, 207. А. И. т. І, № 161.

навелъ на себя подозрѣніе своимъ хорошимъ отзывомъ объ Артеміи <sup>1</sup>.

Въ 1553-1554 г. составился общирный соборъ на еретиковъ. Большинство членовъ собора, проникнутые идеями Іосифа Волоцкаго, строго судили о подвергнутыхъ суду лицахъ. снова быль поднять вопрось о преследованіяхь еретиковь и опъ рвшенъ быль въ духв Госифа. На соборв принесена была самая книга Просвътитель Іосифа, которую всь называли свътиломъ православія. Присутствовавшій на собор'в Кассіанъ, еп. Рязанскій, молчаливый свидьтель дьяній Стоглаваго собора, не выдержаль теперь, когда въ числъ подсудимыхъ лицъ увидълъ своего учителя и сподвижника по пустынъ Іоасафа Бълобаева, и сталъ защищать всёхъ подсудимыхъ бёлозерцевъ и критически разбирать «Просвътитель», доказывая, что въ немъ подобраны не вездъ върныя свидътельства. Но единоличное заступничество Кассіана прошло безследно; онъ даже подвергся небесной каре, последствиемъ которой было отречение его отъ канедры. Соборъ осудилъ Артемія, Башкина, Өеодорита и др. какъ опасныхъ еретиковъ и разосладъ ихъ по разнымъ монастырямъ.

Соборъ 1553—1554 года, служащій новою открытою вспышкою борьбы двухъ направленій русской мысли, предсгавляеть одно изъ замѣчательныхъ явленій въ исторіи развитія послѣднихъ. На немъ противуположность взглядовъ того и другого выразилась въ такихъ же рѣзкихъ, если только не болѣе, чертахъ какъ это было на соборѣ 1531 года подъ предсѣдательствомъ м. Даніила. Разность состояла въ томъ, что предъ соборомъ 1553—1554 г. находился цѣлый кружокъ заволжскихъ старцевъ, тогда какъ предъ соборомъ Даніила подсудимыхъ было только двое. Исходъ собора 1553 года также былъ несчастенъ для заволжской братіи и послѣ него направленіе Нила Сорскаго замѣтно сходитъ съ исторической сцены.

Соборъ 1553 года замѣчателенъ и для характеристики консервативнаго направленія. Отцы собора, строгіе ревнители всего стараго строя, своимъ осужденіемъ неповинныхъ заволжцевъ яспо дали понять всѣмъ, что современная церковная іерархія тотова

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Курбскій, Сказанія 127—142. Акты А. Э. т. І, № 238 и ,39. А. истор. т. І, № 161. Московскіе соборы на еретиковъ XVI в. Чтенія въ общ. истор. и др. 1847, № 3, отд. ІІ.

отнести къ разряду еретиковъ всякаго, кто вздумаетъ разсуждать о религіозныхъ предметахъ съ точки зрѣнія чего-либо болѣе новаго и живаго.

А по дѣлу Висковатаго, который осмѣлился разсуждать и публично высказывать свои мнѣнія по поводу написанія нѣкоторыхъ иконъ въ церквахъ по повымъ образцамъ, соборъ 1553—1554 года высказалъ даже мысль, запрещавтую мірянамъ всякія разсужденія о вѣрѣ, какъ несвойственныя ихъ положенію въ церкви <sup>1</sup>. Такимъ образомъ систематически преслѣдовалось всякое уклоненіе мысли отъ установившихся порядковъ и понятій, какъ появленіе «проклятаго» мнѣнія.

Однимъ изъ выдающихся представителей церковнаго консерватизма въ половинъ XVI в. былъ митрополитъ Макарій, для котораго такія незначительныя отступленія отъ издавна установившейся нормы, какъ пъніе аллилуія по дважды, вмъсто тречъ разъ значило пъть «только на гръхъ себъ и на осужденіе» <sup>2</sup>.

Но въ лицѣ продолжателей Нила Сорскаго на Бѣлоозерѣ церковная іерархія убила, и то далеко не совсѣмъ, только одну особою струю въ общемъ умственномъ броженіи Заволжья. Въ XVI вѣкѣ здѣсь развилось самое сильное и разнообразное броженіе умовъ; направленія, прежде отчетливо обозначавшіяся и отличавшіяся одно отъ другаго, теперь перемѣшались, перекрестились и такимъ образомъ образовался настоящій умственный хаосъ, въ которомъ можно отмѣтить и оттѣнить только самые основные элементы:

- 1. Не убитое окончательно критическое направленіе Нила Сорскаго, которое даже въ лицѣ напр. Башкина, стало переходить границы умѣренности.
- 2. Ересь жидовствующихъ въ ея чистомъ видъ продолжавтая прозябать и создавшая на своей почвъ новыя, особыя секты.
- 3. Выродившееся на почв в ереси жидовствующих в направление чистаго раціонализма, элементов котораго заключалось такъ много въ жидовствъ, причемъ сами собою выдълились и стушевались специфическія особенности жидовства, какъ элемента случайнаго.

<sup>&#</sup>x27; А. А. Э. т. I, № 238, 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Указъ м. Макарія о сугубомъ «аллилуія» въ его великихъ минеяхъ четьихъ за м. Августъ, Щановъ, Русскій расколъ старообрядства, 29.

4. Наконецъ проникшее въ Россію вліяніе запада, которое само шло въ разныхъ видахъ—въ формѣ католичества, лютеранства и въ другихъ фракціяхъ западнаго реформатства.

Благодаря всёмъ этимъ разнымъ условіямъ въ отрицательномъ направленіи русскаго общества произошло сильное смёшеніе и разнообразіе мнёній, воззрёній, общею чертою котораго былъ крайній раціонализмъ.

И дъйствительно на Бълоозеръ около половины XVI въка встръчаются и «отроды ересей Люторскихъ 1,» и такіе изъ либеральныхъ иноковъ Кириллова монастыря, которые утверждали, что апостольскія посланія писали старцы или пресвитеры церковные, а не сами апостолы и называются апостольскими только «чести ради» 2.

Но самымъ рельефнымъ цѣльнымъ отображеніемъ раціоналистическаго броженія на Бѣло-озерѣ является ересь Өеодосія Косого, который былъ постриженикъ Кириллова монастыря.

Въ ереси Косого можно подмѣчать разные элементы, соотвѣтствующіе условіямъ, вызвавшимъ общее броженіе умовъ. Въ догматическо-теоретическомъ ученіи Косаго, напр. въ отверженіи имъ божественности Іисуса Христа, въ отрицаніи воплощенія и искупленія, почитанія иконъ, въ ученіи о поклоненіи единому Богу и пр. повторяются ни болѣе ни менѣе, какъ положенія ереси жидовствующихъ.

Ученіе Косого есть выраженіе крайняго раціонализма, усилившагося подъ вліянісмъ западнаго протестантскаго движенія. Онъ проводиль мысль, что истинныя книги суть только священное писаніе ветхаго завѣта. Онъ не отрицалъ каноническаго достоинства и всѣхъ новозавѣтныхъ каноническихъ книгъ, исключая посланія ап. Павла къ Евреямъ, подлинность котораго онъ отвергалъ по примѣру западныхъ протестантовъ лютеранъ.

Взглядъ на источники въроученія Косой примъниль и къ практикъ. Опъ отрицаль всякое уваженіе къ богослужебнымъ и аске-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Курбскій, изд. 2. 133—134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Востоковъ. Описаніе Румянц. Музея, 243—244. Рукоп. библ. купца Хлу-дова № 60, д. 29—30.

тическаго и молитвеннаго содержанія книгамъ, равцымъ образомъ не признавалъ каноническаго достоинства правилъ соборныхъ и называлъ ихъ простыми человъческими преданіями, такъ какъ они написаны были только епископами <sup>4</sup>. Такъ широко понимаемый критическій принцип: привелъ его къ отрицанію почти всей религіозной вившности, особенно монашества, которое онъ называлъ человъческимъ преданіемъ.

Но въ ученіи Косого можно находить воззрѣнія, выработавшіяся на почвѣ истиннаго православнаго критицизма. Постоянныя ссылки Косого на евангеліе и апостоль какъ на единственный источникъ вѣроученія <sup>2</sup>, и имѣютъ своимъ первоисточникомъ мысль иреп. Нила Сорскаго, съ особенною полнотою развитую Вассіаномъ Косымъ о преимущественномъ и опредѣляющемъ значеніи евангелія и апостола по отношенію къ другимъ церковнымъ памятникамъ. По этому до нѣкоторой степени правъ Невоструевъ, который говоритъ, что мысль Вассіана о предпочтительномъ отношеніи къ евангелію и апостолу вела къ лютеранству <sup>3</sup>, или вѣрнѣе къ русскому протестантству.

Косой и его последователи вполне въ духе заволжцевъ отрицаютъ право преследованій и казни еретиковъ, равнымъ образомъ высказываются противъ права монастырей на владеніе вотчинами и крестьянами. При этомъ замечательне всего то, что еретики, последователи Косого, въ оправданіе своего отрицательнаго взгляда на вотчинныя права монастырей ссылались на слова Максима Грека, который «зёло понужаетъ инокамъ хранити заповёдь нестяжанія, о чемъ также добрё писа князь Вассіанъ-инокъ» 4.

Соборъ 1553—1554 года, разсматривавшій дёло Артемія и другихъ заволжскихъ старцевъ православной фракціи привлекъ къ суду и еретика Косого и нёкоторыхъ его послёдователей <sup>5</sup>. Заміз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зиновій Отенскій. Истины показаніе. 209, 217. 358. 413, 208, 213, 43—45. 353—354, 525, 859, 873.

² Зиповій, 37. 41—42; 888, 873, 923, 199.

э Разсмотръніе книги Хрущева, изслъдованіе о сочинен. Іосифа Санина 59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Зиновій. 879. 883. 875—876, 890. 923, 908, 913—914,

<sup>5</sup> Зиновій, 879. А. А. Э. т. І, № 289. 353.

чательно, соборъ не различалъ еретической фракціи заволжцевъ отъ православной и относился къ нимъ безразлично съ одинаковымъ недовъріемъ. Соборъ 1554 г. разослалъ осужденныхъ но монастырямъ.

Все вообще отрицательное критическое направленіе, волновавшее долгое время русскіе умы, не уничтожилось соборными приговорами. Оно оставило посл'є себя глубокіе сл'єды.

Ересь жидовствующих в не уничтожилась и продолжала прозябать подъ видомъ разныхъ сектъ, напр. секты субботниковъ, въ которой еще Димитрій Ростовскій вид'влъ продолженіе ереси жидовствующихъ <sup>1</sup>.

Крайній раціонализмъ ереси Косаго, — результать развитія обоихъ направленій и ереси жидовствующихъ и православнаго критицизма въ связи съ реформаціоннымъ движеніемъ запада, послужилъ основаніемъ и почвою для образованія раціоналистическихъ сектъ молоканъ, духоборцевъ и др.

На почвъ анти-іерархическаго движенія стригольниковъ, потомъ жидовствующихъ и Косого въ XVII в. развивались по новгородской области церковно-демократическія секты безпоповщины <sup>2</sup>.

И въ XVII въкъ мнънія съ отрицательнымъ характеромъ время отъ времени прорываются. Такъ князь Иванъ Хворостининъ, находившійся на службъ при дворъ, отрицалъ церковные обряды, въчную жизнь, и запрещалъ своимъ людямъ ходить въ церковь. 3.

Въ теченіе всего XVI и даже отчасти и XVII вв. Волоколамскій мопастырь продолжаль поддерживать свое консервативное направленіе и служиль мъстомъ ссылки какъ для нарушителей церковнаго порядка, такъ и для людей политически пеблагопадежныхъ.

Инокамъ Волоколамскаго монастыря (Герасиму Лепкову и Филовею Полеву) предъ пачаломъ соборомъ 1553 года поручался

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Розыскъ о брынской въръ, изд. 5. Москва. 1855 г. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Пр. Соб. 1863 г. ч. І. Зам'ьтки касательно устройства древней. Новгор іврархія, 291.

<sup>\*</sup> Соловьевъ т. 1X, изд. 2. Москва 1866. 460--462. 439.

надзоръ надъ Башкинымъ <sup>1</sup>. Послѣ соборнаго осужденія Башкинъ былъ сосланъ въ Волоколамскій монастырь <sup>2</sup>. Около 1590—1592 годовъ въ Волоколамскомъ монастырѣ находился «на смиреніи» нѣкто Васюкъ Курицынъ, можетъ быть одинъ изъ потомковъ извѣстнаго покровителя жидовствующихъ, Өеодора Курицына <sup>3</sup>. Въ Волоколамскій монастырь отправляемы были и плѣнники <sup>4</sup>.

Слава знаменитаго основателя монастыря, строгость монастырскаго устава и основанных на немъ порядковъ, выдержанность характера иноковъ монастыря, ихъ административныя способности, направленіе и духъ ихъ воззрѣній, ихъ многочисленность, паконецъ симпатіи къ монастырю великихъ князей сдѣлали въ своей совокупности то, что Волоколамскій, Іосифовъ, монастырь, не смотря на короткій періодъ своего существованія, занялъ въ іерархическомъ спискѣ монастырей очень видное мѣсто и затмилъ собою такіе даже монастыри, которые славились своею древностію 5.

<sup>4</sup> Никон, лът. VII, 204.

<sup>2</sup> Филаретъ Черниговскій. Истор. Р. церкви, отд. Ш. 821. прим'вч. 214, изд. 4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ рукописи Москов. дух. акад. № <sup>199</sup>/<sub>593</sub> Волок. л. сохранилась слѣдующая надпись: челъ ее (рукопись) по благословенію игумена Іоасафа, (1390—1392 г. Строевъ. Списки іерарховъ и настоятелей русской церкви, 182. Казанскій, Опись книгъ Іосифова монастыря, Чтен. въ общ. ист. и древн. 1847, № 7, отд. IV, 9) и старца Мисапла Бензина первый грѣшпикъ предъ Богомъ Васюкъ Курицынъ, присланъ въ св. монастырь къ великому чудотворцу Іосифу на смиреніе». Подобную надписть см. въ рукои. М. Д. А. № <sup>193</sup>/<sub>594</sub>. л. 1.

<sup>&#</sup>x27;Въ собраніи руконисей Импер. Пуб. библютеки сохранилась одна руконись, именно исалтирь, писанная 1567 года «рукою многогръшнаго раба Божія Ивана, полоняника Полоцкаго, въ заключеніи связаннаго на Волокѣ на Ламскомъ». Рукоп. Имп. Пуб. биб. отд. І, Q. № 91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Въ спискѣ енархій и архимандрій Русскихъ XVI вѣка Волоколамскій монастырь въ общемъ ряду русскихъ монастырей поставленъ подъ № 19 и выше такихъ монастырей какъ Псковскій Печерскій, Антоніевъ въ Новгородѣ, Отрочъ въ Твери, Даниловъ Переяславскій. Рукоп. Моск. дух. акад. № <sup>181</sup>/<sub>564</sub>. л. 84—85.

## отдълъ вторый.

Ко второму отдёлу обозрёнія сочиненій митрополита Даніила относятся тъ части изъ его произведеній, которыя характеризують его какъ проповедника нравственности вообще, безогносительно къ отдъльнымъ направленіямъ своего времени, и которыя представляютъ его нравственное міровоззрѣніе въ связи съ разсмотръніемъ недостатковъ и пороковъ, болье или менье общихъ его современникамъ. При логической непоследовательности и безпорядочности въ изложеніи какими чертами отличаются сочиненія Даніила, невозможно прямо выдёлить извёстное число его словъ и посланій, которыя бы по характеру своего содержанія въ цібломъ своемь видъ отвъчали назначенію отдъла. Самая существенная задача при изученій сочиненій - это то или другое міровоззрівніе автора; но преслъдуя ее невозможно при обозръніи сочиненій Даніила держаться того порядка, какой данъ имъ самимъ авторомъ. Это обстоятельсто вынуждаеть отказаться оть следованія распорядку мыслей, находящемуся въ словахъ и посланіяхъ Даніила, и заставляетъ въ выгодахъ чисто логическихъ избрать другой, болъе отвъчающій логическому построенію мыслей порядокъ. Въ настоящемъ отдъль будеть изложенъ въ возможной связи и посльдовательности кругъ нравственныхъ воззръній митрополита Даніила и во многихъ случаяхъ безотносительно къ тому, гдъ и изъ какихъ словъ или посланій взяты тѣ или другія данныя для характеристики правственныхъ взглядовъ митрополита.

Все нравственное міровоззрѣпіе м. Даніила, разсматриваемое какъ съ своей положительной, такъ и съ отрицательной стороны, находится въ связи съ господствоващими нравственными воззрѣніями и нравственнымъ состояпіемъ современнаго ему русска-

го общества. Поэтому для того, чтобы можно было уяснить и понять его нравственное міровоззрѣніе, необходимо историческое изученіе нравственнаго состоянія современнаго ему русскаго общества и господствовавшихъ въ немъ нравственныхъ воззрѣній, потому что оно само есть ни болѣе ни менѣе, какъ только продуктъ того и другаго.

## ГЛАВА І.

Характеръ и высота нравственныхъ воззрѣній того или другаго общества обусловливаются степенію состоянія и характеромъ просвъщенія. Древне-русское просвъщеніе имъло характеръ исключительно религіозный, подъ вліяніемъ коего умъ русскаго человъка виталъ попреимуществу въ области отвлеченныхъ матерій невидимаго духовнаго міра, спасенія, вічнаго блаженства п под. Вращаясь въ сферъ духовныхъ предметовъ религіи древнерусское просвъщение сравнительно мало давало человъку для его дъйствительной жизни и для его обыкновенныхъ земныхъ отправленій. Видимый міръ, земныя блага и жизнь человъка на земль затрогивались здёсь не сами по себе, по своей сущности, но глав. нымъ образомъ по отношенію къ другому, невидимому міру, именно настолько, насколько он являлись средствомъ для достиженія высшей духовной цёли в'бчнаго блаженства. Но такъ какъ въ дъйствительности видимый міръ и его блага не только иногда не служатъ средствомъ для достиженія спасенія, но несравненно чаще, наоборотъ, составляютъ одно изъ препятствій въ дъль духовнаго нравственнаго развитія человъка, то это обстоятельство даетъ серьезныя основанія къ тому, чтобы видимый міръ и жизнь человъка на землъ разсматривать болье съ отрицательной стороны, какъ нѣчто ненадежное и опасное для нравственной дѣятельности. Такимъ образомъ, выходя только изъ одного общаго направленія древне-русскаго просвіщенія, должно придти къ отрицательному, аскетическому взгляду на міръ и его блага. Если же мы обратимъ внимание на содержание письменныхъ памятниковъ, на которыхъ поддерживалось древне-русское просвіщеніе, то увидимъ, что въ немъ были господствующими аскетическія идеи, которыя витстт съ церковною письменностію занесены были на Русь изъ Византіи. Въ то время, когда Россія подчинилась

вліянію Византіи, господство религіозныхъ идей достигло въ ней своего апогея и монастыри стали давать направление обществу. При всеобщемъ упадкъ нравовъ, при политическомъ одряхленіи Византій, лучшіе представители византійскаго общества, отчанвшись въ возможности жить и дъйствовать въ міръ, среди общества правственно растленнаго, отрекались отъ этого міра, бъжали въ монастыри и тамъ посвящали себя на служение тому аскетическому идеалу, который быль по ихъ мивнію, почти единственнымъ средствомъ для правственнаго усовершенствованія и спасеція общества. Самымъ необходимымъ послъдствіемъ чрезмърнаго преобладанія аскетическихъ идей въ Византіи было то, что идеалъ христіанской добродетели выработался такой, который ставился вне общества, помимо обыкновенныхъ человъческихъ отношеній, воплощался въ монашествь, въ отръшенности отъ міра. Аскетизмъ быль существенною стихіею византійской письменности. Въ сочиненіях Беррема Сирина, Макарія Египетскаго, Іоанна Ліствичника, Исаака Сирина, Діадоха, Доробея, Максима Испов'вдника, Анастасія Синаита, Өеодора Студита, Өеодора Ефескаго, Филовея Синаита, Симеона Новаго Богослова, Марка Подвижника, Исихія и многихъ другихъ раскрывается со всею подробностію внутренняя духовная жизнь христіанина съ преобладаніемъ аскетическаго колорита. Вмъстъ съ христіанствомъ изъ Византіи переходить въ Россію и выработанная ею литература и здъсь путемъ переводовъ получаетъ широкое развитіе и примъненіе. Большая часть переводныхъ твореній, какія были въ ходу въ древней Руси, принадлежить къ аскетической литератур'в и болье всего тогда переводились творенія иноческія і. Не мало было исторических условій въ русской жизни, способствовавшихъ развитію въ ней аскетическихъ идей. Ко времени принятія христіанства Россія не выработала своей собственной народной литературы и потому въ ней византійская письменность немалое время замвняла собою пародную и чрезъ то сделалась какъ бы родственною ему. Литературные намятники, завъщанные Византіею, послужили для русскаго парода и литературными источниками и образцами. Подъ непосредственнымъ дыйствіемъ византійскихъ образцевъ возникла и развилась и собственная русская литература. Первыми проповедниками и проводниками христіанскаго просвещенія были митрополиты и епископы,

<sup>1</sup> Горскій и Невоструевь. Описапіе рукоп. Моск. Син. библ. ІІ, ин. 1, 5.

которые, будучи родомъ греки, естественно проводили въ жизнь русскихъ убъжденія, почерпнутыя и образовавшіяся у нихъ на почвъ изученія ими своей родной аскетической литературы. Подъ нравственно аскетическимъ руководствомъ митрополитовъ дъйствовали епископы и низшее духовенство и особенно монашество. Русское монашество сформировалось подъ непосредственнымъ вліяніемъ и по образцу греческаго и въ аскетическихъ произведеніяхъ греческихъ находило изображеніе своего высшаго идеала. Русскіе монастыри въ свою очередь сдівлались для Россіи первыми разсадниками просвъщенія. Пользуясь большимъ запасомъзнаній, почерпнутыхъ изъ греческой аскетической письменности, русскіе иноки и подвижники проводили ихъ въ жизнь общества и распространяли ихъ посредствомъ устныхъ бесъдъ и посланій. Состояніе просвіщенія также содійствовало развитію аскетических в идей. Будучи людьми мало образованными, не подготовленными и мало способными къ отвлеченному богословскому мышленію, требующему сравнительно высшей степени умственнаго развитія, древніе русскіе книжники болве всего вращались въ области нравственнаго ученія, какъ болье конкретнаго, а потому и болье доступнаго для ихъ ума, и не требовавшаго для своего усвоенія глубокаго систематическаго мышленія и главное обстоятельно раскрытаго и развитаго въ произведеніяхъ византійской письменности, которыми они и пользовались въ самой широкой степени, подвергая ихъ нъкоторой передълкъ и измъненіямъ. Однимъ изъ виъшнихъ условій развитія аскетизма была сама исторія русскаго народа, которая сложилась для него неблагопріятно и темъ дала нирокій просторъ аскетическимъ идеямъ. Постоянные набъги разныхъ кочевыхъ народовъ, двигавшихся изъ средней Азіи, смънившіеся тяжкими для народа междоусобіями князей удбльно-вічеваго періода, ужасы татарщины и продолжительнаго ига монголовъ, частыя моровыя повътрія, голода, опустошительные пожары и под. неопровержимою логикою фактовъ дъйствительно вселяли въ народъ аскетическій взглядъ на міръ, какъ на арену, полную волъ и скорбей и вообще какъ на ничтожество. Благодаря всемъ этимъ, вмъстъ взятымъ условіямъ, аскетическая идея сділалась господствующею и въ самостоятельной русской литератур в. Подъ вліяніемъ господствующихъ аскетическихъ воззрѣній въ древней Руси міръ и жизнь человъка на земль разсматривались болье съ отрацательной стороны и описывались пс преимуществу въ своихъ непривлекательныхъ сторонахъ. Самое понятіе міра обратилось въ синонимъ гръха, непостоянства и ничтожества <sup>1</sup>. Аскетизмъ, господствуя въ воззръніяхъ древне-русскаго человѣ ка, до нъкоторой степени прилагался и къ самой жизни русскаго общества древняго времени. Самая обыденная жизнъ древняго русскаго человъка слагалась по монастырскому образцу, даже великіе князья и цари окружали себя монастырскою обстановкою <sup>2</sup>.

Аскетическія творенія оказали большое вліяніе и на характерь литературной д'ятельности м. Даніила. Самая большая часть изъ нихъ встр'ячается въ его сочиненіяхъ. Многія слова и посланія, если только предметомъ ихъ служитъ нравственное ученіе, наполнены выписками изъ подвижническихъ произведеній. Даніилъ воспитался на аскетической литератур'я и сроднился съ аскетическимъ духомъ. Онъ даже собралъ для личнаго пользованія очень

<sup>1</sup> Самое слово міръ сопровождалось у русскихъ книжниковъ соотвѣтствующими этому вагляду эпитетами. Оно постоянно у русскихъ книжниковъ сопровождается названіями «погибельнаго», «суетнаго», «скоротлимаго», «скороминующато», «вмал'в являющагося, а вскор'в погибающаго» (Прав. Соб., 1859 г. часть I, Январь: слово св. отецъ какъ жити крестьянамъ, 128 - 146). «Вся въ мір'в вскор'в погибаетъ», говорится въ одномъ древне-русскомъ поученіп, «яко пракъ и пенелъ, яко цвътъ травный увядаетъ вся свъта сего прелестна и богатство и слава; уподобися слава міра сего и пламени огненному, иже подгнещенъ дровы и бысть высокъ, и потомъ придожися въ угліе, и потомъ въ непель, и паки развъеть вътръ и мъста не обрящется». «Овіи (отцы) дымомъ нарекоша житіе свое, овіи прахомъ жизнь свою, друзін же яко ничтоже сущу (Рук. Соф. библ. № 1457. л. 185: слово св. отецъ о славъміра сего). Строгость взгляда на жизнь человъка на земль доходила до послъдней крайности: «Блаженъ, восклицаетъ въ отчаніи одинъ строгій моралисть «иже еозненавидю житіе человіческое» (Рук. Кпр. библ. № 81/1158: словеса душеполезна св. отецъ избрана отъ многа мало. 48-70, 51). Аскетическимъ духомъ проникнуты поученія Серапіона, епископа Владимірскаго (ХШ в.) Прибавленія въ твореніямь св. отецъ, ч. І, М. 1843. Митрополитъ Кипріянъ въ посланіи къ Аванасію называеть міръ «блудницею» (Акты Ист. т. І, № 253, отъ 1390, 480-482). Митрополить Фотій все земное называетъ безнадежнымъ (Прав. Соб. 1860, П, 497). Въ XVI въкъ аскетическимъ направленіемъ отличаются сочиненія Максима Грека, см. ч. И. Въ аскетическомь духъ-пнокъ старецъ Волоколамскаго монастыря, Фотій. Рук. Им. Пуб. библ. ХУП, О № 70, л. 27. Посланіе Фотія въ старцу Александру.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Забілінъ, Домашній бытъ русскихъ царей въ XVI и XVII вв., т. I, М. 1872. изд. 2, 202—209. 313—320. Домашній бытъ русскихъ царицъ въ XVI и XVII вв. М. 1869. 296—300. 397. Костомаровъ. Очеркъ жизни и правовъ веникорусскаго народа въ XVI и XVII вв. С-ПБ. 1860. 139. Рупцинскій. Редигіозный бытъ русскихъ по свёдёніямъ иностранныхъ писателей XVI и XVII вв. Чтен. въ Общ. ист. и древн. 1871, кн. III, 90—92. 95.

значительное число памятниковъ аскетической литературы, которые и составили его замъчательный и до настоящаго времени сохранившійся сборникъ, носящій названіе «главника Даніиловскаго», и гдъ составителемъ сборника сгруппирована большая часть аскетическихъ твореній <sup>1</sup>.

Аскетическій характеръ церковной литературы оказалъ свое вліяніе на воззрѣнія м. Даніила. Какъ человѣкъ, весьма рано отдавшійся монашеству, онъ сочувствовалъ и увлекался строгою мералью аскетизма. Существуетъ спеціальное посланіе Даніила о томъ, «яко житіе сіе прелестное яко сонъ мимо грядетъ» <sup>2</sup>. Не въ одномъ только этомъ посланіи проводятся аскетическія тенденціи-Сочувствіе къ нимъ митрополита осязательно и во многихъ другихъ его словахъ и посланіяхъ. Онъ рѣдко пропускаетъ случаи, чтобы не упомянуть о суетѣ мірской и ничтожествѣ земнаго человѣческаго существованія, когда касается въ своихъ разсуженіяхъ жизни современнаго ему общества. У Даніила такъ же, какъ и у его современниковъ, міръ сей весьма часто называется «прелестнымъ» <sup>3</sup>, а жизнь человѣка житіемъ «скоропогибающимъ,» «суетнымъ» <sup>4</sup>.

Въ своихъ взглядахъ на міръ и жизнь человѣка Даніилъ находится въ зависимости отъ духа своего времени. Взгляды его на

¹ Главникъ м. Данішла находится въ рукоп. мось. дух. акад. № 154/<sub>489</sub> Вол. полууставъ, XVI в., въ листъ, на 455 л. Здъсь помъщены: 1. Блаженнаго Діадоха словеса постническа, главизнъ сто; 2. Филовея Синайскаго главизны трезвительны, числомъ 44; 3. 400 главь преп. Фалассія; 4. преп. Кассіана Римлянина о осьми помыслехъ; 5. Преп. Зосимы бесъды душеполезны о ярости; 6. св. Нила Синайскаго слова и его же главизны (числомъ 151); 7. Макарія Великаго главы (числомъ 71); 8. Максима Исповедника о любви и о житии; 9. Никиты Стифата; 10. главы добродътельны Өеодора Едесскаго; 11. Изложение совъщательныхъ главъ Юстиніану дарю, сділанное Аганптомъ діакономъ; 12 Василія царя греческаго главизны учительны... 13. Геннадія, патріарха константинопольскаго слово о в'тр'в (100 главъ); 14. Максима Исповъдника главъ 84; 15. Слова Марка Скитскаго; 16. житіе Филимона Отшельника; 17. житіе Соломона Молчальника; 18. Іоанна Лъствичника и преп. Исаін; 19. Гермава Константинопольскаго стиси добрёйши къ винъ слезнъй хотящимъ непрестанно плакатися; 20. св. Стефана о бдънінхъ всенощныхъ; 21. Преп. Евлогін повъсть о св. ангелахъ дающихъ различные дары въ трезвеніи стоящимъ на пеніяхъ и др.

<sup>2</sup> Рукопись Нов. Соф. библютеки № 1281, лист. 230-235.

<sup>\*</sup> Р. м. д. а. № 197, д. 401 д. 465.

<sup>4</sup> Рукоп. Н. Соф. библ. № 1281, л. 282. Рукоп. м. д. а. № 197, л. 456.

жизнь также суровы и строги и мало уступають въ своей силъ взглядамъ истыхъ ревнителей аскетизма. Исходный пунктъ его воззръцій дышетъ строгостію настоящаго аскета. Онъ увъщеваетъ своихъ пасомыхъ, «настоящая яко несущая помышляти», откуда само собою вытекаеть и такаго рода наставленіе, какъ наставленіе «презирать настоящая» 1. Необходимость «презирать» міръ Даніилъ обосновываетъ на крайней неустойчивости всего того что даетъ человъку этотъ міръ, и съ другой стороны и на скоротечности жизни самого человъка, настолько короткой, что ему ни чего не остается болье или менье осязательнаго отъ благъ, предоставляемыхъ ему міромъ. Даніилъ любилъ долго останавливатьсяна мысли о постоянной изм'внчивости и неустойчивости вс'яхъ благъ, какія только достижимы человѣкомъ на землѣ, благъ, за которыми онъ такъ страстно гоняется, на что убиваетъ иногда цълую жизнь. «Что есть теченіе міра сего или есть слава его?» спращиваетъ себя въ одномъ мъстъ Даніялъ. «Вся басни, вся цаутина, вся дымъ, и трава, и цвътъ травный, и сънь, и сонъ» отвъчаетъ самъ себъ спрашивающій 2. Въ міръ нътъ ничего болье или менће устойчиваго: въ немъ «вся преходна, вся мимошественна есть». Жизнь міра и всего, что только существуеть въ немъ, есть постоянное движение и постоянное измънение: «непрочно есть и непостоянно ничтоже отъ сущихъ на земли и человъци, и вещи, и разумы, и словеса, и мысли, и дъла ихъ, превращаетъ бо ся яко коло и яко ствнь преходитъ». «Что убо не мимошественно, что ли не папубно въ житіи семь? Въ мірѣ, по взгляду Даніила, «все лукавство и мимотекуща есть» 3. Развивая свои аскетическія идеи, Даніилъ воплощаеть ихъ иногда въ очень удачную форму. Завсь у него является живость и красота слова въ такой мъръ, въ какой ръдко у него можно встрътить въ другомъ мъстъ. Прекрасна картина, начертанная Даніиломъ въ одномъ изъ его посланій, гдф рельефно выступаеть какъ вся безпомощность самаго человька, такъ и гибель въ отдъльности, по частямъ, всего того, на пріобр'втеніе чего была убита не одна, можетъ быть, челов вческал жизнь. «Пріидемъ, о любимиче», такъ начинаетъ свою ръчь Даніилъ, и видимъ во гробъхъ ясно: гдъ оного и

¹ Р. м. д. а. № 197, 413.454.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. моск. синод. библ. № 985/<sub>287</sub>, л. 332. См. въ приложеніяхъ.

<sup>8</sup> Рукои. м. д. а. № 197, д. 475. 486. 413,

оного многое имъніе и безчисленное богатство? Глф крыпость тылесная ихъ? Гль храбрость мужаества ихъ? Гль убо есть доброга телесная? Глів есть юность? Глів суть очи? Глів явыки многоглаголивым и ухищренныя рычи? Гдь лыпота плоти и гдь красота юности? Гат баня и прочее угодіе плоти? Гат одры слоновыя и златопрядныя постеля? Гдв кони среброуздыя? Гдв оружія златоб'єщанныя? Глі высокія престолы? Глі царіе и князи и иже возвышенная слава? Гдъ боярство и честь? Гдъ красота и слава суетнаго сего житія? Вся исхоща яко трава, вся разсыпашася, вся погибоша. Гль убо тогда мірское пристрастіе? Гль маловременныхъ мечтаній? Гав злато и сребро? Гав рабъ множество и отроки предтекущіе? Гдь многоразличныя трапезы, и сладкія сніди, и хитрость поваровь? Гдів красота ризная? Гдів златыя и сребреныя сосуди? Гдв сладкія вина нерастворенныя и прочее питіе благовонное? Гль ристаніе конское и утышеніе суетное? Гав радость прелестная сего въка? Гав веселіе маловременное суетнаго житія? Все пепель, вся перьсть, вся прахъ, вся свиь. Что убо всуе мятемся вси чёловеци гной суще, персть, и прахъ, и плоть, и кровь, трава и цвътъ травный, сънь и дымъ... Вся убо видимая міра сего», такъ заканчиваетъ свою річь митрополить, «красна суть и славна, но вскоръ минуетъ и изчезають яко дымъ, яко сонъ, или яко цвътъ увъдаетъ». Въ приведенной тирадъ можно основательно подозрѣвать вліяніе на Даніила твореній древнихъ отцовъ церкви, особенно Златоуста.

Не менте сосредоточиваетъ вниманія Даніилъ на второй своей мысли, —мысли о скоротечности человтческой жизни. «Что есть житіе наше, о любезне», пишетъ митрополитъ, «не якоже ли сонное видтніе? Не яко же ли цвттъ травный и пара, вмалт восходящи и изчезающи, или ртчная быстрина мимотекущія, или яко роса утренняя» 1. Человткъ, будучи такимъ скоротечнымъ существомъ въ здтшнемъ мірт, долженъ видтть въ этомъ ничтожество своей жизни и поэтому не увлекаться благами сего тлтнаго міра. «Присно учимся о спасеніи душть нашихъ, пишетъ митрополитъ, скоро бо мимотекутъ дніе лтт нашихъ, и все настоящее житіе яко сттнь преходитъ, и яко дымъ исчезаетъ, и яко сонъ и яко цвть и яко роса утреняя, съкращено бо есть житіе

<sup>·</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 233 — 234. См. въ прилеженіяхъ. —

сіе и лѣта, и дніе, и часы, и часци нимало постояніс имуть; яко конь скоро мимотечеть, и яко птица по воздуху скоро мимолетить, тако и дніе наши, и часы и часци скоро мимотекуть» 1. Еще настойчивъе говорить Даніилъ о томъ же предметъ въ другомъ мѣстъ: «невъси ли, еже слово се точію изглаголахомъ, и уже колико претече живота нашего прелестнаго: не въси ли вчера глаголавшаго съ нами и днесь въ гробъ отнесена, помысли колико при твоей памяти отъидоша на будущую жизнь, коликоже до твоея памяти, и каколи нынъ скоро текутъ другъ по друзъ на въчное селеніе» 2.

Что касается вліянія аскетическихъ воззрѣній, несомнѣнно отразившихся на сочиненіяхъ митрополита Даніила, то пужно сказать, что это вліяніе замѣчается въ разныхъ частныхъ взглядахъ Даніила не въ одинаковой степени и проводится въ нихъ не съ одинаковою послѣдовательностію. Встрѣчаются такіе отдѣльные пункты въ правственномъ міровоззрѣніи Дапіила, въ которыхъ аскетизмъ отражается въ самой краиней, даже противозаконной степени, тогда какъ можно указать въ системѣ его правственныхъ воззрѣній и такіе отдѣльные взгляды, которые отличаются умѣренностію своихъ требованій и практическимъ знаніемъ жизни и очень далеки отъ суровыхъ запросовъ строгихъ аскетовъ.

Суровый односторонній взглядъ на міръ, его блага и жизнь въ немъ имѣлъ свои особенныя послѣдствія въ жизни русскаго народа. Если міръ не представлялъ въ глазахъ древне-русскаго общества ничего прочнаго и полезнаго въ дѣлѣ духовнаго спасенія человѣка, то для достиженія послѣдняго должно было существовать на землѣ какое-либо учрежденіе, которое бы болѣе всего было отрешено отъ міра и его призрачныхъ благъ, и которое бы потому самому болѣе всего представляло въ себѣ, средствъ для спасенія человѣка. Византійская аскетическая письменность и за нею и русская книжность болѣе или менѣе отчетливо указывали прямой и самый вѣрный путь ко спасенію въ удаленіи отъ міра, въ монашествѣ. «Патерики синайскій и скитскій», говоритъ Буслаевъ, проникнутые самою восторжественною поэзіею отшельнической жиз-

¹ Рукоп, м. д. а. № 197, л. 400. Рукоп, импер. публ. 6ибл. Q. XVII, № 64, л. 337.

²Рукоп. м. д. а. № 197, л. 204.

ни, были любимымъ чтеніемъ нашихъ предковъ отъ XI и даже до XVII в. включительно. Эги аскетическія книги, отрывками внесенныя въ прологи, имъли громадное вліяніе на древне-русскую тературу. Въ ежедневномъ чтеніи пролога он в заучивались наизустъ и печувствительно входили въ воззрвнія и убъжденія наших предковъ, и отражались въ практической ихъ дъятельности учрежденіем и распространеніем пустынножительства въ безлюдных захолустьях русской земли» 1. Вотъ почему самая пустыня, олицетворявшая собою удаленіе отъ міра, монастырь, сділалась м'встомъ «духовныхъ желаній» для благочестивыхъ людей древности, и въ то же время предметомъ самыхъ живыхъ поэтическихъ изображеній ея духовныхъ красоть 2. Монашество такимъ обраломъ совершенно последовательно становилось въ умахъ многихъ русскихъ людей древности почти исключительнымъ истипно-христіанской, высоко-правственной жизни, и идеалъ монашескій сдівлался до ніскоторой степени идеаломъ истиннаго христіанина <sup>3</sup>.

Взглядъ на монашество, какъ на идеалъ высоконравственной, истинно-христіанской жизни, содъйствовалъ быстрому развитію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Историч. очерки русской народной словесности и искусства, т. П, С-ПБ. 1861, 231—232.

<sup>•</sup> Прав. Соб. 1860, ч. Ш, окт., 196—221. Статья: Древніе пустыни и пустынножители на стверо-востокть Россіи. Буслаевъ. Историческіе очерки, т. П, стр. 86. Шевыревъ. Исторія русской словесности, ч. Ш, 204.

³ Въ глазахъ древняго русскаго общества монастырь быль самымъ священнымъ мѣстомъ. На монастыри тогда смотрѣли какъ на «пристанища сего свѣта» (Поученіе владыки Сарайскаго Матеея. Макарій. Исторія Русской Церкви т. V. С-ПБ. 1866. Приложеніе № VП. 414—418); пастыри поучали народъ, что «истинная пристанища (на землѣ)—монастыри, что они домы святыхъ». Поученіе нѣкоего отца духовнаго къ сыну Рукоп, имп. публич. б. F, 1. № 233. л. 114. Рукопись Соф. библ. № 1385 л. 186. Монашество представляюсь лучше дарской державы, о монахахъ говорили: «свѣтъ инокамъ ангели, свѣтъ же міряномъ инокам (Посланіе Іоанна Грознаго въ Кирилловъ монастырь. Акты Истор. І, № 204. Разсужденіе Ва сіана Патрикьева. Чтенія въ общ. исторій и древностей Росс. 1859, кн. Ш, 1). Въ монахахъ народъ видѣлъ своихъ спасятелей и молитвенниковъ за весь міръ. (Предсмертное наставленіе одного благочестиваго «тца своимъ дѣтямѣ См. въ рукоп. Новг. Соф. библ. № 1455 л. 163. Здѣсь между прочимъ читаемъ: поминайта монастыря, чернецъ стыдитася, и чтетай ихъ, яко ихъ ради милуетъ Богъ міръ сей»).

его на Руси. Лучшимъ доказательствомъ тому могутъ служить прямыя цифровыя данныя, касающіяся монастырей. Такъ съ XI—до XIV въка ихъ возникло восемьдесятъ семь, въ XIV и первой половинъ XV в. ихъ явилось до ста пятидесяти 1. Точно также въ прогрессномъ порядкъ шло возрастаніе монастырей во второй половинъ XV и началъ XVI въка. За этотъ приблизительно періодъ времени появилось новыхъ монастырей почти вдвое болъе прежняго 2.

Церковная письменность, проникнутая аскетическими тепденціями, сравнительно мало давала собою для д'ьйствительной жизни, для обыкновенныхъ человъческихъ отношеній. Если же въ памятникахъ церковной литературы и разсматривалась обыкновенная, мірская жизнь человъка, его общественное, экономическое положеніе, отношеніе къ другимъ членамъ общества и под., то разсматривалась болье съ отрицательной стороны. Мірская жизнь съ ея различными отправленіями оцынивалась въ нихъ съ точки зрѣнія отношенія ея къ вопросу о сравнительныхъ удобствахъ полученія спасенія. И мірская жизнь съ этой стороны разсматривалась какъ такая, которая представляетъ въ себъ менье всего удобствъ для полученія спасенія и стоитъ здѣсь неизмъримо ниже монашества-

Уже въ этомъ одномъ аскетическомъ взглядъ на мірскую жизнь скрывалась почва къ установленію взгляда на невозможность спасенія въ мірѣ, мірскимъ человѣкомъ. Такой взглядъ дѣйствительно установился въ русскомъ обществѣ и очень рано. Онъ появился подъ непосредственнымъ дѣйствіемъ аскетическаго направленія церковной письменности. Давая положительный идеалъ высоконравственной жизни въ монашествѣ и трактуя о всевозможныхъ неудобствахъ спасенія въ мірѣ, памятники аскетическаго содержанія распространяли еще и такіе взгляды, которые прямо уже вели къ мыслы о невозможности спасенія въ мірѣ. Это именно тѣ ввгляды, которыми унижалась нравственная личность женщины, а вмѣстѣ съ нею и все семейное начало.

Основа общества, государства и церкви есть семья, центръ и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Статья: Древнерусскіе пустыни и пустыножители. Прав. Соб. 1860, ч. Ш. Октябрь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Макарій. Исторія Русской церкви т. VII, 1. Иконниковъ. Опытъ изсавдованія о культурномъ значенія Вязантів въ русской исторіи. Кіевъ. 1869, 102—166.

средоточіе семьи въ свою очередь есть женщина. Между тѣмъ выработанные аскетическимъ направленіемъ Византіи взгляды на личность женщины, занесенные потомъ и въ русскую письменность, не только не признавали за женщиной того высокаго положенія, какое ей по праву принадлежитъ въ обществѣ и семействѣ, но унижали нравственную личность женщины 1. Личность женщи-

Проникнутая аскетизмомъ Византійская письменность въ своихъ нападкахъ на все чувственное и мірское чаще всего останавливалась на личности женіцины и разсматривала ее болбе съ отрицательных в, непривлекательных в, сторонъ. Въ Византін находились въ широкомъ употребленіи сборники нравственно-аскетическаго содержанія, въ которыхъ проводился низкій взглядъ на существо женской личности. Появившись, вм'йст'й со введеніем в христіанства, на Руси, эти аскетическіе сборники не замедлили проникнуть и въ русскую инсьменность, гд в соответствующее действіе ихъ сказалось въ самый ранній періодъ русской исторіи. Вліяніе аскетическихъ сборникъ Византіи отразилось: въ сборникъ Святослава (въ немъ находится статья: «чего ради рече апостолъ учити женъ не велю», напеч. въ Извъстіяхъ Импер. Акад. Наукъ по отдълению русского языка и словесности за 1861-1863 г., т Х. 419-426), въ посланія черноризца Іакова къ в. киязю Изяславу (Макарій, Ист. русск. цер. т. И, приложение, 303-306), въ словъ Дапина Заточника (Изв. Импер. Акад. Наукъ по отд. русск. языка и словеспости, т. Х, 203 - 272). Подъ вліяніемъ особыхъ тяжелыхъ политическихъ обстоятельствъ русской жизни (татарское нашествіе), способствовавшихъ вообще усиленію господства религіозпо-аскетическихъ идей, отрицательный взглядь на существо жецской личности сталь развиваться еще далье. Появились многочисленныя самостоятельныя, русскія редакцін аскетическихъ сборниковъ «Ичелъ, «Измарагдовъ» идр. со статьями о женахъ, написанными въ аскетическомъ духъ. Потому же самому получило особенно сильную распространенность слово Златоуста о «злыхъ женахъ», которое ходило по рукамъ древне-русскихъ книжниковъ въ безчислениомъ количествъ редакцій. Редко можно указать на рукописный сборцикъ XV-XVI в.в., въ которомь не встрЕгидось бы какой-нибудь статьи, направленной противъ женской личности. «Когда, говоритъ Буслаевъ, русскому грамотияку приходилось сказать чтс-инбудь о женщинъ

¹ Литература предмета: Шульгинъ о состояніи русскої женщины въ Россія до Петра І. Кієвъ, 1858, 1 выпускъ. Забълнъ. Домашній бытъ русских царицъ. Буслаєвъ. Историч. очерки русской народной словесности и искусства, т. И. Шашковъ. Очеркъ исторіи русской женщины. Спб. 1871. Чудиновъ. Очеркъ исторіи русской женщины въ послѣдовательномъ развитіи ся литературныхъ типовт, изд. 2. С-ШБ. 1873. Вторая лекція о женщинѣ донетровской Руси, 36—73. Добряковъ А. Русская женщина въ домонгольскій періодъ. С-ПБ. 1864. Аристовъ. Судьба русской женщины въ допетровское время. Заря 1871, Мартъ. Иконниковъ. Опытъ изслъдованія о культурномъ значеніи Византіи. Некрасовъ. Женскій литературный типъ древней Руси. Филологач, записки 1864, вып. Ш. Смирновъ. Очерки семейныхъ отношеній по обычному праву русск, народа. М. 1877. Д. Н. Дубакинъ: «Вліяніе христіанства на семейный бытъ русскаго общества въ періодъ до времени появленія Домостроя». С-НБ. 1880.

ны представлялась въ то время существомъ низшимъ и разсматривалась многими какъ постоянный источникъ соблазновъ. непостоянство, слабость приписывались шаткость нравственныхъ началъ, склонность ко всему худому, Но особенно женщинъ приписывались коварство и лукавствокоторыя до некоторой степени олицетворялись личности <sup>4</sup>. Въ характеръ древне-русской женщины отмѣчалась еще рѣдкая ея способность увлекать вмѣстѣ собою другихъ (разумбется, мужчинъ) на путь порока и страстей. Женщина окружалась тогда ореоломъ злой прелестницы и коварной обольстительницы 2. Нравственная несостоятельность

вообще, то онъ непремённо вставляль грозную филиппику противъ злыхъ женъ, которою обыкновенно и начиналь и оканчиваль свое разсуждение о женщинё». Исторические очерки русской народной словесности и искусства, т. I, С-ПБ, 1861 г 586.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Русскіе книжники утверждали напр., что «женскій родъ ползокъ къ паденію». (Рук. Соф. библ. № 1083 л. 115 — 116. Послебрачное поученіе священника «како подобаеть мужемъ съ женами жити»). Убъжденіе въ правственной неустойчивости женщины сказалось и въ русской старинной пословиць: «женское дъло прелестивое, предестивое, перипадчивое». (Архивъ историко-юридическихъ свъдъній относящихся до Россіи, изд. Колачевымъ, кн. П, половина 2, отд. IV: русскія пословицы и поговорки Буслаева, 98), «Мало есть женъ добрыхъ, иже Бога болтся», такъ говоритъ неизвъстный авторъ одного древне-русскаго поученія (Прав. Соб. 1858, III, 509). Высказанный здъсь взглядъ на женщину, какъ нравственную личность, былъ общераспространеннымъ и подтверждается можно сказать фактами. Въ древитиши періодъ существованія русской церкви было причислено къ лику святыхъ огромное число лицъ, но въ числе ихъ канонизованныхъ женщинь находятся только единицы. Буслаевъ, Историч, очерки русской народной словесности и искусства т. П, 238-269. Въ древней русской письменности встръчаются статьи такого рода: «како жена мужа предукавила», «какъ баба діавола обманула». Літописн русской литературы и древности, изд. Тихонравовымъ, т. V, отд. III, 87-88. Слово о здыхъ женахъ. Тамъ же отд. III, 145-147. Под. сн. Памятники древней письменности. 1878—1879. Сборникъ повестей скорописи XVII, в. Булгаковъ, 85—152. Намятники старинной русской литературы, изд. Кушелева Гезбородка, вып. П, 461-473. Притча о женской элебь. Кпига о элонравныхъ женахъ. Забълинъ, Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи. ч. І, М. 1872, 129—178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ поученіи нѣкого отца духовнаго къ сыну духовному эта черта женской нравственной личности отмѣчается очень категорически: «жены честныхъ мужей душа уловляютъ». Рукоп. Имп. Публ. библ. изъ древлехранилища Погодина № 1294 л. 170—174. Въ другомъ словъ способность женщинъ увлекать другихъ преувеличивается до того, что утверждается: «яко тѣ (женщины) и святыхъ со-

женщины послѣдовательно доводилась до того, что ей приписывались связи съ демонами и даже рожденіе отъ нихъ дѣтей <sup>1</sup>. Даже внѣшность, красота женщины разсматривались болѣе съ точки зрѣнія нравственно-аскетической и трактовались какъ предметъ соблазновъ и обольщеній. Отрицательный взглядъ на красоту женщины доходилъ до того, что строгіе моралисты древности рѣшались запрещать смотрѣть на женщину <sup>2</sup> и говорить съ нею <sup>3</sup>. Наконецъ женщина јвъ физіологическомъ смыслѣ признавалось не въ полнѣ совершенною и чистою и унижалась во имя начала естественнаго <sup>4</sup>. Такимъ образомъ личность древнерусской женщины ни въ умственномъ, ни въ нравственномъ отношеніи, ни даже во внѣшнихъ своихъ качествахъ не только не пользовалась вни-

блазниша». Рук. Кир. библ. № 38/1115 л. 156. Заповѣдь св. ап. Павла. См. также у Буслаева повѣсть о юношѣ съ прелестницею. Историч. очерки русской народной словесности и искусства, т. П, 622—623.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Аристовъ. Судьба русской женщины въ допетровское время. Заря 1871, к. III. Мартъ, 193.

<sup>2 «</sup>Аще который мужъ смотрить на красоту женскую, дай Богъ ему трясавицею больти, да будеть проклять», такъ писаль Даніпль Заточникь въ XIII в. Извъст, Импер. Акад, наукъ по отдт. русск. языка и слов. т. X, 270. «Отвращай очи отъ жены красны» пишетъ одинъ отецъ духовный своему сыну духовному,... въ доброть женстей мнози заблудища». Рукои, Импер, Публ. библ. изъ древлехр. Погод. XVI в., № 1294. л. 171. Поучень (очень сходное съ посланіемъ Іакова Чернозизца) и вкоего отца духовнаго къ сыну. Какънизко цвнилась красота женщины это отчасти видно изъ сатадующей пословицы: «какъ золотыя серыги въ ноздряхъ у свиньи, такъ и злой женъ красота не пристала». Чудинова публичныя лекціи, Очеркъ псторіи русской женщины въ последовательномъ развитіи ея литературных в типовъ, изд. 2. С-ПБ. 1873 г. 39. Описан. рукоп. Соловецкой биб. № 359, 571. «Блюдитеся возэр'ёнія на лица женска, яко ті и святыхъ соблазнища», читаемъ мы въ одномъ древнерусскомъ поучении. Рук. Кир. библ. № 33/1115 л. 156. Заповъдь св. Ап. Павла. Въ словъ: «какъ жить крестьяномъ» прямо заявляется требование: «не смотри на женщинъ», Прав. Соб. 1859, ч. І, 137. Встръчаются древнерусскія поученія съ такими названіями: «слово еже всякъ возэр'явый на жену согръщаетъ. Рук. Соф. библ. № 1321 л. 371-372. Рук. Имп. Публ. библ. изъ древлехр-Погодина № 1298, л. 229. Рук. Кир. б. № 162/1229, л. 301. Рук. Соф. б. № 1321, л. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Слово о томъ еже съ женами не творити бесъдъ». Рук. Импер. Цуба. биба. изъ древлехр. Погод. № 1298, д. 328—233.

<sup>4</sup> Вопросы Кирика и отв'вты Нифонта. Памятники Россійской словесности XII в'вка, изд. Калайдовичемъ, 182, 196. Памятники отреченной русской литературы, изд. Тихонравовымъ, т II, М. 1863, 297. Герберштейнъ, записки о Московіи, 75.

маніемъ и уваженіемъ, но многими разсматривалась какъ опасное для нравственнаго чувства челов'вка существо.

Христіанство, въ формѣ чистаго восточнаго православія, со времени своего появленія въ Россіп и до татарскаго нашествія не успъло проникнуть всего существа русскаго человъка и сдълаться необходимою стихісю всей жизни русскаго народа 1. Равнымъ образомъ и идеи византійскаго аскетизма, подъ вліяніемъ которыхъ попреимуществу выработался суровый взглядъ на женщину, прививались къ сознанію русскаго народа не вдругъ. Занесенный изъ Византій низкій взглядъ на женщину вращался въ области только теорія и не успъль еще найти себь широкое примьненіе въ самой жизни русскаго народа до самой эпохи татарскаго нашествія; въ домонгольскій періодъ русской жизни русская женщина пользовалась до извёстной степени открытымъ и гуманнымъ положеніемъ въ обществъ 3. Татарское нашествіе оказало извъстное вліяніе на весь складъ древнерусской жизни. Бъдствія татарскаго ига и одновременно съ нями происходившія внутреннія неурядицы и другія несчастія на Руси способствовали глубокому пропикновенію христіанства въ народныя массы. Въ эту эпоху замъчается особенно сильное возбужденіе благочестія въ народів и господство религіозныхъ идей достигаетъ высшей степени. Вмѣстѣ съ тѣмъ замѣчается и болѣе глубокое проникновеніе въ народъ идей религіознаго византійскаго аскетизма съ его крайними возрвніями на личность женщины. Ихъ усиленіе сопровождалось дальнівішимъ развитіемъ въ русскомъ обществъ одностороняго взгляда на женскую личность, кототорый и выразился въ дъйствительной жизни тъмъ, что русская женщина послъ монгольскаго періода становится въ приниженное положение въ обществъ и въ зависимое въ семьъ.

Взглядъ на женщину, какъ на существо въ нравственномъ отношеніи низкое и съ естественной стороны не вполнѣ чистое, долженъ быль отразиться по необходимости и на взглядѣ на самый бракъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> О чемь ясно свидѣтельствуетъ слово нѣкоего Христолюбца и ревнителя по правой въръ (XII в). Паисіевскій сборникъ въ Кирилов. библ. №  $\frac{4}{1081}$ , л. 28-30. Списокъ слова имѣется и въ рук. Нов. Соф. биб. № 1285.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> А. Добряковъ. Русская женщина въ домонгольскій періодъ. С-ПБ. 1864, 100. Дубакинъ. Вліяніе христіанства на семейный бытъ русскаго общества въ неріодъ времени до появленія Домострол, 69.

основою котораго служить несомненно женщина. И действительно. подъ вліяніемъ отрицательнаго взгляда на женщину, преслідовавшуюся именемъ злаго существа, самый брачный союзъ съ нею сталь унижаться. Некоторое оправдание унижению брачныхъ отношеній могли дать слова Апостола Павла, похвалявшаго дівство и предпочитавшаго его супружеству. (1 Кор. VII гл.). Видя въ бракъ учреждение само по себъ низшее дъвства или монашества и принимая вовнимание и то, что брачный союзъ долженъ быть заключенъ съ женщиною, существомъ низшимъ, не вполнъ чистымъ по физической и нравственной своей природъ, и служащимъ источникомъ нравственнаго соблазна, нъкоторая часть древне-русскаго общества пришла къ убъжденію, что брачная и вообще мірская жизнь является преградою для полученія спасенія. Въ ніжоторой части русскаго общества мало по малу сложилось убъждение, что для надежнаго получения спасенія христіанину необходимо вести безбрачную жизнь, идеаль для котораго давно начертанъ былъ въ монашествъ. Отсюда само собою понятно, что въ древности образовался низкій взглядъ на бракъ, не вполнъ отвъчавшій его дъйствительной важности, освященной христіанствомъ, объявившимъ его богоучрежденнымъ и облагодатствованнымъ установленіемъ. Такъ въ нѣкоторыхъ письменныхъ памятникахъ русской древности бракъ разсматривался, какъ гръхъ какъ учреждение «неполезное» 1, которое стоитъ неизмъримо ниже дъвства 2. При такомъ одностороннемъ взглядъ на бракъ не ръдко въ древней Руси были случаи такого рода, что лица обоего пола, соединенныя между собою узами брака, проживали цёлые годы, не пользуясь его правами 3. Въ половинъ XVI в. существовалъ извъстный кружекъ людей, которые «хулили бракъ» 4.

¹ Рукоп. Соф. библ. № 1470 л. 6. Житіе преп. Павла Обнорскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ словѣ св. отецъ како жити христіаномъ говорится: «дѣвство славно ангеломъ есть равно, а женитва мнѣе того». Прав. Соб. 1859, ч. 1, 137. Къ рукописной Минеи-Четьи м. Макарія (Рукоп. Соф. библ. № 1323 л. 435—436) находится заповѣдь, приписываемая Апостолу Павлу: и мужемъ вещеваху отъ своихъ женъ отлучатися, и женамъ отъ своихъ мужей отступати чистаго ради цѣломудреннаго житія.

<sup>3</sup> Въ житіи Преп. Макарія Калязинскаго разсказывается объ этомъ святомъ, что онъ былъ женатъ и три года жилъ съ женою «во всякой добродѣтели и чистотѣ, не принасаяся къ ней пикогдаже». Рукоп. Имп. Публ. библ. изъ древнехранилища Погодина № 1571, л. 28—47. А. О. Бычковъ. Описаніе славянскихъ и русскихъ рукописныхъ сборниковъ Импер. Публич. библіотеки. С-ПБ. 1878, 64—65. Подобн. см. въ житіяхъ Евфросиніи Полоцкой, (Пам. См. Русск. лит. вып. ІV, 172—17С), Юліаніи Лазаревской (Буслаевъ. Ист. Очерки, П, 254).

<sup>•</sup> Иноку Артемію приходилось бороться противъ неправильнаго пониманія

Идеальный взглядъ на монашество и параллельно съ нимъ развивавшійся взглядъ на бракъ, какъ на низшую въ нравственномъ отношеніи форму жизни, въ людяхъ мірскихъ вселяли недовъріе къ возможности полученія спасенія и опасенія за свою будущую участь. Міръ и вся житейская обстановка казались для мірянъ опасными для души. Такимъ путемъ многіе благочестивые люди древней Руси постепенно приходили къ убъжденію, что только подъ монашескимъ одбяніемъ можно получить себф спасеніе, что самымъ върнымъ и почти единственно надежнымъ средствомъ ко спасенію-это быжать от в міра и заключиться въ монастырь. При такомъ взглядъ на монашество многіе массами поступали въ монастыри. Съ другой стороны ревнители благочестія, оставаясь и живя въ міръ, отчаявались во своемь спасеніи, считая себя окончательно погибшими для него, и случалось нерѣдко такъ, что нѣкоторые изъ нихъ въ отчанніи, порывали свои семейные узы, покидали женъ и дътей на произволъ судьбы, неръдко безъ пристанища, и скрывались въ монастыряхъ 1. Отъ мужей не отставали жены и тв часто поступали въ монастырь тайно отъ своихъ мужей 2. Благоговъніе къ монашеству дошло до того, что нъкоторые находясь при жизни въ положении, препятствующемъ принятию монашества, высказывали желаніе чтобы по крайней мірь мертвенные останки ихъ покрывались монашескимъ одъяніемъ, разсчитывая въ этомъ случав и этимъ путемъ получить некоторое облегчение своей загробной участи 3.

брака лицами, связанными брачными узами; ему указывали на то, что «нѣціи жившій съ своими женами и дѣвство соблюдона, не совокупляющеся», на что онъ въ свою очередь отвѣчалъ: «се по совѣсти суть, а не законъ положися». Посланія инока Артемія. Русская историч. библ., изд. Археологич. коммиссіею, т. IV, 1417, 1419. Нѣкоторые пастыри съ особенною силою вооружались противъ низкаго взгляда на бракъ. «Аще кто гнущается женящихся, читаемъ мы въ одномъ памятникѣ, и глаголетъ, яко педостойни суть таковіи царствія Христова, анафема глаголющимъ таковая. Иже аще гнущается жены своея и дѣвствуетъ мерзко творя посяганіе, анафема». Рукоп. Соф. библ. № 1466, л. 167—169, Приложеніе № XXV, IV—VI.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Импер. Публ. библ. Q. 1. № 308, л. 46—48. Слово св. отецъ къ христіаномъ: кто оставляетъ жену и дѣти и отходитъ въ монастырь. Подоб. слово есть у Максима Грека; см. его сочиненія, ч. II, 231. Слово къ хотящимъ оставляти жены своя безъ вины законныя и игти въ иноческое житіе. Прил. № ХХУ, ХІ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изъ посланія митроп. Фотія видно, что жены отъ мужей стриглись тайно. Рук. Рум. музея № 204, л. 438. А. Востоковъ. Описаніе Румянц. музеума, 273. Рукоп. Соф. библ. № 1324, л. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такое желаніе высказываль напр. в. кн. Василій Іоанновичь. П. Соб. Р. Лът. т. VI, 274.

Широкое развитіе монашества иміло ніжоторыя неблагопріятныя последствія для русскаго общества. Общество лишалось здъсь весьма многихъ изъ своихъ членовъ, которые и по своему нравственному состоянію и умственнымъ способиостямъ могли бы во всякомъ другомъ случай принести ему много пользы. Въ замънъ ихъ въ самомъ обществъ увеличивалось само собою и безъ того уже значительное число людей, къ которымъ вполнъ приложимо названіе, по аскетической терминологіи, «людей віка или міра cero». Для такихъ людей вопросъ о спасеніи имель более или менъе второстепенное значеніе, а цъль жизни — наслажденіе земными благами. Отъ такихъ людей трудно было ожидать болье или менње нравственной чистоты въ жизни. Подобные люди, преданные всевозможнымъ удовольствіямъ, не хотбли много думать о своемъ спасеніи и правственномъ усовершенствованіи или уже окончательно отчаявались въ достижении его. Въ томъ и другомъ случаф результать быль одинь и тогь же-правственная разнузданность. Съ другой стороны лица болбе нравственныя и честныя, видя вокругъ себя постоянныя нравственныя уклоненія и безобразія, діствительно приходили къ тому заключенію, что въ мірів и среди міра невозможно получить спасенія, что въ немъ царятъ одно только зло и діаволъ. Такимъ образомъ мало по малу на сцену выдвинуть быль вопрось, ставившій подъ сомнініемъ возможность спасенія въ міръ, вив монастыря. Мысль о невозможности спасенія въ мірѣ появилась на Руси очень рано, еще въ домонгольскій періодъ 1. Убъжденіе въ невозможности спасенія въ мірѣ — не случайное явленіе въ русской общественной жизни, оно сложилось временемъ и обстоятельствами и раздѣлялось значительною массою

¹ Къ пэвѣстію о кончинѣ благочестиваго князя Давида Святославича Черниговскаго прибавлено: «мнози невѣгласи глаголютъ: не имѣ жены и кромѣ міра пребывая заповѣди Божіи псправити можетъ, а съ женою и съ чады живуще не можетъ спастися». Степенная книга, М. 1775 г., ч. І, 235. Въ «словѣ о князѣхъ» высказывается подобная выше приведенной мысль. Авторъ слова говоритъ: «многажды слышахъ нѣкія невѣгласы глаголющія съ женою и съ чады съ своими не можемъ спастися». Въ опроверженіе этой несправедливой мысли приводится въ примѣръ св. кн. Владиміръ, который «жену имѣяше и дѣти имѣяше» и все-таки удостоился святости. Слово о князѣхъ, написано въ домонгольскій періодъ, именно ополо половины XII в. Слово о князѣхъ находится въ Рукои. Императорской Публичной библіотеки изъ древнехранилища Потодина, № 1024 XV вѣка, подъ названіемъ: «Златая Матица», л. 263—265. Сравн. Голубинскій. Исторія русской церкви, т. І, періодъ 1-й, первая половина, 678, въ примѣчаніи 4.

людей, вполнѣ сознательно утверждавшихъ: «яко нѣсть мощно спастися живущимъ въ міру». Односторонность и несправедливость такого взгляда вызвала противъ себя цѣлую обличительную литературу <sup>1</sup>. Особенно сильно вооружался противъ убѣжденія русскихъ о невозможности или по крайней мѣрѣ непреодолимой трудности нолученія спасенія въ мірѣ и противъ взгляда на монашество, какъ на путь вѣрный и почти единственно ведущій ко спасенію, преп. Максимъ Грекъ <sup>2</sup>.

Убъжденіе извъстной части русскаго общества о невозможности спасенія въ мір'ь, появившееся еще въ домонгольскій періодъ, все росло и росло. Распространенію его много содъйствовало та-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ рукописяхъ (напр. р. Кир. библ. № <sup>38</sup>/<sub>1115</sub> л. 34—36) встрѣчается слово св. Нифонта (одно и тоже лице съ Нифонтомъ, авторомъ слова о русаліяхъ, какъ видно изъ настоящей рукописи) о искушеніи Божін, гд в между прочимъ читаемъ «чадо, не спасетъ мъсто на когоже, но дъла добрая спасутъ человъка или осудятъ, внемли убо, не въ міру ди съ женою и съ дътьми живя, Енохъ угоди Богу и съ беззаконными человъки живый». Подоб. см. въ Описан. рукоп. Соловец. биб. № 359, 567—568. Въ «словъ о мірстей чади» (Рукоп. Соф. библ. № 1322 л. 153) противъ извъстнаго убъжденія говорится: «все елико можете благое творите... по сему разумъй вся сущая присныя други Божія угодшая въ міру и въ богатствъ, съ чады». Слово «о иже глаголющихъ не спастися въ міръ», встръчающееся въ однихъ спискахъ безъ указанія имени автора, въ другихъ-съ приписаніемъ его Златоусту, содержить въ себъ между прочимъ слъдующее мъсто: «извъстно да есть яко не спасетъ мъсто никого же насъ, аще не творимъ воля Божія, ни бо пособін ни отъ честна сана, ня отъ м'вста свята не творящему запов'єди Божія. Вездъ пріемлетъ ны Богъ, аще заповъди Его сотворимъ, а мъсто никого же не спасеть, ни осудить никого же». Рук. сборникъ Соф. библ. XVI в. № 1529, л. 78—79. Описан. рук. Солов. библ. № 359, 563. Кром'в «слова о мірстей чади», и «слова о иже глаголющихъ не спастися въ мір'ь» съ подобнымъ же характеромъ содержанія встречается «слово о спасающихся въ міру» находится въ Наисіевскомъ сборникъ. Рук. Кир. б. № 4/1081, л. 127—128. Срезневскій. Свъдънія и замѣтки о мадоизвестных и неизвестных памятникахъ. С-ИБ. 1876, т. И. LVI, Прав. Соб. 1858, ч. ПІ, 512-513. Поученія о благоустройств'в въ семейной жизни.

<sup>2</sup> Сочиненія Максима Грека, изд. Казанск. Акад. ч. II, 126. 231—239. Онт напр. говорить: «не отчайте свое спасеніе иже съ женами законно живущей и чада питающей, ниже ищите разрѣшеній отъ нихъ, обложенный иноческими платьми, аще заповѣдей Спасовыхъ преобидя безчинно ходить, таковый ризами точ'ю разликуеть отъ безчиннаго бѣльца». Защита брака, хотя и не особению рѣшительная, представлена въ «словѣ св. отецъ о женитбѣ и любодѣяній» въ рукоп. Соф. библ. № 1490, л. 534. Болѣе рѣшительная защита мысли о достижимости спасенія въ брачной жизни находится въ «словѣ о видѣніи Ісаіи въ годъ царствованія Озін». Велякія Минен-Четын, Септлбрь 986—988. Замѣчательно, авторъ житія Юліаніи Лазаревской, поставивней своею задачею доказать возможность спасенія въ бракѣ, невыдержалъ своего взгляда до копца. Юліанія упросила мужа не имѣть съ нею супружескаго союза. Буслаевъ, Ист. Очерк. т. II, 234

тарское иго со всвии его продолжительными и тяжелыми бъдствіями, какими оно сопровождалось для русскаго народа. Въ нашествін татаръ русскіе видели киру Неба за грехи народа; послъдствіемъ этого убъжденія было болье глубокое проникновеніе въ народъ христіанской религіи. Съ татарскимъ владычествомъ совпали многія другія бъдствія, послужившія поводомъ къ появленію мысли о близкой кончинь міра. Оба эти историческія обстоятельства вызвали собою широкое развитіе религіозныхъ идей. Вниманіе общества бол'ве всего стало сосредоточиваться на дівлахъ благочестія, которому, сообразно его аскетическому пониманію, вовсе не гармонировала мірская и семейная жизнь. Уб'яжденіе о невозможности спасенія въ мір'ї существовало и въ первой половинъ XVI въка и тогда еще интересовало собою умы весьма многихъ русскихъ людей. Интересъ вполив понятный. Сущность вопроса касалась не какихъ-либо отвлеченныхъ догматическихъ тонкостей, иногда вовсе испонятных для массы, и доступных только избраннымъ умамъ, она задъвала за самую жизненную сторону общества и касалась результата цёлой жизни и дёятельности всякаго человѣка.

Между словами м. Даніпла находится одно такое, которое написано было имъ въ связи съ развитіемъ обсуждавшагося вопроса о возможности или невозможности спасенія въ міръ. Вопросъ этотъ исторически возникъ какъ прямое следствіе установившихся аскетическихъ воззрвній на видимый міръ, его блага и мірскую жизнь человъка, какъ на препятствія для нравственнаго развитія человъка и полученія имъ спасеція. Въ своихъ попыткахъ уяснить предъ пасомыми истинный христіанскій взглядь на міръ и его блага, митрополить, не вдаваясь въ разныя побочныя разсужденія. прямо за исходный пунктъ своихъ сужденій береть самую сущность вопроса, послужившаго камнемъ преткновенія для многихъ изъ его современниковъ. Сущность вопроса, какъ извъстно, сосредоточивалась на понятіи «міра». Съ этого и начинаеть самъ Даніиль. Онъ этому предмету посвящаеть особое, тринадцатое, слово и даетъ ему соотвътствующее название: «о еже что міръ, н яже въ міръ». Здъсь онъ опредъляеть понятіе міра и указываеть, что міръ самъ по себ'в не есть зло, а подъ міромъ, какъ протиц-

¹ Pys. M. A. A. № 197, x. 440-433.

никомъ спасенія, по унотребленію отцевъ церкви, разумівется совокупность зла нравственнаго, а не физическаго.

Въ содержаніи первой части тринадцатаго слова можно отмітить два отділа. Въ первомъ изъ нихъ развивается общая идея слова, указанная въ его оглавленіи; второй отділь состоить изъ краткихъ частныхъ настырскихъ наставленій, папр. о подаяніи помощи своимъ ближнимъ, объ управленіи рабами и отношеніи къ нимъ. Въ данномъ случат замізчателенъ первый отділъ, какъ прямо отвічающій общей идей слова.

Сообразно святоотеческому употребленію митрополить усвояетъ за «міромъ» значеніе препятствія для спасенія человіка только тогда, когда съ названіемъ міра соединяется представленіе о пемъ, какъ о совокупности правственного зла. Міръ, какъ видимый объекть, разсматривается имъ не какъ зло. О мірь, какъ объекть, онъ мало разсуждаеть. Когда онъ трактуеть о мір'ь, то им'єсть въ виду міръ въ нравственномъ смысль. «Возненавидимъ міра, и князя его, и міродержательныя его вещи», такъ начинасть свое слово Даніилъ и тогчасъ же ставить себф вопросъ: «что есть міръ»?—«Плищь, молва, лукавства, страсть къ мимотекущимъ, лицемъріе, неправда, грахъ» воть что есть «міръ». «Что есть міра сего князь діаволъ? что есть мірадержательныя его вещи?» задаеть себі новый вопросъмитрополить, желая въ своемъ отвъть показать, что именно въ мірь служить діаволу средствомь для совращенія людей ко злу, средствомъ, которое митрополитомъ называется «мірадержательными вещами діавола». «Ненависть, неправда, зависть, ложь, клевета, злопамятства, любленіе богатства, желаніе престоль высокихь (честолюбіе), славы, чести, имени, мивніе, гордость, превозношеніе, татьба, разбойничество, услажение илогское, пристрастие къ вещемъ, любодъяніе и всякое блуженіе и прочая страсти сія суть мірадержательныя его (діавола) вещи, имиже прельстивъ погубляеть человѣки»,воть средства, которыми, по словамъ Даніпла, діаволь можеть располагать въ нравственный вредь человьку. Обобщая опредъленія, даваемыя митрополитомъ понятію міра, должно придти къ тому выводу, что міръ, поничаемый въ смыслів противника добра и какъ начало злое, есть собственныя страсти, грфховныя проявленія, уклоненія отъ правственнаго закона, однимъ словомъ — совокупность правственнаго зла, грвловность. У современниковъ Данінла съ понятіемъ міра соединялось пепремінно что-то злое, враждебное въ нравственномъ отношении человъку. Данимъ вооружается противъ такого взгляда. Міръ, какъ объектъ, и его видимыя блага сами по себъ не есть зло и не есть та сфера, гдъ владычествуетъ діаволь, который «не владъеть», по его словамъ, «тварію, небесемъ и землею, ни надъ свиніями имать власти, но точію отъ него прельщенными волю его творящими». Значитъ, причина зла не виъ человъка—въ міръ, а въ немъ самомъ, именно въ его волъ, а міръ и его блага предназначены для разумнаго пользованія и наслажденія ими со стороны человъка.

Замѣчательно, между современниками Даніпла находились такіе, которые своеобразно понимали и по своему толковали его разсужденія о мірѣ. На его убѣжденія возненавидѣть міръ, понимаемый имъ, какъ совокупность нравственнаго зла, они, выходя изъ понятія о мірѣ, какъ видимомъ объектѣ, возражали, говоря: «что убо или дѣлати не велиши, орати, купити, продаяти, рабы управляти, домы созидати»? Даніилъ отрицаегъ такое толкованіе и въ отвѣтъ на возраженіе высказываетъ средній, правильный взглядъ на отношеніе человѣка къ пользованію земными благами: «ни, не отрицаю», говоритъ онъ, «дѣлати, но не илищьствуй, спрѣчь не выше мъры пецися, но возверзи на Господа всю печаль твою».

Въ гомилетическомъ отношеній первая часть тринадцатаго слова не заслуживаетъ особеннаго вниманія. Она не имѣетъ единства предмета, притомъ въ ней находится много сллошныхъ текстовъ, взятыхъ изъ псалтири, которыя стоятъ особнякомъ отъ другихъ мыслей поученія.

Во второй, не самостоятельной, части тринадцатаго слова сгруппированы доказательства въ пользу высказаннаго авторомь правильнаго взгляда на міръ, какъ совокупность зла, и какъ на внѣшній объектъ. Здѣсь находятся: четыре евангельскія изреченія въ связи съ толкованіями ихъ—именно: толкованіе на 17—19 стихи XV главы <sup>1</sup>, на 15 стихъ XIV главы <sup>2</sup>, на 30 стихъ той же главы—Евангелія отъ Іоанна <sup>3</sup> и на 7 стихъ XVIII главы — Ев. отъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рук. М. Д. А. № 197, л. 442—443. Процитованное здёсь толкованіе принадлежить Феофилакту Болгарскому; см. Бласовёстникъ, ч. IV, 381.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 443—444. Толкованіе того же Өеофилакта Болгарскаго см. Благов'єстникъ, ч. IV, 358. 361.

э Л. 443. Толкованіе Өеофилакта Болгарскаго см. Благов'єстник'ь, ч. IV, 370—371.

Матоея '; три толкованія на посланія—именно: на 4 стихъ IV главы посланія Ап. Іакова <sup>2</sup>, на 15—16 ст. ІІ гл. перваго посланія Ап. Іоанна Богослова <sup>3</sup> и на 10 ст. VІІ гл. втораго посланія Ап. Павла къ Кориноянамъ <sup>4</sup>; изъ святоотеческихъ твореній приводятся общирныя выдержки изъ твореній Симеона Новаго Богослова <sup>5</sup>, св. Доробея <sup>6</sup> и два изреченія св. Исаака Сирина: одно изъ его двадцать перваго слова <sup>7</sup>, другое, составляющее изъ себя цѣлую обширную часть слова, изъ втораго слова <sup>8</sup> и не мало изреченій изъ старчества <sup>9</sup>. Всѣ приведенныя свидѣтельства вполнѣ подтверждаютъ взглядъ самого автора. Въ нихъ, какъ и у Даніила, понятіе міра

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Л. 444. Толкованіе Өеофилакта Болгарскаго см. Благов'єстникъ, ч. 1, 313—315.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 445. Толкованіе принадлежить Өеофилакту Болгарскому, см. Толкованіе его на соборныя посланія св. апостолъ. Казань, 1865 г. 41—44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 444—445. Приведенное здёсь толкованіе принадлежить Өеофилакту Болгарскому, см. его Толкованіе на соборныя посланія, 171.

 $<sup>^4</sup>$  Л. 452-453. Толкованіе неизв'єстно принадлежить какому автору, т'ємь не мен $^{\frac{1}{4}}$ е оно подлинно. Подлинникъ его см. Cramer, Catenae graecorum patrum in novum testamentum tom. V. pag. 397.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 447. Цитатъ подлинный см. Migne, Patrolog. Curs. complet. ser. gr. tom CXX. Oratio XXI, pag. 416.

<sup>•</sup> Л. 453. Цитатъ вполнъ соотвътствуетъ по мыслямъ современному переводу и подлиннику, см. преп. отца нашего Аввы Доровея душеполезныя поученія и посланія. Москва 1858. Поученіе 1 объ отверженіи міра, стр. 28—29. Подлинникъ см. Мідпе, Patrolog. curs. complet. ser. graec. tom. LXXXVIII. рад. 1628—1630. Въ Россіи существовали два перевода поученій аввы Доровея. Первый, древній переводъ павъстенъ по рукописямъ XIV въка. Описан. Рукоп. Моск. Смя. библ. отд. II, к. 2, 219—227. Этимъ переводомъ и пользовался здёсь м. Данімлъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Л. 447—448. Цитатъ виодий соотв'ютствуетъ современному переводу твореній св. Исаака см. творенія святыхъ отецъ, томъ ХХІІ. Слова подвижначескія Исаака Сиріанина. Слово 21 о разныхъ предметахъ въ вопросахъ и отв'ютахъ, стр. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Л. 448—451. И этотъ цитатъ соотвътствуетъ современному переводу. См. Творенія святыхъ отецъ, томъ XXIII. Творенія Ислака, 17—21.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Л. 451—454. Большая часть нареченій старцевь подъ названіемъ Verba seniorum надана у Минл. Patr. Curs. Complet. Ser. lat. tom. LXXXVIII. На русскомъ языкъ старчество подъ названіемъ «Древній Патерикъ» издано въ Москвъ при једакціи Душеполезное Чтеніе. М. 1870. Многіе наъ разсказовъ благочестивыхъ старцевъ помъщены въ изданіи «Достонамятныя сказанія о подвижничествъ св. отецъ».

разсматривается, какъ совокупность нравственнаго зла, а не какъфизическаго.

Наказаніе тринадцатаго слова не имбеть въ своемъ содержаніи ничего общаго съ главнымъ его предметомъ. Оно есть по своему характеру вполнъ самостоятельное пастырское поучение. Содержаніе его очень разнообразно, въ немъ ніть связи логической и последовательности, оно состоить изъ целаго ряда отдельныхъ мыслей. Въ содержаніи поученія можно отивтить нівсколько отдъльныхъ пунктовъ. Въ началъ поученія даются пастырскіе совъты объ умъренности во всемъ въ жизни-въ иищъ, нитъъ, платъъ, затъмъ о снисходительномъ отношении къ нищимъ, соединенные съ обличеніемъ грубаго, нахальнаго отношенія къ нимъ, -- о правдъ и непосулоимствъ въ судъ, обличения противъ роскоши, изнъженности, праздности, брадобритія, излишняго убранства и богатства сапоговъ, излишней заботливости о птицахъ, псахъ, наставленія мужьямъ относительно своихъ женъ, господамъ относительно рабовъ и слугъ, отцамъ относительно дътей; особенно замъчательны здъсь наставленія къ юношамъ, соединенныя съ строгимъ обличеніемъ ихъ волокитства, и къ отрокамъ, которые призываются пастыремъ къ постоятельной дъятельности, удаленію отъ праздности и къ ревностному изученію наукъ и художествъ. Самый сухій и краткій перечень показываетъ, какъ разнообразно по своему содержанію настоящее поучение.

Наказаніе тринадцатаго слова весьма важно въ историческомъ отношеніи: въ немъ сгруппировано много разныхъ данныхъ для характеристики быта русскаго общества XVI в. По своей исторической цённости, при своемъ общирномъ объемѣ это наказаніе можетъ идти въ сравненіе только съ одною первою частію двѣнадцатаго слова.

Сложившееся убъждение о невозможности спасения въ міръ сопровождалось своими практическими послъдствиями въ жизни русскаго народа. Видя въ монашествъ почти единственно върный путь ко спасению, люди мірскіе, занятые повседневными житейскими заботами, за которыми имъ мало оставалось времени для удовлетворения собственно религіозно-нравственныхъ потребностей, вполнъ проникались тою мыслію, что въ міръ, дъйствительно, невозможно получить спасеніе. Убъжденіе, что весь окружающій человъка міръ, всѣ разнообразныя жизненныя отправленія въ ходъ общественнаго строя, семейныя узы и проч., что все это состав-

ляетъ препятствіе для нравственной усовершаемости человѣка, послужило дъйствительнымъ тормазомъ въ нравственномъ развитіи русскаго общества. Понятіе о мір'є, какъ о чемъ-то зломъ, на каждомъ шагу подагающемъ человъку тъ или другія препятствія въ дълъ достижения спасения, съ одной стороны слишкомъ тяжелое и прискорбное для человъка, съ другой— стало утрироваться имъ же самимъ къ практической своей выгодъ и въ противовъсъ истинному понятію о нравственности. Слово міръ сдівлалось предметомъ всевозможныхъ извиненій. Какъ бы и сколько бы конечно не представляль міръ опасностей, для спасенія челов вка въ конців концевъ невозможно предположить, чтобы отъ него могли отр вшиться вс в люди, ищущіе спасенія. Въ такомъ случат и при такомъ исходт вся церковь должна была бы обратиться въ одинъ большой монастырь и чрезъ нъкоторое время закончить свое существование на землъ. Это конечио хорошо понималь всякій, но все-таки находились такіе, которые воспользовались распространеннымъ мижніемъ о невозможности спасенія въ мір'в я самый міръ, житейскія заботы. скоро обратились для нихъ въ предметъ всевозможныхъ извиненій въ упущенів ими тъхъ или другихъ правственныхъ обязанностей. Многіе увъряли себя, что они, какъ люди мірскіе, слъд. непремъпно окруженные всъми соблазнами и искущеніями, такъ щедро предлагаемыми имъ «міромъ», по тому самому не могуть исполнить и не имъютъ у себя столько нравственныхъ силъ, чтобы выполнять всв нравственныя обязанности, возлагаемыя на нихъ званіемъ истиннаго христіанина. Путемъ подобныхъ соображеній многіе последовательно приходили къ тому убъжденію, что имъ, какъ мірскимъ людямъ, вовсе не безусловно необходимо исполнять непремыню всъ христіанскія обязанности, — это было бы сверхъ ихъ силъ, а они могутъ исполнять только нъкоторыя изъ нихъ. Иначе, такъ разсуждали подобнаго рода люди, за чёмъ же существуетъ монашество, если спасеніе достижимо одинаково средиміра и въ пустыні, и если христіанскія обязанности и иноковъ и мірянъ однів и тів же. Въ такомъ случав теряло смыслъ существование монашества. Если же оно твмъ не менве существуетъ, то твмъ самымъ указываетъ на неодинаковость нравственныхъ обязанностей твхъ и другихъ. Значить, если уже кто, то только иноки, какъ люди, отрѣшенные отъ міра, обязаны со всею строгостію выполнять въ своей подвижнической жизни всв христіанскія нравственныя обязанности. Совершенно иное д'вло положение мірянъ: имъ можно и даже дол-жио сдвлать снисхожденіе, послабленіе. Самое ясное и опредвлена

ное указаніе на существованіе подобнаго рода взглядовъ находится въ сочиненіяхъ м. Даніпла. Въ одномъ изъ своихъ посланій онъ напр. пишетъ, имъя въ виду несомнънно извъстный взглядъ на свои правственныя обязанности пакоторых изъ своих современниковъ: ене подобаетъ мнъти никомуже, яко мірскимъ человъкомъ незаконоположено есть соблюсти евангельскія заповіди, не буди сего, никтоже здравъ умъ имущи не помышляетъ сего» '. Съ другой стороны между современниками Даніила находился кружекъ такихъ людей, которые оправдывающими свою нравственную песостоятельность обстоятельствами выставляли не юридическую необязательность для себя приоторых правственных предписаній, а общій современный унадокъ правственности. Выходя изъ области современныхъ фактовъ, они приходили уже не къ общему юридическому взгляду о не всеобщей обязательности правилъ христіанской морали, а только къ основанному на современныхъ условіяхъ общественной нравственной жизни и имбющему свою силу и значеніе только для своего времени уб'іжденію въ томъ, что хотя съ теоретической точки зрвнія всв требованія христіанской нравственности безусловно обязательны для всёхъ христіанъ, и они действительно исполнялись людьми прежняго времени «первыхъ родовъ», бол ве твердыми и сильными въ нравственной жизни, но что касается до современнаго слабаго покольнія, такъ разсуждали современные Даніилу правственные мыслители, то ему жить такъ «не вмізидается». И замізчательно то, что подобнаго рода нравственныя воззрінія высказывали даже пікоторые изъ представителей церкви — епископовъ 2. Въ сочиненіяхъ м. Даніила существуетъ также довольно ясный намекъ на то, что н вкоторые изъ его современниковъ отрицали необходимость для своего времени строгаго исполненія христіанскаго правственнаго закона и суровыхъ христіанских подвиговъ, имівшихъ місто въ первенствующей христіанской церкви. М. Даніилъ вооружается противъ такихъ вольнодумцевъ. «Ащелиже кто речетъ», говоритъ онъ, «нынъ нъсть вре-

¹ Рук. Новг. Соф. библ. № 1281, л. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Три неизданныя досель посланія князя А. Курбскаго. Прав. Соб. 1863 г., ч. П, 558—559. Посланія инока Артемія. Русская историч. библіотека, изд. Археографическою коммиссією, т. IV, 1383. Здісь Артемій сообщаєть, что нікоторые изъ его современниковъ говорили: «пе требів нынів по евангелію жити... не съндется ден нынів чо евангелію жити: родъ нынів слабъ». (Это слова одного епископа).

мя потребы сея, еже трудитися и жестоко и бользненно житіе показати, не глаголи тако, о суемудренный человьче, что бо подобаетъ творити иже образу Божію созданнымъ человькомъ, что унве содвати и мудрствовати: объядатилися, и піянствовати, и блудити и иная безчинная стремленія плотскаго похотьнія, и сего ради ити въ муку вычную и во огнь негасимый? Се бо сатанинъ навыть есть человькомъ, еже влагати паче подобія и къ отчаянію приводити родъ человьческій» 1.

Конечно сформировавшійся взглядъ на невсеобщую обязательность евангельскаго нравственнаго ученія прилагался нікоторыми до извъстной степени къ жизни, оправдывался на дълъ. Слъдствія этого понятны. Многіе извиняли себя слабостями мірскаго челов вка во многомъ такомъ, что вовсе было не свойственно христіанину. На такого рода личностей, игнорировавшихъ многія правственныя обязанности христіанина посл'ёдовали обличенія. Обличенія вызвали своего рода отвъты и возраженія со стороны лицъ, которыхъ они болье всего касались 2. Замвчательны съ этой стороны слова м. Даніила. Онъ передаеть слідующее возраженіе нікоторыхъ изъ своихъ современниковъ: «ты же глаголеши», говоритъ онъ словами возраженія: «домъ имъю, и жену и дъти, и рабы, и многи печали житейскія, како могу сія (т. е. евангельскія запов'єди вс'ь) сохранити человъкъ мірянинъ сый? Сія бо инокихъ есть, иже вся земная преобидъвшихъ, себъ же и Богу Единому внимающихъ». Какъ понималось въ то время требование пастырей о тщательномъ исполненіи евангельских в запов'єдей, это видно опять изъ словъ самого Даніяла. На его пастырскія увъщанія быть ревностными исполнителями всёхъ нравственныхъ предписаній, завібщанныхъ Іисусомъ Христомъ и Его церковію, ему отвічали: «ты и намъ повеліваети въ льсы и въ пустыни отходити и инокомъ быти» 3. Въ опровер-

¹ Рукоп. Соф. библ. № 1281 л. 305. 298---299.

<sup>\*</sup> На требованія пастырей стараться о соблюденіи всівхъ христіанскихъ обязанностей многіе въ полномъ сознаніи своей правоты отвівчали: «како можемъ съ подружіемъ живлици и въ печаліхъ суще, чернечески жити»? (Слово о мірстей чади въ рук. Соф. библ. № 1322 л. 153 и № 1534 л. 71). Важно въ отвітті выраженіе «чернечески жити». Мысль его та именно, что только инокамъ обязательно исполненіе всікъ христіанскихъ обязанностей, а не мірянамъ, такъ какъ по понятіямъ того времени только на инок въ возлагалось исполненіе всего христіанскаго иравственнаго закона.

<sup>•</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 а, 412.

женіе установившагося между миогими изъ современниковъ Даніпла мнѣнія о невсеобщей обязательности всѣхъ нравственныхъ христіанскихъ заповѣдей и написано имъ особое, слово (двѣнадцатое), которымъ наоборотъ угверждается, что «вси человѣци, маліи же и велици и всякъ каждо насъ, пріемшен Божественное крещеніе и евангельскія заповѣди Господьи должни есмы всѣмъ сердцемъ своимъ, и всею мыслію своею, и всею душею своею обоя сія соблюдати, якоже обѣщаніе наше, еже во святѣмъ крещеніи, такоже и евангельскія заповѣди Христовы 4.

Общее положение слова идетъ въ прямой разръзъ съ установившимся взглядомъ общества. Могли возразить, что иноки добровольно избирають себъ скорбный путь ко спасенію и дають по собственной своей воль разные объты, и потому имъ однимъ и свойственно исполнять всякое предписание нравствениаго закона. Даніилъ въ противовъсъ возраженію ставить свое положеніе, которымъ уничтожается всякое значение и сила возражения. Иноки даютъ объты, но и всъ христіане также дають объты при самомъ святомъ крещеніи; объты тыхъ и другихъ въ существы не различаются. Значить, каждый человекь, одинаково-мірянинь и инокъ, съ самой первой минуты своего возрожденія и божественнаго усыновленія въ таинствь крещенія является уже связаннымъ объщаніемъ исполнять всё заповёди Того, во имя Котораго крестился. «Заповъди евангельскія», говорить Даніиль, «всъмъ предложени быша инокоми же и мірскими» 2. Притомъ соблюденіе евангельскихъ заповъдей, которыя мы при св. крещенін дали объщаніе исполнять, должно быть самое строгое, точное и пеуклонное. Сгало быть и только тотъ по справедливости можеть называться христіаниномъ, кто неуклонно проводить и выполняетъ послъдовательно въ своей жизни весь нравственный законъ, завъщанный Інсусомъ Христомъ. «Како кто христіанинъ нарицатися можетъ», спрашиваетъ митрополить, «не соблюдая заповъдей Христовыхъ? Которое есть именование христіанское не ходящихъ въ закон Господни?> Послів этого становится вполнів понятными тоти глубокій историческій смыслъ, какой скрывается за тіми наставленіями м. Даніила, которыми онъ призываеть своихъ пасомыхъ къ посто-

<sup>4</sup> Оглавленіе 12-го слова. Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 401—440.

² Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 413.

янному памятованію и исполненію обътовъ, даваемымь христіаниномъ при св. крещеніи. Такова общая идея двънадцатаго слова.

Вооружаясь одинаково и противъ несправедливаго митнія о невозможности спасенія въ мір' и противъ происшедшаго изъ него мнёнія о необязательности для мірянъ некоторы хъ нравственныхъ требованій христіанской морали, м. Даніиль самъ стоить вполнь на православной точкъ зрънія и избираеть для себя средній путь въ опредълении возможности спасенія въ мірѣ и въ монастырѣ. Онъ признаетъ и монашество и мірскую жизнь учрежденіями, одинаково ведущими ко спасенію. Избраніе того или другаго пути ко спасенію, должно обусловливаться, по нему, личнымъ расположеніемъ, склонностями и нравственными силами челов'ька, при чемт брачная мірская жизнь разсматривается чмъ какъ нравственный законъ, а монашество какъ высшій добровольный подвигъ. Вотъ замвчательныя слова, сказанныя по этому поводу самимъ Даніиломъ: «збло желаю спастися всемъ человекомъ и въ разумъ истинный прінти, но хотящимъ и желающимъ мірскій мятежъ и молвы оставити, и безмолвно иноческимъ житіемъ въ тишинѣ жити, и плакатися о своихъ согръщеніяхъ, симъ совъть даю токмо, аще хотятъ истинно, аще ли же не произволяють, да пребывають домъ имья и жену и дети, якоже и прежній благочестивій мужів, иже въ міръ съ женами и дътъми живущей и Богу угодившей» 1.

Первая часть двънадцатаго слова очень общирна. По своему объему она принадлежитъ къ числу самыхъ общирныхъ во всемъ соборникъ м. Даніила. Въ содержаніи первой части слова можно отмътить три отдъла: первый и послъдній изъ нихъ находятся въ большей или меньшей связи съ общимъ предметомъ слова; второй по характеру своего содержанія представляетъ изъ себя нѣчто самостоятельное.

Въ началѣ поученія, или въ первомъ отдѣлѣ первой части слова, проповѣдникъ, чмѣя въ виду тему слова, призываетъ всѣхъ къ памятованію обѣщаній, данныхъ христіаниномъ при св. крещеніи, икъ тщательному исполненію ихъ, чтобы христіанинъ могъ потомъ предстать на послѣднемъ судѣ чистымъ и не страшиться наказаній. Непосредственно за симъ представленъ длинный рядътекстовъ св. Писанія, изъ

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Рукоп. № 197 л. 412.

которыхъ только некоторые подтверждаютъ мысль проповедника объ имъющемъ последовать страшномъ судъ. Въ этомъ отдель поученія замічательно въ гомилегическомъ и вътоже время и въ историческомъ отнощеніи изображеніе пропов'ядникомъ различныхъ анормальныхъ сторонъ современной жизни русскаго общества, которыя разсматриваются параллельно съ правственнымъ ученіемъ самаго Інсуса Христа, изложеннымъ въ евангеліи. «Господь», говорить Даніиль, «запов'єда рекъ: блажени есте егда поносять васъ (Мо. V, 11), ты же, христіанинъ сый, супротивная твориши; и аще тя кто ударитъ въ ланиту, обрати ему и другую (Мв. V, 39), ты же не точію не обращаеши другую, но и единой не терпиши, таже и главу хощеши отръзати (поединки). Сія ли словеса объщанія твоего во святъмъ крещении, сія ди есть заповъди св. евангелія, яже пріялъ еси творити и хранити? Господь запов'єда рекъ: всяко слово праздно, иже аще возлаголють человьци, воздадять о немь слово въ день судный (Мо. XII, 36), ты же всегда безпрестанно гнусная сотворяеши діавольская ученія. Господь рече: блажени плачущій и горе сміющимся ныні яко возрыдаете и восплачете (Мо. V, 4), ты же съпротивная Богу твориши, а христіанинъ сый, иляшети, скачени, блудная словеса глаголени.... Господь заповъда рече: бдите и молитеся, яко не въстедне ни часа, въ оньже Сынъ человъческій пріидеть (Мо. XXIV, 42), ты же непрестанно вся человъки соблажняеми, баснословими, притчи смъхотворныя приводиши, грохощеши, смъешися.... Господь заповъда рекъ: блюдите да не отягчають сердца ваша обіяденіемь и піянствомь (Лук. XXI, 34), ты же обіядаешися яко скоть, и піянствуеши день и нощь. и под. Мы здъсь не вносимъ обличеній Даніила въ ихъ цъломъ видь, въ виду того, что они разсмотрыны будуть въ другихъ соотвётствующихъ ихъ содержанію містахъ.

Второй отдёлъ поученія весь сосредоточивается на обличеніяхъ разныхъ пороковъ, которыми заражены были современники Даніила. Здёсь находятся драгоцённыя въ историческомъ отношеніи изображенія и полныя яркихъ красокъ картины крайчяго разврата, до котораго доходило тогдашиее общество, разныхъ видовъ роскоши, изнёженности, щегольства, разнузданнаго волокитства, какимъ отличалось особенно современное молодое поколёніе, склонности къ грубымъ увеселеніямъ и удовольствіямъ и под.

Въ третьемъ отдълъ поученія содержится убъдительное призываніе проповъдника къ покаянію и братской любви, вслъдъ за

которымъ находится краткое опровержение извъстнаго уже миъния о невсеобщей обязательности правственныхъ предписаний евангелія и о невозможности спасенія въ міръ.

Вторая часть двѣнадцатаго слова не отличается особеннымъ богатствомъ священной аргументаціи. Собранныя здѣсь авторомъ святоотеческія свидѣтельства своимъ главнымъ содержаніемъ имѣютъ ученіе о всеобщей обязательности всѣхъ христіанскихъ нравственныхъ требованій—для иноковъ и для мірянъ, за исключеніемъ одного преимущества послѣднихъ вступать въ бракъ, и съ этой стороны вполнѣ отвѣчаютъ данному имъ ихъ собирателемъ назначенію. Здѣсь приводятся свидѣтельства: толковаго Евангелія 1, св. Златоуста 2, особенно много изреченій св. Василія Великаго 3, Іоанна Лѣствичника 4, Никона Черногорца (изъ его посланій) и св. Василія епископа Амасійскаго изъ его посланія къ «нѣкоему иноку внадшу въ отчаяніе».

Наказаніе двінадцатаго слова по своему началу примыкаєть къ главному положенію слова. Въ немъ встрівчаются относящіяся къ общей темі мысли о томь, что настоящій истинный христіанинъ должень исполнять всі безъ исключенія евангельскія заповіди, какія онъ обіщался исполнять еще при самомъ своемъ крещеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. 423. Въ печатномъ изданія толковаго или учительнаго Евангелія процитованняго зд'єсь авторомъ м'єста н'єть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. 416-420.

<sup>.</sup> Л. 423—425. 426—434. 414—417. Большая часть свидътельствъ св. Василія В. подлинны. См. Творенія св. отецъ, ч. III, стр.: 379. 364. 365. 386. 369. 488—489. 494. 496. Творенія св. Василія В., ч. V. 46—49. Мідпе, Patrol. Curs. complet. ser. gr. t. XXI, S. Basilii. Caes. III, 627—632.

<sup>4</sup> Л. 423. Свидътельство подлинное. См. Преподобнаго отца нашего Іоанна игумена Синайской горы лѣствица и слово къ пастырю. М. 1851 г. Слово 1, глав. 4, 3. Подлинникъ см. Мідне. Patrolog. curs. complet. ser. gr. tom. LXXXVIII. S. J. Climaci, scala paradisi, gradus 1: περί ἀποταγῆς υίου, pag. 632—635. Лѣствица св. Іоанна Синайскаго извѣстна въ славянскомъ переводъ по спискамъ XII в. Переводъ Лѣствицы съ толкованіями извѣстенъ въ спискъ митроп. Кипріана, сдѣлавшаго списокъ сей въ Копстантицополѣ въ 1387 г. Описан. рукоп. Моск. Син. библ. отд. П. кп. 2, 193—225. Въ XVI в. у насъ на Руси употреблялось болѣе всего толковая лѣствица, о чемъ свидътельствуетъ богатство сохранившихся до насъ списковъ ел. Въ одной Кирилловской библютекъ списковъ таковой лѣствицы находится болѣе десяти отъ одного XVI вѣка.

Новый отдёлъ поученія представляеть изъ себя рядъ отрывочныхъ пастырскихъ наставленій о трезвеніи, теривніи, объ удаленіи отъ объяденія и піянства, лукавства, зависти и проч.

Третій отдълъ поученія вращается въ сферѣ обличеній, касающихся лѣности къ посѣщенію церковнаго богослуженія, и наоборотъ страсти къ уличнымъ представленіямъ или позорищамъ, къ пересудамъ.

Въ последнемъ отделе наказанія проповедникъ даеть интересныя разсужденія о характере и степени позволительности для христіанина удовольствій или, какъ выражается Даніилъ, «прохлаженій», которыя ограничиваются имъ наслажденіями однеми красотами природы.

## ГЛАВА ІІ.

Средоточіе семьи—женщина. Ей принадлежать въ семь одинаковыя нравственныя права съ мужчиной. Но далеко не на такихъ основахъ покоилось семейное начало въ древней Руси. Низкій теоретическій взглядъ на женщину создалъ для нея неудовлетворительное положеніе въ семействъ. Назначенная быть царицею семьи 1, она вмъсто того въ семь играла роль скор с служанки, чъмъ равноправной съ мужчиною и бол с или мен с самостоятельной личности. Священное имя матери не смягчало неудовлетворительнаго положенія женщины. Древнерусская литература не создала для себя бол с или мен с отчетливаго идеала и цъльнаго типа древнерусской женщины какъ жены и какъ матери. Если тогда хот ли изобразить прекрасныя нравственныя качества женщины, то изображали ее бол с какъ подвижницу, постницу,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Такъ охарактеризовалъ положеніе женщины въ семействѣ Шульгинъ. О состоянів женщинъ въ Россіи до Петра Великаго, Кіевъ, 1851, VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Библіот, впостранных в писателей о Россій, т. 1, С-ПБ, 1836. Павель Іовій, 51. Герберштейнъ. Записки о Московій, въ перевод Анонимова, 73—81. Костомаровъ. Очеркъ жизни и нравовъ великорусскатв народа въ XVI и XVII в С-ПБ, 1860, 103—110. Буслаевъ. Историческіе очерки русской народной словесности и искусства, т. II, 584.

и не какъ не жену и мать <sup>1</sup>. Идеаль древнерусской женщины рисовался болже въ отрицательныхъ чертахъ. Невозможно было для того времени ставить въ одинаковое въ нравственномъ отношеніи положеніе мужа и жену какъ равноправныхъ членовъ семейства <sup>2</sup>. Однимъ изъ главныхъ достоинствомъ жены признавалось полное отреченіе ся отъ своей воли: послушаніе жены предъ мужемъ возводилось въ высокую добродътель женщины. Припципъ безусловнаго послуывнія женъ въ отношеніи къ своимъ мужьямъ проводился очень строго и простирался до того, что жена безъ въдома и позволенія мужа своего не могла выйти даже въ церковь <sup>3</sup>.

Такимъ образомъ въ древперусской семът выступаютъ двъ противоположныя крайности: съ одной стороны широкій произволъ и неограниченная власть мужа, съ другой — безправность и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Буслаевъ. Историч. очерки русск. народ. словесности и искусства, т. II, ст.: идеальные женскіе характеры древней Руси, 238—269. Очеркъ исторіи русск. женщины въ посл'їдовательномъ развитіп ея литературныхъ типовъ. Публич. лекців Чудинова, изд. 2, С-ПБ, 1873, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Существовали на этотъ разъ спеціальныя разсужденія, направленныя къ униженію женіцины какъ жены предъ мужемъ въ родѣ напр. слова св. Косьмы, еп. Халкидонскаго, «о томъ како не подобаетъ жены свося звати госпожею» (Рукоп. Имп. Пуб. библ. F. 1. № 228, 422—423. Рукоп. Соф. библ. № 1285, л. 91—93). Слово св. Козьмы находится въ извѣстномъ Папсіевскомъ сборчикѣ рукоп. Кирилов. библ. № 4/1081. л. 12. Слово Козьмы Халкидонскаго вошло даже въ Кормчія Рукоп. Соф. библ. № 1173 л. 427. Рукоп. Рум. муз. № 231. Кормчая XV в., л. 390. Востоковъ. Описаніе Рум. музея, 288. Слово Козьмы Халкидонскаго напечатано у Дубакина. Вліяніе христіанства на семейный быть русск. общ. 90.

<sup>3 «</sup>Женамъ украшение наче здата умъ добръ, въ домъхъ предъ мужемъ покореніс и послушаніе», говорить авторъ слова о злыхъ женахъ. Рукон. Соф. библ. № 1490, 532—534. «Научитеся жены молчати да спасете свою душу.... повинися (мужу) въ модчанін», читаемъ мы въ поученій къженамъ, «да будуть модчадивы». Рукоп. Соф. библ. № 1322, л. 20. Много трактовали о послушании женъ своимъ мужьямъ пастырскія поученія, говорившіяся непосредственно посяв візнчанія. Вотъ напр. какое наставление давалось въ ХУІ въкъ женъ въ церкви непосредственно после венчанія: «ты же дин мужа имей во всемь честна и бойся его, и во всемъ честь воздавай ему, а съ нимъ всегда спрашивайся о всякомъ дълъ новеже глава есть тебі», «Услышите жены заповіди Господни и научитеся въ молчани повиноватися своимъ мужемъ»; «достоить повиноватися женё мужу своему и непререкованно послушливой быти». Слово о томъ како л'ию жити христіанамъ съ женами въ рук. Соф. библ. № 1063, л. 62-64. Требникъ, Рук. Соф. библ. NeNe 1061, a. 158, No 1066 a. 279-280; No 1085 a. 116. Домострой. М. 1849. 57-58, Въ отношени непослушныхъ женъ существовали страшныя угрозы: имъ угрожали анасемой. Рук. Соф. библ. № 1466 л. 170. Прилож. № XXV, VI.

пассивность жены. Понятіе о бракъ какъ тапиствь въ то время несуществовало. Брачныя отношенія супруговь выражались въ господствъ мужа надъ женою 1. Конечно, такой порядокъ вещей, въ связи съ другими условіями быта, о которыхъ извъстно будетъ ниже, менъе всего способствовалъ установленію дуловной нравственной связи между супругами и даже прямо противодъйствовалъ ей. Дъйствительно отличительною чертою древцерусской семьи служитъ взаимная холодность супруговъ 2. Какъ бы ни была послушна въ своихъ семейныхъ отношеніяхъ жена, она тімъ не менье не заслуживала за свою покорность должнаго ей уваженія. Мужъ не хотълъ много довърять ей 3. Между мужемъ и женою существовало мало задушевности. Жена въ семействъ оставалась въ положеніи старшей служанки и связью между нею и ея мужемъ служилъ по преимуществу страхъ предъ нимъ, основанный на грубой физической силь и выражавшійся часто въ побояхъ 4. Не пользуясь большимъ нравственнымъ значеніемъ въ семействъ, лишенная довърія своего мужа, русская женщина прежняго времени сохраняла за собою болье внышнее значение для мужа и для семьи.

<sup>1</sup> Горчаковъ. О тайнъ супружества. СПБ, 1880, 301,

<sup>2</sup> Герберштейнъ. Записки о Московия въ перевод в Анонимова. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Лучине въ утлой ладъћ Ездиги, нежели женъ тайнъ своя повъдати», говорилъ Данилъ Заточникъ. Извъстія Импер. Акад. наукъ, по отд. русск. языка и словесности, т. Х. 271. — Сахаровъ, Свазанія русся, народа, Кн. IV, изд. 3. С-ПБ. 1841, 43. «Люто есть тому мужу, иже языка жены своея слуша, етъ.... языку убо, человъче, жены своея николиже въруй, лучше есть злоба мужная, нежели льстивыя жены доброта, никакоже, человъче, повѣждь тайны своея женъ, да не погибнеши отъ яея, ръдкая бо жена хранитъ тайну мужа своего. Слово о злыхъ женахъ». Рукои. Соф. библ. № 1490, 538.

<sup>&#</sup>x27;Хотя пастыри и поучали, что «мужъ женѣ своей должную любовь да воздаетъ и да чтитъ ее якоже ребро назушное, и всегда о ней попеченіс творя и промышляя о всемъ всячески» (Рукоп. Соф. библ. № 1085, д. 115—116. Поученіе како подобаетъ мужемъ съ женами своими жити, находящееся въ требникѣ); но въ то же самое время мужу ими внушалось въ обязанность «наказывать жену», хотя и «полегку», а не злобою» (Рукоп. Соф. библ. № 1061, д. 137—138. Поученіе находящееся въ требникѣ, которое говорилъ священникъ непосредственно послѣ вънчанія), по все-таки вполиѣ позволительнымъ считалось пускать въ дъйствіе и «жезлъ» (Рукоп. Соф. библ. № 1063, л. 62—64. Слово св. отецъ како лѣно жити уристіаномъ съ женами, въ требникѣ). Герберштейнъ. Записки о Московіи въ переводѣ Анонимова, 75. Домострой. М. 1849, 67—68. Отъ общераспространеннаго обычая употреблять въ дѣло противъ женъ побои образовалась особая пословица: «женскій быть—всегда она бита». Архивъ историко-юридическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи, изд. Калачевымъ, кн. ІІ, полов. 2, отд. ІV. Русскія пословицы в поговорки Буслаева, 98.

Смотря па жепу болье съ точки зрвнія вившихъ естественныхъ къ ней отношеній мужъ старался сохранить ег только для одного себя и потому старался изолировать ее отъ общества. Къ тъмъ же самымъ мѣрамъ проводило древне-русскаго человъка и распространенное убъжденіе въ физической слабости и правственной неустойчивости женщины вообще. Въ видахъ предупрежденія могущей произойти отсюда опасности женщинъ старались строго охранять отъ всякаго посторонняго вліянія окружающаго общества. Такимъ образомъ явился теремъ, въ тѣсной сферѣ котораго по большей части и проводила свою жизнь древнерусская женщина. Такъ по крайней мѣрѣ было въ высшемъ кругу общества '.

Митрополить Даніилъ не много даеть у себя сужденій о томъ, какъ онъ смотръль на личность женщины. Но его отрывочныя, разбросанныя по разнымъ м'встамъ, фразы, несмотря на свою краткость, могуть дать представление о томъ, какихъ воззрвний онъ держался въ отношени къ личности женщины. Здъсь должно разграцичить понятіе митрополита о женщині вообще, разсматривавшейся, сообразно аскетическому толкованію, какъ источникъ разныхъ соблазновъ, и являвшейся въ своемъ отношеніи къ мужчинъ опасною для него со мпогихъ сторопъ своей личности, и о женщин в самой въ себъ, о женщин в какъ от дъльной личности, такомъ правственномъ существъ какъимужчина. Общій взглядъмитрополита на женщину нисколько не возвышается надъ взглядомъ его современниковъ. Въ своихъ сужденіяхъ о женщинъ, какъ предметь соблазна для челов'вка, онъ повторяетъ только своими словами то, о чемъ онъ начитался въ произведеніяхъ аскетической литературы. Опъ постоянно, особенио въ посланіяхъ, проводитъ настойчиво ту мысль, что для спасенія человіка и избіжанія соблазновь должно какъ можно дальше держать себя отъ женскаго общества. Его пастырскіе совыты о цыломудрій главными образомы вращаются на томъ, что должно «не токмо не совокуплятися или бесъдовати съ женами.... но ниже взирати безстудно на лица ихъ», должно что «отлучатися отъ бесьдъ женскихъ и не взирати на дъвицу». Вообще

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Герберштейнъ. Записки о Московіи, 73- 81. Павелъ Іовій. Библіотека иностран. писат. о Россіи, т. І, 31. Эта сторона положенія древнерусской женщины прекрасно разсмотрѣна Забѣлинымь, т. ІІ. Домашній бытъ русскихъ царицъ въ XVI и XVII в. М. 1869. См. также Буслаевъ. Историч, очерки русск. надодк, словесности и искусства, т. ІІ, 319—531. Костомаровъ. Очеркъ жизни и нравовъ великор; сскаго народа въ XVI в. 103—106.

по воззранію Дапіила «преже вспях подобаеть намъ багати бесадъ женскихъ». Митрополиту казалось даже невозможнымъ сохранить цѣломудріе человѣку, который часто вращается въ женскомъ обществъ. «Аще яси съ женами, и піеши, и бесъдуети, и смъещися безчинно съ ними, и глумы твориши и надо всѣми сими хощеши дъвственникъ нарицатися, не ктому тя довственника эряй», пишетъ митрополитъ въ одномъ посланіи; «аще хощеши въ ціломудріи и чистоть жити», поучаеть опъ въ томъ же посланіи, «и благоугодити Богови, пельпо ти есть съ женами бесьдовати и любити всяко бесъды женскія». На тему о нравственномъ вредъ для человька, разумвется мужчины, женскаго общества написано Даніпломъ цвлое посланіе подъ названіемъ «яко душевредно совокуплятися и бесѣдовати съ женами» 1. Вѣрность аскетическому направленію своего времени соблюдена авторомъ и во взглядъ его на красоту. женскую. Подобно многимъ другимъ и онъ въ красоть женщины: видитъ величайшую опаспость для мужчины. «Ничтоже», по словамъ его, «пакостно якоже гордость и ничтоже губительно мужеству и крипости якоже сіяніе и доброзрачіе женское 2. Въ своихъ пастырскихъ наставленіяхъ по возможности изб'єгать общества женщинъ митрополитъ къ самой личности женщины относится вполнѣ безучастно. У него нътъ никакого осужденія женщины въ самой себъ, въ ея существъ. Говоря здъсь о ней, Даніилъ разсматриваетъ ее съ одной отрицательной стороны, только въ отношеній къ ней мужчины, и видить въ ней для него одинъ предметь соблазна, не осуждая въ этомъ нисколько личность женщины самой въ себъ. Въ своемъ взглядъ на женщину, разсматриваемую въ ея собственной личности, митрополить является более списходительнымъ къ ней, чёмъ многіе другіе современники. Отличіе Даніила отъ последнихъ въ его взгляде на женщину вообще составляетъ то, что онъ не даетъ у себя мъста такимъ разсужденіямъ о женщинь, которыя бы съ положительной стороны характеризовали ее, какъ злое и нравственио нечистое существо, о чемъ насборотъ неръдко трактовали аскетическія творенія русской древности.

Взглядъ митрополита Данінла на бракъ песколько выше, чемъ

ч Рук. Соф. биба. № 1281, а. 292. 358, 311-312. 314,-э. 291-294.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 476. Подоби. въ посладляхъ Рукоп. Соф. библ № 1281. л. 253.

какой проводился у другихъ писателей. Онъ болье близокъ къ истинному пониманию правственнаго значения брака. Онъ совершенно чуждъ мысли объ униженіи брачной жизпи. Здось авторъ стоить болбе на практической почве и взвешиваеть выгоды и невыгоды брачнаго и небрачнаго состояція съ этой именно стороны, со стороны чисто жизненной. Въ своемъ взглядъ на бракъ и дъвство митрополитъ исходигъ изъ той общей мысли, что каждый человъкъ, судя по своему нравственному состоянію, и сообразуясь съ своими нравственными силами, долженъ свободно избирать себъ тотъ или другой родъ жизни 4. Становясь на такую безразличную точку эрвнія, Данішль твив не менве самь лично болве склоняется въ пользу дъвства или иночества. Нравственное значение дъвства для него кажется выше супружества: девственное житіе велико имать дарованіе, приносить бо много сугубень плод еже есть восто, велика есть дъвства высота, велико же и исправленіе его». Подъ вліяніемъ такого взгляда на дівство онъ пишеть въ одномъ своемъ посланів: «что преславнъйши есть, еже оставити міръ, и яже суть въ міръ, и воспріяти страданіе и нищету духовную, ходатайствующая царство небесное 2. Какъ человъкъ хорошо знакомый съ жизнію, Даніилъ не обходить молчаніемъ и тъхъ трудностей, какія предстоять каждому дівственнику. «Немаль подвигъ хотящимъ безженное житіе жити, много подобаеть терпъти хотящимъ целомудрствовати яко рать имати имать по вся дни: разждизаетъ, сластитъ, мокрогитъ, скоктитъ, боретъ николиже можетъ престати или умолкнути, горже бо видимыя рати... Николиже можетъ почити иже безженное произволивый житіе жити, всегда рати имать, внутро бо себъ естественнаго властелина имать и ратника, ратникъ же ни въ вечеръ даетъ покоя, ни утро, ни нощію, ни полудни, но боретъ присно, жжетъ, палитъ, разждизаетъ, сласть къ сласти прилагаеть, страшить, во отчанніе пореваеть, всуе дівствуеши глаголетъ, бракомъ враждуетъ, ни во что же подвигъ дъвствующаго облыгаеть, похотей плотскихъ насытитися совътуеть, и всяку лесть составляеть, на всяку кознь наводить на иже во чистотъ изволившаго пребывати и безженное житіе жити, како бы отъ нихъ отгнати целомудріе, како бы девство ихъ растлити, какобы блудъ въ нихъ всадити, и какобы ихъ въ отчанніи въ ровъ низ-

¹ Рук. М. Д. А. № 197, л. 485. Рукоп. Соф. бабл. № 1281, л. 254.

² Рукоп. Соф. бабл. № 1281, л. 485-486. 299. 259.

вести и симъ до конца погубити, сего ради жжетъ пещь сластную по вся часы не престая, и ненависть влагастъ на дѣвственное житіе, отсюду лѣности наноситъ, отонуду уныніе напущаетъ, о молитвахъ о нѣкіихъ не радити попущаетъ, обѣты отлагати шепчетъ, на отца духовнаго мерзость и укоризны налагаетъ, и исповѣдатися о согрѣшеніихъ запрещаетъ и о семъ великъ студъ человѣкомъ влагаетъ дабы никтоже на покаяніе пришелъ, дабы никтоже къ отцемъ духовнымъ о грѣсѣхъ своихъ не имѣлъ исповѣданіе» 1. Заслуживаетъ вниманія описаніе нравственнаго и психическаго состоянія дѣвствующаго лица и его многотрудной борьбы съ требованіями своей собственной природы, на которомъ такъ долго остановился Даніилъ. Изъ описанія можно основательно заключить, что многіе изъ тѣхъ симптомовъ борьбы дѣвственника, о какихъ упоминается здѣсь, были вынесены Даніиломъ на своемъ собственномъ опытѣ.

Коль скоро человъкъ опредълилъ, что онъ не въ состояни вынести объта въчнаго дъвства, то онъ долженъ предпочесть брачную жизнь. «Не возмогій прінти къ тризнищу терпьніямъ и страданіямъ высоть дъвственнаго, ангельскаго иноческаго житія да пріобщится по закону брачному жень, яже и изначала Богъ повель»... 2 Въ бракъ нътъ ничего гръховнаго: «оженивыйся нъсть согръшилъ», «бракъ укоризны не имать», пишетъ митрополитъ : «аще не можеши безженнаю житія жити, пріиди къ браку, не возбраняеть жена къ благому житію» 4, еще яснье повторяется та же самая мысль въ другомъ мъстъ. Различе нравственной дъятельности и въ дъвственномъ и супружескомъ состояніяхъ заключается въ томъ, что соженивыйся толикихъ даровъ не пріиметъ, еликоже не оженивыйся Господа ради» 5. Вполнѣ допуская бракъ, какъ законъ, митрополитъ хочетъ ограничить права брачущихся лицъ въ пользованій брачными удовольствіями. Впрочемъ, это ограниченіе является у Даніила не какъ правственное требованіе, а какъ только

¹ Рукоп, Соф. библ. № 1281, л. 319--320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 486.

³ Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 266. 299. 254.

<sup>4</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 475.

<sup>5</sup> Рукви. Соф. библ. № 1281, л. 299 об.

благочестивый совътъ. Выходя изъ того взгляда на бракъ, что онъ установленъ «дътотворенія ради и съменоположенія», митрополитъ соединеніе съ женою допускаетъ тогда, когда цълію его имъется то самое, что именно и составляетъ цъль брака. «Глаголютъ о всъхъ купно праведныхъ», пишетъ онъ, «яко аще не бы возжелъхъ чадо сътворити, не схожашеся на се дондеже ражаемое отроча возмужится, егда паки другое чадо сотворити хотя схожашеся другъ съ другомъ, въ сихъ убо сіи праведници показаща еже по естеству, еже далъ есть Богъ дътотворенія ради».

Какъ въ дъвствъ Даніилъ видъль и которыя неудобства и трудности при его сохраненіи, точно такъ же и супружеская жизнь въ его представлении, пибеть свои невыгодныя стороны и стесняеть правственную свободу человъка. Конечно, эти неудобства по своему характеру настолько отличны отъ трудностей, соединенныхъ съ выполнениемъ обътовъ дъвства, насколько отлично самое дівство отъ супружества. Супружеская жизнь ийветь за себя даже больше невыгодныхъ сторонъ, чьмъ самое дъвство. «Оба житія требують вниманія я трезв'ьнія много къ спасенію и паче же супружную тяготу многу сугубу имать отъ мольы и плища, и попеченія суетнаго, д'євствующаго бо умъ имать любомудріе молчальное; на приплітшагося союзу брака колико омроченія, и молвы, и смущенія востають; сугубый бо мятежь и попеченіе пріиметь: безъ дівтей ему сущу, дівтей желапіе, егдаже родятся діли, о воскормленіи дітей попеченіе, жены храненіе, дому прилежание, рабомъ управление, и иже поприлучають бывающая больчи рабомъ, жень, дътемъ, и иже въ скотьхъ пспаденіе, и иже житейскихъ вещей неполученіе, и отсюду модвы и свъръпьства, и еже и судомъ которы, и на судищехъ стязанія, и на путехъ бъды, и въ домъхъ бъды, оранія и съянія неполученіе. и всякъ день приходитъ особно приносл души омрачение, въ нощи же дневныя печали прісмию, сихъ же всёхъ едино избавленіе есть еже біжати отъ всего міра». Нужно сказать, что картина жигейской сусты, пабросанная здъсь, сдълана удачно. Кромъ чисто практическим цевыгодъ, связанныхъ съ брачною жизнію, нослівданя иміветь противь себя невыгодныя стороны и собственпо уже для правственнаго развитія человіка, такъ какъ тогда челевьку «мпожайшихъ трудовъ и храпенія потреба ко спасенія полученю, яко посреди сътей многихъ и державы отступныхъ силъ жиги избравшу, и раздраженія грѣховная выну предъ очима имущу, и къ тъхъ по хотънію нощію же и днію привлачащу во своя чувства...»  $^{4}$ .

Сравнительная оцънка дъвства и супружества, сдъланная Даніиломъ, совершенно чужда крайностей аскетизма, она отличается знаніемъ жизни и практическимъ взглядомъ на вещи. Въ сущности оцънка сдълана върно.

Взглядъ м. Даніила на женщину, какъ жену и мать, не идегъ далье взгляда его современниковъ. Накоторая особенность его взгляда видна только въ томъ, что онъ старается смягчить суровыя отношенія мужа и жены, установившіяся временемъ, но не окончательно уничтожить ихъ, признавъ ихъ ненормальными. Съ другой стороны онъ возлагаеть большую ответственность на мужа за нравственное состояніе жены, Эга мысль, конечно, не новая, она только является для него средствомъ и противовъсомъ противъ господствовавщого въ его время грубаго, жестокаго деспотизма въ отношеніяхъ мужа кь своей женв. «Пріиди къбраку», говорить Даніиль, «невозбраняеть жена кь благому житію, помощница бо дана есть; аще ли не благопотребна бі, сотвори благопотребну». Въ чемъ состоигъ «благопотребность» жены митрополить самъ опредъляеть въ другомъ мъсть, когда говоритъ: «о чужіе, наказуйте женъ вашихъ боятися Бога и жити въ закон в Господни, и нищимъ подаяти; потщимся, возлюбленийи, божественная повельнія творити», говорить онь вы другомы мысть, «да и жену, и дыти и рабы и другъ друга увъщаемъ» (въ смыслъ поучать) 2. Отсюда видно, что Даніны слишкомъ хорошо понималь обязанности мужа в ставиль непреміннымь его долгомь заботиться о религюзно нравственномъ воспиганін жены. Даніиломъ мужу вверяется заботливость даже о вибщнемъ благоноведеній своей жены: онъ напр. должень следить за темъ, чтобы его жена не изощрялась особенно много въ украшеніи своего лица, платья, нарядовъ. Въ основу отношеній мужа и жены у Даніила полагается взаимная любовь: «жены своя любите», поучаеть опъ. Взаимная любовь мужа и жены не исключаеть права перваго употреблять репресивныя м'вры для надлежащаго вразумленія посл'ядней: «аще и страхъ подобаетъ наложити на нея (жену), но мърно, лкоже подобаеть, законно къ целомудрію,

<sup>1</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281 л. 257—258. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 475. 460. 119.

къ благопокоренію» <sup>1</sup>. Въ чемъ заключается законность наказанія жены, на которую, какъ на всёмъ извёстную мёру, ссылается митрополить, и въ какой формё должно производиться самое наказаніе, это можно было видёть раньше.

Отсутствіе нравственной связи между мужемъ и женой положило свой особенный отпечатокъ на весь складъ древнерусской семьи. Смягчающее вліяніе матери въ древнерусскомъ семействі значительно ослаблялось самымъ нравстенно-унизительнымъ положеніемъ ея. Мало того. На вліяніе матери на своихъ дітей смотръли иъсколько подозрительно, ей не особенно довъряли 2. Женщина внушала къ себъ болье довърія тогда, когда дылалась вдовою 3. Полновластнымъ владыкою въ семь воставался только мужъ глава семейства. Насколько онъ являлся леспотомъ по отпошенію къ жені, настолько же, если только не больше, деспотизмъ его простирался и на всъхъ его дътей. Дъти обязаны были оказывать своимъ родителямъ безусловное послушание и покорность. Отеческая власть надъ д'втьми признавалась полной и безграничной 4. По понятіямь древнерусскихъ моралистовъ, связью между родителями и детьми долженъ былъ служить страхъ, на которомъ главнымъ образомъ основывалась система древнерусскаго воспитанія. Простымъ самымъ средствомъ для внушенія къ себъ страха въ дътяхъ признавались у нашихъ предковъ физическая сила и вившнія паказапія. По этому-то воспитательныя средства того времени весьма часто приправлялись розгой. Да такой методь считался самымъ раціональнымъ и основаннымъ на отеческой любви къ дътямъ 5.

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197. л. 473. 474-475.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прав. Соб. 1858, ч. III, 508-513.

 $<sup>^3</sup>$  Костомаровъ. Очеркъ жизни и вравовъ великорусскаго народа въ XV—XVII в. 108—109. Дубакинъ. Вліяніе христіанства на семейный бытъ русскаго общества 94—98. 176—179.

<sup>&#</sup>x27;Полнота отцовской власти простиралась до того, что отецъ имѣлъ право продать своихъ дътей въ рабство. Герберштейнъ. Записки о Московіи, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Люблії сына своего, жезда на него не щади, наказнії его въ юности, да въ старости поконть тя, дюбяй сына своего, учащай раны, да послѣди о немъ возвеселищася (Соф. библ. № 1457; л. 190—192 слово отъ притчей и о наказавіи дѣтей и къ родителемъ); наказывайте дѣтей не словомъ точію, но и раною, да не пріимещи про него нынѣ отъ человѣкъ сорома и будущихъ мукъ съ ними (Рукон, Пмпер, Пуб. библ. пэъ древлехранилища Погодина № 1024, л. 383—384

Если тяжело было въ семейств положение сыновей, то еще суже было положение дівицъ. Это будетъ вполні понятно, если мы обратимъ вниманіе на то, что русскіе того времени вообще не любили у себя рожденіе дочерей і. Самая главная обязанность родителей въ воспитаніи дочерей состояла въ заботі о сокраненіи физической и нравственной чистоты дівицы. О духовномъ умственномъ образованіи и просвіщеніи разсуждали весьма мало г. Самымъ лучшимъ средствомъ для сохраненія чистоты дочери признавалось заключеніе въ теремі, откула ее выпускали въ самыхъ рідкихъ и исключительныхъ случаяхъ, не надіясь на ея честность з. Впрочемъ и теремное заключеніе считалось одно не надежнымъ для сохраненія дівицъ и противъ нихъ пускалась въ ходъ система побоевъ, которыхъ на долю дочери приходилось даже болте, чімъ на долю сыновей і.

Поученіе о наказаніи къ дѣтямъ). Похвала розгѣ, какъ воспитательному средству, См. у Буслаева историческіе очерки русской народной словесности и искус ства. т. II, 585. Впрочемъ изрѣдка встрѣчаются взгляды на отношеніе родителей къ дѣтямъ болѣе гуманнаго характера. См. Памятники стариннаго русскаго воспитанія. Чтен. въ общ. ист. и древн. Росс. 1861, кн. 3. Вреда отъ розогъ и вообще побоевъ не признавалось: «не ослабляй бія младенца «аще біеши жезломъ не умретъ, но паче здравѣе будетъ» (Рук. Соф. библ. № 1457, л. 191 Слово отъ притей и о наказаніи дѣтей и къ родигелемъ. Ср. Домострой XVII, 22—22. 24—27.

<sup>4 «</sup>Аще же, Господи, и не вельми о семъ порадовася», читаемъ мы въ одной благодарственной молитвъ, «о нарождения дочери, порадуюся сему, еже Боръ возда» (Рукоп. Соф. библ. № 1296. л. 271. Главы о увъщании утъщительнемъ), Находились такіе мужья, которые били и оскорбляли своихъ женъ за то, что онъ рождали дъвочекъ. Филологич. записки, изд. Хованскимъ, 1864, вып. Ш, Женскій литературный типъ древней Руси Некрасова, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Относительно дочерей родителя бол'ве всего заботились о томъ «да не прокудять он'в свое д'явство». Слово отъ притчей и о наказанія д'ятей и къ родителемъ. Рукоп. Соф. бябл. № 1457, л. 191. Домострой, XVII, 24. Рукоп. Моск. син, бябл. № 230. Горскій и Невоструевъ, Описаніе Син, бябл. II, 3, 60—62.

<sup>3 «</sup>Лучше въ домъ коза чѣмъ варослая дочь», говорить одинъ древній мералисть, «коза по елищу ходить—молоко принесеть, дочь по селищу ходить; стыдъ принесеть отцу своему». Костомаровъ. Очеркъ жизни и нравовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII в., 110. Забѣлинъ, Опытъ изученія русскихъ древностей и исторіи ч. І, 129—178. Дубакинъ, 165—168.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чудиновъ. Очеркъ исторіи русской женщины въ послѣдовательномъ развити ея литературныхъ типовъ, изд. 2. Спб. 1873, 45. Въ словѣ о здыхъ женахъ говорится между прочимъ: «аще кто въ васъ имать дщерь и положи нань грозу, да въ послушаніи ходитъ, да не свою волю пріиметь и въ неразумъ про-кудитъ дѣвство свое». Рукоп. Соф. библ. № 1490, л. 528—532.

Древніе моралисты говорили болье о томъ, какъ воспитывать и обучать дътей, чъмъ—чему обучать. Вниманіе ихъ сосредоточивалось болье на формь и способахъ воспитанія и образованія, чьмъ на ихъ содержаніи. Кругъ обученія былъ тогда самый узкій. Ученіе дътей ограничивалось чистою формально стороною религіи выполненіемъ обрядовъ, но даже грамотность не считалась особенно пеобходимою и оставалась въ пренебреженіи 1.

Теперь для насъ понятенъ будетъ смыслъ наставленій м. Даніила объ обязанности родителей о «наказаніи» своихъ дѣтей. Даніилъ ничего не говоритъ о самомъ методѣ воспитанія и пріемахъ обученія дѣтей, по за него говоритъ самый терминъ, употребленный имъ для означенія своихъ мыслей, «наказаніе». Конечно, митрополитъ очень хорошо понималъ то значеніе «наказанія», какое оно имѣло въ устахъ и въ практикѣ всѣхъ его современниковъ и потому, если онъ не счелъ нужнымъ объясниться въ томъ самомъ предметѣ, котораго онъ касается въ своихъ разсужденіяхъ, то отсюда можно не безъ основанія предположить о его солидарности въ понятіи о наказаніи съ понятіями о немъ его современниковъ.

Въ сноихъ разсужденіяхъ о дітяхъ митрополитъ сосредоточивается на опреділеніи того, что должно быть преподаваемо дітямъ. Вниманіе его обращено было на содержаніе обученія и занятій дітей, а не на способъ и пріемы ихъ. Этотъ предметъ, самъ по себі весьма важный и интересный, характеризуетъ автора съ хорошей стороны. Обученіе дітей по предмету его разділяется на два разряда: это религіозно-нравственное воспитаніе и обученіе, и мірское, житейское, необходимое для обыденной жизни. Конечно религіозно - нравственное воспитаніе удерживаетъ за собою всі права первенства.

Даніилъ неоднократно говоритъ объ обязанности родителей учить своихъ дѣтей правиламъ вѣры и нравственности. Особенно опредѣленно онъ высказывается по этому предмету въ тринадцатомъ словѣ. «О отцы», поучаетъ онъ тамъ, «имѣйте попеченіе о чадѣхъ вашихъ, воспытывайте ихъ въ наказаніи и ученіи Господни всегда на благая дѣла спасительная: боятися Бога, и въ законѣ его

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Эго видно пат того уже, что въ XVI в. многіе князья и бояре были безграмотны. Собр. госуд. грамоть и догов. ч. I, № 184, 512.

поучатися день и нощь; о юнній, къ вамъ ми слово, возлюбите Христа Бога да животъ вычный наслыдуете», продолжаетъ онъ далье. Подъ разными названіями сученія Господня, закона Господня» разумъется вся вообще область религіозно-нравственныхъ истинъ. Религіозное образованіе должно производиться, по Даніилу, въ двухъ, одно другое восполняющихъ, формахъ. Первая форма-это обучение чтению и письму, что въ то время производилось всегда по церковнымъ книгамъ, и что всегда открывало собою возможность самому продолжать свое образование. «Любомудрствуйте юнніи», поучаетъ митрополить, «въ хитростехъ трудящеся елико по силь: или въ писательнем художьстви или въ учени книжнемъ». Вспомогательнымъ средствомъ (или второю формою) къ самостоятельному религіозному обученію служить для дітей бесъда съ людьми религіозно-образованными: «не отлучайтеся бесъдъ духовныхъ, мужій боящихся Бога, наказанія спасительная, и повъсти и притча услышите». Усвоение религиозныхъ истинъ не должно быть только однимъ теоретическимъ, оно сопровождаться про веденіемъ и осуществленіемъ ихъ въ жизни каждаго. Тотчасъ же послѣ совѣта слушать наставленія благочестивыхъ людей митрополитъ продолжаетъ: «много пользуютъ бесъды духовныя: и очищають твло, и просвыщають душу: точію подщитеся и слышати и творити душеполезная мало глаголюще, вящьше же разумъвающе».

Для жизни необходимы и другія знанія, которыя бы давали возможность человѣку обставить себя всѣми достижимыми и позволенными удобствами. И здѣсь являются необходимычи и мірскія практическія знанія. Даніилъ совѣтуеть изучать «ино кое художество о Господи» и упражняться въ «коемъ либо рукодѣліи».

То и другое обученіе должно идти безостановочно систематически. Д'єти никогда не должны оставаться праздными <sup>4</sup>. По м'єр'є возраста д'єтей родители ихъ должны тщательно заботиться и сл'єдить объ ихъ нравственномъ воспитаній и предупреждать развитіе въ нихъ дурныхъ наклонностей. «Тіємъ же, о отроци, и д'євици, возлюбите тихое и смиренное житіе въ цітломудрій и чи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Любомудретвуйте юнніи», наставляеть пастырь, «въ хитростехъ трудяштеся елико по сплв... точію не будете враздни, точію не будите преходници суетрудніи, да не зву обычаю навывнете». Рукоп. М. Д. А. № 197, д. 463.

стоть, даже и въ семъ въць велія радости насладитеся, въ будущемь же животь вычный наслідите», такъ какъ «иже вь юности въ чистоть пребывая велія и неизреченная имать дарованія» 1. Воть посліднее наставленіе, обращенное Даніиломъ къ молодому покольнію!

Мысль о необходимости образованія для всѣхъ, не исключая и женщинъ, высказанная митрополитомъ Дапіиломъ въ первой половинѣ XVI в. характеризуетъ его какъ писателя просвѣщеннаго и достойнаго.

Рабы, или крѣпостные люди, составляли непремѣнную принадлежность каждаго болѣе или менѣе зажиточнаго и знатнаго древне-русскаго семейства. Положеніе рабовъ въ древней Руси было тягостнымъ. Христіанство не узаконяло рабства; но оно и категорически не возставало противъ него, сживалось съ нимъ, какъ и со всякою другою формою жизни, давая ей иной болѣе гуманный характеръ. Такимъ же именно гуманнымъ образомъ относилась и православная русская церковь къ положенію несвободныхъ людей, всегда возвышая голосъ свой въ защиту угнетенныхъ 2. Идея гуманнаго отношенія къ крѣпостнымъ людямъ настойчиво проводилась въ древнихъ настырскихъ ноученіяхъ, въ которыхъ ясно и отчетливо заявлялась мысль о тождествѣ ихъ нравственной природы и заповѣдывалось относиться къ рабамъ, какъ къ своимъ братьямъ 3. — Общая грубость сказалась и во взглядѣ на рабовъ,

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 460--463.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Подр. у Піданова. Голосъ древней русской церкви в 6 защиту несвободных выдей. Казань, 1858. Попечение отечествен, церкви о внутреннемъ благо, устройств'я общества. Пр. Соб. 1861, ч. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Имъй раба яко брата», говорить одно поучеще (Рукоп. Соф. библ. № 1438, л. 160 слово о рабъхъ). «Рабы водите», встръчаемъ мы такое настырское наставленіе, «въ наказанія учаще добрымъ нривомъ безъ прещенія и ранъ, разумѣюще яко и тін Божіе созданіс, по намъ Богомъ дани суть на службу». Поученіе како подобаетъ жати христіаномъ. Прав. Соб. 1839, ч. 1, 128 — 146. Подоб. см. въ рукописномъ поученіи, избранномъ отъ всѣхъ кишть, еже имѣти всякому православному христіанину страхъ Божій. Рукоп. Импер. Публ. библ. F. 1, № 232, л. 334. Особенною гуманностію въ отпошеніи къ рабамъ отличается авторъ поученія нѣкоего отца духовнаго къ сыну. Онъ напр. говорить въ своемъ предсмертномъ завѣщаніи къ своимъ дѣтямъ: «въ работѣ сущая яко своя чади и уды побите, старыя свободита, и пищу даже до смерти и вся потребная подавайта имъ». Рук. Соф. библ. № 1455, л. 163. См. также древнее поученіе духовника. Русск. Истор. библ. томъ VI, част. I, № 10. Домострой. 109, 98—99.

когда она освящала собою упогребленіе тѣлесныхъ наказаній для рабовъ, допуская ихъ въ очень широкихъ размѣрахъ <sup>1</sup>. Руководствуясь подобными правилами, господа деспотически и жестоко обращались съ своими крѣпостными людьми. Кромѣ тиранній своихъ господъ, крѣпостные люди выносили много лишеній. Рѣдкій господинъ хорошо содержалъ своихъ рабовъ даже въ самомъ необходимомъ—въ пищѣ и платъѣ. Даже строго благочестивые бояре и тѣ не особенно были расположены хорошо содержать своихъ рабовъ <sup>2</sup>. Довольно гуманный теоретическій взглядъ древнерусскаго общества на рабовъ, утверждавшій за ними тождество и полную равноправность ихъ нравственной личности съ своими господами, мало вліялъ на дѣйствительное положеніе крѣпостныхъ людей, невыносимо страдавшихъ отъ деспотизма господъ, ставившихъ иногда своихъ рабовъ въ положеніе вьючнаго животнаго.

Взглядъ м. Даніила на рабство вполнѣ гуманный. Положимъ, онъ не отрицаетъ рабства или крѣпостничества въ самомъ его принципѣ. Тогда этой идеи еще не нарождалось. Тѣ самыя лица, которыя вооружались противъ владѣнія монастырями крѣпостными людьми, тѣ не проводили ясно идеи о безусловномъ уничтоженіи рабства. Въ своей оппозиціи владѣльческимъ правамъ монастырей они руководились исключительно пользою, хотя бы то и нравственною, этихъ же самыхъ монастырей, и не много другихъ заботились о свободѣ собственно самихъ крѣпостныхъ людей. Мы видѣли, какъ тяжело было положеніе рабовъ въ древней Руси

¹ «Аще тя не слушаетъ рабъ», говоритъ древнее поучене «како имѣти челядь», «то казни его плетію, и то не чрезъ сяду, но яко мудрость Божія глаголетъ: до шести ранъ, пли до десяти и до двадцати, аще ли вельми зла вина, то до тридцати ранъ, а лише не велитъ, да аще накажещи его тако, то дущу его спасещи и тѣло его избавищи отъ побоя людскаго». Рукоп. Импер. Пуб. библ. изъ древлехран. Погодина № 1288, л. 88. Буслаевъ истор. Христоматія церковнослав, и древнерусскаго языковъ. М. 1861. 480. «Кажи раба», еще рѣшительнѣе говоритъ другое поученіе, «и обрящещи покой, ослабищи ли руку ему, и искати учнетъ свободы, иго и ремень выю приклоните и раба злобова, узы праны вложи въдъло да не празднустъ». Рук. Соф. библ. № 1458, л. 160 слово, о рабѣхъ. Домострой, 32.

э Поэтому весьма часто встръчаются въ поученіяхъ, касающихся отношенія къ рабамъ, наставденія кормить ихъ «досьта», «вдоводь» и одъвать ихъ, а не морить голодомъ и паготою. Рук. Кир. библ. № <sup>83</sup>/. 140 л. 137. Поученіе св. отецъ ко всъмъ крестьяномъ. Рук. Соф. б. № 1529 л. 78—80. слово о спасающихъ въмъру. См. посланіе прец. Іосифа Володкаго къ одному болрину о рабахъ. Рукоп. Импер. Пуб. биб. Q. XVII, № 64 л. 276—277. Доп. къ А. И. т. 1, № 213.

Даніиль сочувственно отзывается на стоны и плачь несвободныхъ людей и потому онъ обращается съ настырскимъ увъщаниемъ къ господамъ миловать своихъ крипостныхъ. «О господія, милуйте рабовъ своихъ и имъйте ихъ яко присная своя чада». Въ другомъ мъств онъ еще настойчивье убъждаеть своихь современниковь «рабы управляти со смиреніемъ, и кротостію и миловати ихъ, яко естественныя своя чада». Гуманный взглядь Даціила на крыпостныхъ людей не исключаеть все-таки употребленія противь нихъ мъръ строгости. Митрополить сообразно духу своего времени считаетъ позволительнымъ «на непослушныхъ рабовъ великій страхъ износити съ тайнымъ милованиемъ сердечнымъ». Но это позволение далеко не то, какое давалось въ то время другими моралистами, дававшими господамъ право более жестокаго наказанія своиль рабовъ. Свое учение о совершенномъ равноправии дичности крадостнаго митрополить основываеть на двухъ положеніяхъ. Прежде всего онъ указываеть на тождество природы раби съ господиномъ,природы, понимаемой въ самомъ широкомъ ея смыслѣ и главное нравственной, возрожденной христіанствомъ природы. «Вси есмы создани рукою Божіею», говорить Даніиль, «и вси плоть едина, и вси въ единомъ дому еже подъ небесемъ на вселениви въ маловременнемъ семъ житіи вселени есьмы оть Господа Бога, и вси единъмъ Божественнымъ крещениемъ крестихомся, и вси равно кровію Христовою искуплени быхомъ, и вси равно божественнымъ причащениемъ причащаемся, и вси плачемся къ Нему кождо насъ о гръсъхъ своихъ, и вси милости отъ Него просимъ и въ сій въкъ и въ будущій». На настоящее земное положеніе крѣпостныхъ Даніиль смотрить какь на явленіе случайное, зависящее между прочимъ и отъ дъйствія промысла Божія: «Вси есмы въ руць Господни», такъ формулируетъ свою мысль авторъ, «егоже хощетъ обнищаеть, и егоже хощеть богатить, аще и зді на мало время попустиль есть овому господствовати, овому же работати, но въ будущемъ нъсть раба ни свободна, кождо бо цасъ на страшнемъ судъ Христовъ по своимъ дъломъ пріиметъ, или рабъ, или свободь, или князь или царь...» 1.

Въ древне-русской семь особенно выдълялась личность отца. Онъ былъ единственнымъ и безусловнымъ авторитетомъ во всемъ семейств , и единственною и върною связью въ семейств иризна-

<sup>&#</sup>x27; Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 442. 460.

вался покорный страхъ передъ его неприкосновенною дичностію. Неограмиченность отцовской власти, въ связи съ общею грубостію нравовъ, дурно отражалась на положеніи его дѣтей и обнаруживалась въ жизни неблагопріятными послѣдствіями для семьи и для общественной нравственности.

Въ рукахъ отца заключалась вся будущая судьба его лътейвсего молодаго покольнія. Дъти сами по себь менье всего допускались къ участію въ ръшеніи собственной судьбы и счастія. Браки ихъ устроялись всегда только отцовскою властію 3. А въ рукахъ отца бракъ сына или дочери былъ часто только сдёлкою съ родителями другой стороны, въ основъ которой лежали корыстолюбивые или другіе практическіе разсчеты, но никакъ не чувства и симпатіи брачущихся. Притомъ дъти не могли особенно ръшительно противиться заключаемому ихъ родителями браку ихъ и потому уже, что при обычав теремной жизни и вообще при господствовавшей въ то время замкнутости женскаго пола очень часто случалось, что новобрачные и не знали другъ друга до самаго дня ихъ брака. Большею же частію явло сватовства устранвалось при соявиствін и чрезъ посредство свахъ, которыя, пользуясь большими подачками за свое ремесло, при веденіи діла преслідовали свои личныя корыстныя цёли, мало обращая вниманія на горькую судьбу, ожидающую техь лиць, о браке которыхь оне хлопотали. А между тъмъ имъ часто предоставлялись широкія права, напр. смотръть невъсту и дълать о ней отзывъ жениху и его родителямъ. Послъдніе, впрочемъ, здісь интересовались болье внішнимъ положеніемъ избираемой невъсты, болье всего стараясь о томъ, чтобы въ брачномъ союзѣ ихъ дѣтей не было оскорбленія ихъ рода. Такимъ образомъ при заключеніи браковъ открывалось общирное поле для всякаго рода обмановъ и интригъ. Случалось, что родители при смотринахъ невъсты, не надъясь иногда на наружность и другія качества своихъ дочерей подставляли одну дочь вмъсто другой, поставляли красивыхь и дородныхъ дъвокъ изъ своихъ дворовыхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ сочиненіи Дубакина «Вліяніе христіанства на семейный бытъ русскаго общества» собрано не мало фактовъ заключенія браксвъ родителями номимо всякаго согласія и воли брачущихся... Въ чинопослідованіи таинства брака, употреблявитемся въ древней русской церкви, до самаго XVII віжа не встрічается вопросовъ относительно добровольнаго и взаимнаго согласія лицъ, вступающихъ въ бракъ. Дубакинъ, 28—30. 26. 169. Горчаковъ. О тайні супружества, 333.

а для малорослыхъ подделывали даже подставные стулья. И только тогда уже, когда подготовляемый бракъ дълался совершившимся фактомъ, тогда уже начинало мало по малу обнаруживаться все накопившееся и до сихъ поръ тщательно скрываемое зло. Если семейные раздоры и разлады не р'вдки и тогда, когда бракъ заключается по взаимному согласію, то что же послѣ этого можно сказать о бракахъ вынужденныхъ и соедиценныхъ яногда со множествомъ обмановъ и разныхъ продалокъ. Здась въ первые же дни брачной жизни начинались разногласія. И тутъ-то часто приходилось супругу разочаровываться въ своей молодой женв и съ этой же минуты делаться непримиримымъ врагомъ ея 1. Чемъ больше мужъ изучаль свою жену, тъмъ больше видълъ пропасть, раздѣлявшую его отъ нея. Начинались придирки и критическое отношеніе къ недостаткамъ жены. Объ этомъ мы узнаемъ изъобличеній м. Даніила. «Не глаголи», обращается пастырь къ нікоторымъ изъ своихъ современниковъ, сяко онаго сице жена добролъпна, и ового премудра, художъствена, чада уплодоносила добролѣпна, благопокорна, художьствена, любомудрена: моя же не сицева, но безумна и пенавистна ми есть: не буди тако ты къ ней клеветникъ тяжекъ» 2. Съ другой стороны и молодая жена въ навязанномъ ей мужъ часто видъла далеко не то, чего она хотъла видъть въ своемъ суженомъ. Съ той и другой стороны являлось такимъ образомъ недовольство своимъ положениемъ, а за нимъ росли и взаимныя пепріятности и ссоры. Смотря по характеру лицъ, связанныхъ невольнымъ бракомъ, различно слагалась семейная жизнь брачущихся. Были конечно личности, которыя сживались съ своею горькою судьбою и всю жизнь безропотно цесли навязанное имъ ихъ родителями бремя. По находилось не мало и такихъ лицъ, которыя безъ борьбы не хотили отдавать себя на произволь такъ несчастливо сложившейся для шихъ судьбы. Было много и такихъ лицъ, которыя пытались отыскать выхода изъ своего несноснаго положенія, съ какими бы трудностями ни соединялось это. Дійствительно, много вышадало борьбы на долю того, кто ставиль себъ непремъпною цълію, во что бы то пи стало, разорвать брачную связь съ женщипой, къ которой опъ ничего не питалъ, кромв

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подроби, объ этомъ см. у Костомарова, Очеркъ жизни и нравовъ великор, народа въ XVI и XVII в., 103-110.

г Рукой. Москов. Духови. Акад. № 197, л. 473-474.

вражды и ненависти. Исходъ представлялся одинъ — именно разводь. По здёсь непреодолимымъ препятствіемъ являлась конечно жена, противодъйствие которой разводу могло испортить все дъло. Съ представлениемъ о женъ, какъ о препятстви къ его свободъ, об. манутый или разочарованный мужъ обрушивался всёмъ своимъ гнёвомъ на свою жену. Теперь несчастная женщина делалась жертвою постоянныхъ и страшныхъ истязаній. Мужъ немилосердо преследоваль свою ненавистную жену, гналь ее и советоваль ей убираться въ монастырь, чтобы тымъ развязать ему руки. Въ случав отказа истязанія возобновлялись и производились съ удвоеннымъ стараніемъ. Помимо того, постоянныя придирки, неосновательныя подозрвнія нравственно убивали женщину. Въ такомъ ужасномъ и поистинѣ отчаянномъ положеніи женѣ ничего не оставалось болье, какъ удалиться въ монастырь. Тамъ ее если не ожидало счастіе, то по крайней мъръ въ немъ она могла найти нъкоторый душевный покой и избавлялась отъ систематических ь побоевъ своего жестокаго мужа. Дъйствительно въ древне-русскомъ обществъ замътно было стремление женщинъ къ поступлению въ монастыри вследствіе тяжелыль обстоятельствы и условій, вы которыхъ поставлена была древне-русская семья 1. Но не всякая однако женщина могла ръшиться промънять семейную жизпь на мертвый цокой монастыря, особенно если она имъла дътей. Привязанность къ дътямъ заставляла ее пренебрегать всеми мученіями, которыя приходились на ея долю отъ суроваго мужа. А между тъмъ послъдній не унимался и продолжаль свои истязанія по отношенію къ своей женъ, надъясь въ концъ концевъ все-таки сломить ея волю и упрятать ее подальше въ монастырь. Завсь-то иногда постоянныя побои и истязанія мужа доводили жену до умопом'єттательства. Указаніе на это мы находимъ у м. Дапіпла. «Ты же», такъ обращается митрополить къ нікоторымъ изъ своихъ современниковъ въ строго обличительномь тонъ после наставленія каждому любить свою жену, «грызеши ея (жену) непрестанно, якоже и ума изступити ей от твоего свъръпства, престани тако творя, о человтие!» Несчастіемъ и стращною бользнію жены мужъ хотьль

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Аристовъ. Невольное и неохотное поступление въ монашество у нашихъ предковъ до начала XVII в. Древн. и Нов. Россія 1878 г. № 5. Нѣкоторые факты пасильственныхъ и неохотныхъ ностриженій указаны въ сочиненіи Дубакина Вліяніе христіанства на семейный бытъ русск. общества, 64—65.

удобно пользоваться для того, чтобы окончательно порвать съ нею свои брачныя узы съ цвлію смвнить ихъ на новыя, болве выгодныя и пріятныя. Сумасшествіе жены и служило для пего благопріятнымъ поводомъ къ тому, чтобы начать діло о разводів. Всегда ли, что едва-ли возможно допустить, удавалось достигнуть здесь завътной цъли, но что подобныя попытки существовали, на это есть указанія въ четырнадцатомъ слов'я Даніила, глів онъ, настаивая на мысли о нерасторжимости христіанскаго брака, въ числь существовавшихъ, хотя и недействительныхъ мотивовъ къ расторженію, упоминаетъ доводы нѣкоторыхъ изъ своихъ современниковъ, ссылавшихся на случай «аще ума изступити и бъсноватися единому отъ сихъ (находящихся въ бракъ) прилучится» 1. Гораздо болье шансовъ на успъхъ имъль въ разводь тогь, кто съумъль отправить свою пелюбимую жену въ монастырь. Конечно не для всьхъ въ одинаковой степени было возможно отдълаться отъ непобимой жены помъщениемъ ея въ монастырь. Люди вліятельные в знатные находились въ этомъ отношенів въ самыхъ выгодныхъ условіяхт и опи иногда, пользуясь выгодами своего положенія, насильственнымъ образомъ постригали своихъ женъ. Но и кромъ грубаго насилія, въ распоряженіи мужчинъ находилось не мало средствъ къ тому, чтобы развестись съ женою, заключить ее въ монастырь и потомъ жениться на другой. Мужъ просто, основательно или неосновательно, по одному только подозржнію, обвиняль свою жепу въ невърности и отправлялъ ее въ монастырь; а обвинить было очень легко посредствомъ подкупа свидетелей. Такимъ образомъ и въ этомъ последнемъ случай, еслибы жена сама не вахотела развода съ мужемъ, то мужъ, особенно если онъ обладалъ солиднымъ положениемъ и средствами, въ большинствъ случаевъ находилъ случай отделаться отъ жены, не только пользунсь законнымъ основаніемъ для развода-обвиненіемъ въ прелюбодівній, но и такими напр. предлогами какъ безплодіе жены. Но иногда сами мужья, педовольные семейной безурядицей, старались избавиться отъ навязанной жены и поступали въ монастырь, давая темъ возможность оставшейся въ міру супругъ вторично вступить въ бракъ. Число искавшихъ развода и права на вступлене въ новый бракъ увеличивалось еще насильственными постриженіями, производившимися изъ разныхъ политическихъ цълей и особенно усилившимися въ

<sup>•</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197. л. 474. 465.

эпоху развитія деспотизма въ московской администраціи. Жена, оставшаяся послів насильственнымъ образомъ отнятаго у нея и отправленнаго въ монастырь мужа, какъ нисколько неповинная въ его проступкт, естественно могла не безъ основанія хлопотать о дозволеніи вступить въ новый бракъ. «Цёлые ряды проходять предънами», говоритъ Аристовъ, «невольно постриженныхъ лицъ въ XVI ст. изъ женщинъ и мужчинъ», разрывавшихъ тттт самымъ свои брачныя узы и оставлявшихъ многихъ лицъ въ мірт для соединенія новыми брачными связями посліт предварительнаго расторженія первыхъ. Вообще ненормальныя условія, которыми обставлена была древне-русская семья и общественная жизнь, много поддерживали и способствовали легкой сравнительно расторжимости браковъ, несмотря на втовое противодъйствіе церкви и государства 1.

Что дъйствительно разводы перъдко происходили въ первой половина XVI в., объ этомъ свидательствуетъ Герберштейнъ. Онъ же упоминаетъ и о томъ, что фактъ разводовъ, какъ противныхъ религіи и церковнымъ установленіямъ, тщательно скрывался отъ современниковъ. Последнее сообщение проливаетъ свътъ и объясняетъ до нъкоторой степени сравнительную бъдность историческихъ фактовъ о разводахъ въ древне-русскомъ обществъ. Однако памятники сохранили для насъ указаніе на нъкоторые факты развода. Тотъ же самый Герберштейнъ разсказываетъ, что въ бытность его въ Москвъ состоялся разводъ князя Василія Бъльскаго изъ-за того, что его молодая жена была задерживаема въ Литвъ его друзьями, хотъвшими тъмъ самымъ заставить его воротиться на мъсто своего прежняго жительства <sup>2</sup>. Насколько законные и незаконные разводы или по крайней мъръ требованія на нихъ были сидьно развиты въ XVI в., въ пользу этого говоритъ настойчивость митрополита Даніила, съ какою онъ вооружается противъ развившагося среди современнаго ему общества зла. Опъ посвятилъ этому предмету цалыхъ три слова, чего онъ не далаетъ ни въ отношени

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Древн. и Нов. Россія 1878 г. № 7, 224. 218—221. Воть одинъ нат фактовъ насильственнаго постриженія въ монашество, современный Данінлу. Сестру любимца правительницы Елены Глинской, кн. Оболенскаго, послѣ паденія ся брата. насильственно пострикли въ монахини. Исторія Россійская отъ дренн. временъ кн. Ціербатова, т. V, ч. I, 132. Подроба. см. у Аристова. Невольное и неохотное постриженіе въ монашество у нашихъ предковъ. Древн. и Нов. Россія 1878 г. № 5, 6, 7 и 8.

<sup>\*</sup> Записки о Московін, 13.

ни къ какому общественному для того времени вопросу, за разрвшеніе которыхъ опъ брадся. Была еще нѣсколько иная причина,
почему митрополитъ должепъ былъ остановиться на разсужденіи
о случаяхъ позволительности и непозволительности развода. Допущенный митрополитомъ вопреки церковнымъ постановленіямъ разводъ въ отношеніи къ великому князю подалъ прекрасный поводъ
и другимъ, особенно изъ сильныхъ и вліятельныхъ людей, искать
себѣ подобнаго же списхожденія церковной власти, но что, конечно, духовная власть не всегда соглашалась исполнять. А такъ
какъ все-таки фактъ незаконнаго развода существовалъ и для всѣхъ
былъ хорошо извѣстенъ, то митрополиту и пришлось по этому поводу вступить въ письменныя объясненія со своею паствою и
представить ей истипныя причины, по когорымъ только и можетъ
быть допущенъ разводъ, и тѣмъ снять съ себя отвѣтственность за
неисполненіе незаконныхъ требованій касательно расторженія браковъ.

Слова м. Даніила противъ разводовъ никакъ нельзя разсматривать, какъ средство самооправданія его въ незаконно-допущенномъ имъ самимъ разводъ въ отношеніи къ великому князю. Въ содержаніи ихъ ність никакого не только упоминанія, но даже простаго самаго отдаленивишаго намека на фактъ развода в. князя, ни вообще какого бы то ни было указанія на факты современной жизни. Слова Даніила представляють по своему содержанію безотносительное теоретическое изложение условій расторжимости и нерасторжимости брака. Разсматриваемыя съ точки зрвнія характера своего содержанія, слова Даніила противъ разводовъ не только не могли сколько-нибудь оправдывать его, но даже наоборотъ служили для него своего рода обвинительнымъ актомъ, изобличавшимъ его въ противоръчи между своими собственными словами и дъйствіями. Въ словахъ противъ развода онъ указываетъ только дъйствительныя законныя причины развода, тогда какъ на дълъ митрополить самь допустиль незаконный съ точки зрвнія имъ же самимъ представленныхъ юридическихъ данныхъ разводъ в. князя. Взаимоотношение и связь между допущеннымъ вопреки церковнымъ правиламъ разводомъ в. князя и тремя словами м. Даніила противъ разводовъ тъмъ не менъе до нъкоторой сгепени существуютъ и заключаются только въ томъ, что незаконный разводъ в. князя, допущенный мигрополитомъ, вызвалъ собою на сцену многихъ другихъ искателей подобныхъ же разводовъ, что до ифкоторой степени и послужило въ связи съ другими историческими условіями современной общественной и семейной жизни русского народа поводомъ къ написанію Даніиломъ своихъ словъ о разводахъ.

Противъ вощедшихъ въ обычай разводовъ м. Даніилъ полемизируетъ въ трехъ словахъ своего соборника, именно въ четырнадцатомъ, пятнадцатомъ и шестнадцатомъ. Въ первыхъ двухъ своихъ словахъ Даніилъ ставитъ одно общее положеніе, что первый и всякій бракъ ни въ какомъ другомъ случав не расторжимъ, исключая одного-нарушенія къмъ либо изъ супруговъ супружеской върности. «Не подобаетъ мужу отъ жены ни женъ отъ мужа разлучатися развъ блудныя вины» 4—таково оглавление четырнадцатаго слова и въ то же время общая идея его. Первая часть четырнадцатаго слова, по своему объему не очень обширная, имъетъ ближайшую связь съ общимъ предметомъ слова. Въ ней авторъ сначала вращается въ области общихъ нравственныхъ разсужденій о томъ, что «лъпо есть христіаномъ паствитися подъ Христовыми заповъдьми, и апостольскими преданіи, и отеческими ученія» и любить Бога «паче отца и матере, и жены и дътей»... и все желаніе свое ко Христу Богу стяжати». Затьмь уже дылается переходь къ разсужденію о бракъ и условіяхъ его расторжимости.

Въ основаніе ученія о нерасторжимости брака Даніплъ полагаетъ извъстную заповъдь Самого Спасителя: «яже Богъ сочета человъкъ да не разлучаетъ развъ словеси блуднаго» (Мо. XIX, 6. 9) и слова св. Павла о перасторжимости брака безъ нарушенія объта върности: «жена привязана есть закономъ въ нелико время живетъ мужъ ея, аще ли умретъ мужъ ея, свободна есть за него же хощетъ посягнути» (1 Кор. VII, 39). Далбе приводятся и свои соображенія. На нерасторжимость брачнаго соединенія указываетъ самый актъ, посредствомъ котораго была сотворена жена. «Егда убо въ началъ перваго человъка Адама отъ небытія въ бытіе сотвори Госполь Богь, и жену аще бы хотвль Всемогій, такоже бы сотвориль, но отъ мужа вземъ сотвори, и свидътельствова и единство плоти въ двоихъ лицахъ, сопряжение узакони». Современники Данінла мотивировали свое желаніе развода межеу прочимъ умственными и физическими недостатками своихъ женъ, напр. слабостію разсудка, умопом'віпательствомь, неплодіємъ и под. Въ опроверженіе основательности подобныхъ доводовъ въ пользу развода митрополитъ говоритъ: «пріимши жена зміинъ совъть сотвори мужу бъду велію зъло, но и изгнаніе и страданіе объма наведе Богъ, сопряже-

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 463-475.

ніе же не разлучи». У митрополита готовъ и другой болье наглядный примъръ, съ очевидностію доказывающій, что никакія недостатки жены не могутъ служить достаточнымъ поводомъ къ разводу: «Іовъ колико пострада льтъ въ велицьй бользин прокаженія, но жена его вины ради бользин его не остави его; такожъ и сей, аще и безумныя глаголы изнесе нань»; и вообще «друзіи же», продолжаетъ онъ далье, «неплодствомъ печальни бъста и въ ветхомъ и въ новомъ законъ, но въ молитвахъ, и моленіяхъ, и въ благотвореніяхъ предстояста Богови, сопряженіе же не разлучаста». Слъдующій отсюда выводъ очень ясенъ, именно: никакіе недостатки и преступленія мужа и жены не даютъ ни тому, ни другому права къ разводу, даже и въ томъ крайнемъ и послъднемъ случать «аще и ума изступити и бъсноватися единому отъ сихъ прилучится, но сопряженія никакоже не разлучати отъ отцевъ речено есть».

Конецъ первой части четырнадцатаго слова состоитъ опять изъ общихъ увъщаній автора о исполненіи всъхъ христіанскихъ заповълей.

Вторая часть четырнадцатаго слова, по обыкновенію, состоить изъ массы священныхъ аргументовъ. Въ ней большая часть священныхъ цитатъ заимствована изъ области церковно-канонической. Во второй части слова Даніилъ въ подтвержденіе своей общей изв'єстной мысли д'єлаєтъ ссылки на слова Ев. Матеея (XIX, 1—4) и Марка (X, 1—3), слова Ап. Павла изъ его посланія къ Коринеянамъ (1 Кор. VII, 10. 39. 27), на изреченія св. Іоанна Златоуста <sup>1</sup> и особенно много на правила св. Василія Великаго именно на: девятое <sup>2</sup>, двадцать первое <sup>3</sup>, тридцать пятое <sup>4</sup>, сорокъ ось-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> № 197, л. 467. Цитата вэлта изъ 1-й бесѣды Златоуста на слова Аи. Шавла: «жена привлзана есть закону внелико лѣтъ живъ мужъ ел» (1 Кор. VII, 39—40). Цитата подлинная. Бесѣды Златоуста на разныя мѣста свящ. Писанія, т. II, СПБ. 1862, 482.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> № 197, л. 468. Въ современномъ переводѣ см. тв. св. о., т. XI, твор. св. В. В., ч. VII, 9—10, первое каноническое посланіе къ Амфилохію. Подлин. у Миня; Patrolog. curs. complet. ser. gr., tom. XXXII. Sanct. Basilii Caes., tom. IV, p. 677—678.

з Л. 469. Творенія св. В. В., ч. VII, 44—45. Второе канонич. посланіє къ Амфилохію. Мідпе. Patrolog curs. complet. ser. gr., tom. XXXII, 721—722. Правило взято вмъстъ съ толкованіемъ, тождественнымъ съ находящимся въ старопечатной 1653 г. Кормчей См. Кормчей гл. 21, л. 232. Подлинникъ толкованія на 21 пр. Василія В. см. у Миня: Patrolog. curs. complet. ser. gr., tom. CXXXVIII, 661—662.

<sup>4</sup> Л. 471. Твор. св. В. В., ч. VII, 49. Второе канонич. посл. къ Амфилохію.

мое в семьдесять седьмое — и правила соборовь: Кареагенскаго сто второе в Трульскаго, VI вселенскаго, собора восемьдесять седьмое правило в Общая мысль всёхъ представленныхъ здёсь каноническихъ аргументовъ одинакова съ общимъ положеніемъ слова—именно, что разъ заключенный бракъ не расторжимъ ни въ какомъ случать кромт нарушенія супружеской втрности однимъ изъ супруговъ. Но даже и въ томъ случать, если мужъ окажется невтрнымъ въ отношеніи къ своей жент, то и здёсь жена не должна оставлять своего мужа, а должна примириться съ нимъ. Только одно, приводимое м. Даніиломъ, правило—пятнадцатое пр. Тимовея Александрійскаго в разсматриваетъ частный случай повода къ разволу, именно разстройство умственныхъ способностей жены, и ртышаетъ его въ отрицательномъ смысль.

Третья часть, или наказаніе, четырнадцатаго слова мало им'є-етъ связи съ предметомъ посл'єдняго.

Первая половина наказанія касается совершенно посторонняго предмета, именно вопроса о промыслѣ Божіемъ, волновавшаго умы современнаго Даніилу русскаго общества. Эта драгоцѣнная въ историческомъ отношеніи часть наказанія была разсматриваема въ своемъ мѣстѣ.

Вторая половина наказанія состоить изъ краткихъ отрывоч-

Migne, tom. XXXII, 723—724. Правило представлено въ связи съ толкованіемъ, тождественнымъ съ напечатаннымъ въ Кормчей 1653 г., гл. 21, 236. Подлин. толкованія у Миня, tom. СХХХУЩ, р. 701—702. Толкованіе неизв'єстнаго.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 471. Тв. св. В. В. ч. VII, 52. Migne, tom. XXXII, 731—732. Толкованіе пр. одинаковое съ находящ, въ староцеч. 1653 г. Кормчей, гл. 21, 240. Подлин. толкованія Migne, t. CXXXVIII, р. 733—734.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 472. Тв. св. В. В., ч. VII. Третье каноническое посланіе къ Амфилохію, 109. Подлинникъ Migne. tom. XXXII, 803—806. Правило взято безъ толкованія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 469—470. Текстъ пр., равно какъ и его толкованіе одинаковы съ напечатанными въ Кормчей 1653 г. гл. 15, 158. Толкованіе 102 пр. Каре. соб., находящееся въ цитатъ Даніила и въ старопечатной Кормчей, не соотвътствуетъ подлиннику толкованія, какое помъщено въ изданіи Миня, tom. CXXXVII, 872—874-

<sup>4</sup> Л. 470—471. Правило и толкованіе одинаковы съ напечатанными въ Кормчей 1653 г., гл. 17, 202.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Л. 467-468. См. старопечати. Кормчую 1653 г., гл. 32, 270.

ныхъ пастырскихъ наставленій о томъ, чтобы каждый держаль свой чинъ и исполняль заповъди Божіи, почиталь пастырей церкви, царя, и чтобы воины, вельможи, и воеводы довольствовались своими доходами и оброками. Болье представляеть интереса та половина наказанія, въ которой проповъдникъ касается, хотя и вскользь, положенія русской женщины. Даніиль здъсь заповъдуеть любить своихъ женъ, пе унижать и не осуждать ихъ предъ женами другихъ, не тиранить ихъ жестокими наказаніями, а въ случать нужды, если и наказывать ихъ, то съ мърностію; настаиваеть на томъ, чтобы мужья не дозволяли своимъ женамъ вышемърнаго украшенія в въ лицт и въ платьт. Въ заключеніи наказанія находится у въщаніе архипастыря объ умъренности во всемъ въ жизни: въ пищть, питьт, платьт, отдыхт и проч.; «во всемъ мъра изяществуетъ», говорить пастырь.

Наказаніе четырнадцатаго слова важно тѣмъ, что находящіяся въ немъ пастырскія наставленія затрогиваютъ собою бытовыя черты современной народной жизни и касаются нѣкоторыхъ особенностей нравовъ современнаго общества.

Пятнадцатое слово по своему предмету и содержанію очень сходно съ четырнадцатымъ словомъ. Тема пятнадцатаго слова до буквальности тождественна съ темою предыдущаго слова: «по евангельскому словеси не подобаетъ мужу отъ жены и женъ отъ мужа разлучатися, аще не блудныя вины, обычай же о сихъ иная удержа» <sup>1</sup>.

Первая часть слова стоить внѣ всякой связи съ общею его темою. Она по объему нестоль обширна, но въ литературномъ отношеніи представляеть изъ себя довольно оригинальное и до нѣ-которой степени своеобразное, особенно въ устахъ духовнаго пастыря, произведеніе. По своему содержанію эта часть слова представляетъ полное разнообразіе, въ которомъ трудно найти что либо общее. Не безъ интересна эта часть слова и по характеру своего изложенія, мысли слова воплощены въ отрывочныя выраженія, встрѣчаются фразы безсвязныя. Для примѣра представимъ нѣсколько выдержекъ изъ первой части пят-

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 475—485.

надцатаго слова. «Преже всего подобаетъ уразумѣти», такъ начинается пятнадцатое слово, «да всяка вещь, и пачинаніе, и дъло и слово о Бозв да бываетъ. Вся преходна, вся мимошествена есть, блаженна слава не настоящая по будущая. Аще не можеши безженнаго житія жити, пріиди къ браку, не возбраняетъ жена къ благому житію. Блаженна всяка вещь Бога ради бываема, паче всвхъ любовь и милость предпочтена есть. Ничтоже нуживищи есть души, и ничтоже сладостивищи ввчнаго живота. Темъ же ивкая нужда содваетъ, ивкая же обычай утверди, и соблюдается и не писаніемъ предапный церковный обычай яко законъ. Невътрену мысль стяжи. Друг впрент-помощь крппка. Богатство, слава, льпота тълесная проходить, блаженное же житіе, славу и честь и имя въчное имбетъ. Вси настоящій въкъ любять, и вси бъды и напасти в в немъ пріемлють. Ищущимъ небесныхъ и земная приложатся. Бъгай отъ пакостныхъ яко отъ змія, ищи духовныхъ и возлюби сихъ отъ всея души. Купецъ еси подвизайся дондеже торгъ не разыдеся ...

Вторая, несамостоятельная, часть пятнадцатаго слова по своему содержанію вполні отвічаеть темі слова. Здісь находятся церковно-каноническія основанія, говорящія въ пользу нерасторжимости брака, изъ которыхъ два это—девятое и двадцать первое правила св. Василія Великаго, но съ тімь только различіемь отъ предыдующаго слова, что девятое правило св. Василія Великаго является здісь въ связи съ толкованіями Аристена и Вальсамона, чего ніть въ четырнадцатомъ словь. Изъ вполні новыхъ

¹ л. 476—478. Снес. творен. св В. В., ч. VII, 9—10. Здѣсь правило помѣщено въ связи съ толкованіемъ его, находящимся въ Кормчей 1633 г. (л. 21, 228—229) и въ соединеніи съ двумя другими толкованіями—Аристена и Вальсамона, чего вовсе нѣтъ въ четырнадцатомъ словѣ. Подлинникъ толкованія неиземстнаю, находящагося въ старопечат. Кормчей и подлинникъ толкованій Арустена и Вальсамона см. Мідпе. Patrolog. curs. complet. ser. ger. tom. СХХХУІІІ, р. 624—626. 623—625. 621—622. Толкованіе Аристена общирно въ своемъ подлинникъ. Даніплъ взялъ изъ него только незначительную часть. Толкованіе Вальсамона приведено Даніпломъ почти въ его полномъ видѣ, какъ оно находится въ подлинникъ, опущенъ только незначительный конецъ. Основываясъ на одномъ свидѣтельствъ о томъ, что преп. Максимъ Грекъ занимался переводомъ церковныхъ правилъ и толкованій (Рукоп. биб і. купца Хлудова, въ Москвъ, № 77, л. 1—17, Горчаковъ. О тайнѣ супружества, 212), нужно думать, что толкованіе Вальсамона, находящееся у Даніпла, взято послѣднимъ изъ перевода Максима Грека.

аргументовъ каноническихъ зд $^{1}$ сь находится только одно девяносто третье правило трульскаго собора  $^{1}$ .

Наказаніе пятнадцатаго слова по своему содержанію совершенно независимое отъ главнаго предмета слова произведеніе. Это пастырское поученіе не отличается единствомъ предмета и содержанія. Поученіе можетъ быть разсматриваемо въ трехъ отдѣлахъ.

Въ первомъ отдѣлѣ поученія авторъ вооружается противъ пересудовъ, развитыхъ въ современномъ ему обществѣ, и особенно много распространяется противъ порока зависти.

Второй отдёлъ поученія, замібчательный для характеристики взглядовъ Даніпла на церковную обрядность, паписапъ противъ односторонняго пониманія внішнихъ предписаній церкви и въ немъ митрополитъ вооружается противъ нікоторыхъ односторонностей и крайностей господствовавшаго въ церковной жизни формализма.

Содержаніе послідняго отділа поученія сосредоточивается на обличеніи роскоши, изніженности и въ особенности склонности къ праздности современнаго русскаго общества.

Конецъ поученія отличается силою обличительнаго тона и выразительностію. «Вси отъ душеполезныхъ притчей и повъстей», говоритъ въ немъ Даніилъ, «уклоняются, вси отъ духовныхъ бесъдъ бъгаютъ, вси плотская любятъ, всъмъ гръховная и беззаконная радостна, вси на земли хотятъ жити, вси по смерти житія не памятствуютъ, вси красятся, и упестръваются и поступающе хупавятся, вси кощунници, вси смъхотворци, вси злоглагольници, клеветници. Сія же не иныхъ осужая и поношая глаголю, но себе укоряя и осужая и свою лъность воздвизая», такъ оговаривается проповъдникъ и какъ бы извиняется предъ своими слушателями, и затъмъ изъ строгаго обличительнаго тона переходитъ въ тонъ наставительный, въ область отеческаго, исполненнаго любви, назиданія и продолжаетъ: «обуздаемъ, любимици, языкъ, удержимъ несмысленныя въщанія, бъжимъ тучныхъ трапезъ и піянства.... чистотою и кротостію и смиреніемъ и любовію поживемъ».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 480—481. Какъ правило, такъ и толкованіе одинаковы съ напечатанными въ Кормчей 1653 г., гл. 17, 203—204. Только по счету, находящемуся въ Кормчей, это правило значится подъ 92, а не 93 числомъ. Подлинникъ правила и толкованія Migne, Patrol. curъ. complet. t∘m. CXXXVII, 837—838.

Наказаніе пятпадцатаго слова содержить вь себ'в указанія па п'ькоторыя особенности религіозно-нравственных возр'вній древияго русскаго общества, равно какъ и указанія на н'ькоторыя черты нравовъ и быта его. Разсматриваемое съ этой стороны, оно им'ьстъ за собою не маловажную историческую ц'ьнность.

Взглядъ митрополита Даніила на условія расторжимости и нерасторжимости брака, которыя у него сводятся всё къ одному—именно къ нарушенію супружеской вёрности, свидѣтельствуетъ о высокомь, правильномъ попиманіи имъ христіанскаго брака, какъ единаго, благодатнаго духовнонравственнаго союза. Его взглядъ на условія расторжимости брака утверждается п поконтся только на ученіи І. Христа и Апостоловъ, и въ немъ опъ вполиё расходится съ современными византійско-русскими церковно-каконическими памятниками, которыми допускалось пять случаевъ, могущихъ послужить причиною къ расторженію брака 1. Такой высокій, хотя нёсколько и односторонній, взглядъ м. Данія іа на бракъ обусловивался тёми крайностями современной общественной жизни, когда браки невсегда отличались устойчивостію и разсторгались сравнительно легко.

Происхождение шестнадцатаго и последняго слова Даніиловскаго соборника «о вторемъ браце совокупленія» тесно связано съ вопросомъ о разводахъ. Шестнадцатое слово касается этого же самаго вопроса только съ другой стороны. Въ предшествовавшихъ двухъ словахъ доказывалось, что разъ заключенный бракъ нерасторжимъ, если только не нарушена кёмъ либо изъ супруговъ супружеская вёрность другъ другу. Значитъ, всякіе другіе поводы къ разводу не законны и не могутъ имёть никакого значенія. И если тёмъ не менёе на основаніи ихъ супруги вздумають разойтись, или одинъ изъ супруговъ выпуждаетъ другаго къ разводу и даже удалить отъ себя напр. мужъ свою жену, то эго еще нисколько ни говоритъ о томъ, что ихъ бракъ дёйствительно расторгнутъ. Напротивъ они юридически продолжаютъ считаться связанными прежнимъ бракомъ и ни одинъ изъ нихъ не имёетъ права на вступленіе въ повый, второй бракъ. А между тёмъ у лицъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Дубак ягь. Вліяніе урпсніанства на семейный быть русскаго общества въ керіодъ до появленія Домостроя, 37—38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pyron, M. A. A. Nº 197 a. 485-493.

добивавшихся для себя развода, завѣтною цѣлію было жениться въ второй разъ, въ противномъ случаѣ самое искательство ими развода, соединенное со многими трудностями, теряло для нихъ свое существенное значеніе. И дѣйствительно, находилось не мало такихъ лицъ, которыя, прогнавъ своихъ женъ, считали всѣ дѣла съ послѣдними поконченными, объявляли безъ всякой санкціи со стороны церковной власти свой первый бракъ расторгнутымъ и затѣмъ вступали въ новый, совершенно незаконный бракъ. Были такіе грубые и развратные мужья, которые практиковали такой способъ въ широкихъ размѣрахъ, смѣняли нѣсколько женъ, вступали незаконно въ третій и даже четвертый браки и смѣняли такимъ образомъ до шести и до семи женъ въ теченіе своей жизни. Такимъ образомъ въ древней Руси существовало многоженство, хотя только въ смыслѣ преемственной смѣны женщинъ 4.

Даніиль своимъ словомъ о второмъ бракѣ имѣлъ въ виду показать своимъ современникамъ условія, при которыхъ только допустимъ съ церковно-канонической точки зрѣнія второй бракъ.
Здѣсь слово «второй» можетъ быть понимаемо и въ прямомъ ариеметическомъ смыслѣ, и въ смыслѣ простой послѣдовательности и
преемственности брака. Иными словами Даніилъ, говоря о второмъ
бракѣ, имѣлъ въ виду извѣстные педостатки своихъ современниковъ, слишкомъ легко относившихся къ брачнымъ узамъ и часто
незаконно разрывавшихъ ихъ, и вооружался противъ заключенія
всякаго новаго брака прежде, чѣмъ не будетъ законно расторгнутъ
бракъ прелшествующій ему. Второй бракъ допускается митрополитомъ, но только въ томъ единственномъ случаѣ, когда послѣду-

Воть классическое мѣсто изъ посланія м. Фотія къ священникамъ и инокамъ о важности священства, касающееся разсматриваемаго предмета: «слышанье
мое, иже суть нѣкоторіи въ васъ словесьми именуеми христіане, дѣлы же яко не
суще, о совокупленіи браковъ отъ Божія церкви, съ женами счетающеся и того закона Божія разрушающе, и жены повергающе безъ всякаго разсужденія
святительскаго правильнаго, и инымъ женамъ не законно прилъпляющеся». Дополненія къ Актамъ Истор. т. І, № 181, 325—331. отъ 1410—1431 года. Акты
Истор. т. І, № 64, 115, окружное посланіе Өеодосія, архіен. Ростовскаго къ дучовенству, отъ 1458 года. и Акты Ист. т. І, № 261 посл. м. Іоны вятскимъ воеводамъ и духовенству отъ 1452 г. 491. Въ посланіи м. Фотія, написанномъ имъ
въ Исковъ, отъ 24 сент. 1425 года. высказываются жалобы на то, что многіе
псковитяне прогоняли отъ себя первую, вторую третью и четвертую жену и
женились послѣ того еще нѣсколько разъ. Русск. Ист. библ. т. VI, ч. І, № 31.
Цриложеніе № ХХVІ, IV. III. VII.

етъ смерть одного изъ супруговъ, и притомъ допускается не какъ законъ, а какъ только необходимое послабленіе слабой природ'є челов'єка, которое онъ долженъ до н'єкоторой степени искупить несеніемъ церковной епитиміи, всегда возлагающейся на лицъ, вступающихъ во второй бракъ. Въ своемъ шестнадцатомъ слов'є Даніилъ н'єсколько касается и третьяго брака. Въ древней русской церкви взглядъ на третій бракъ существовалъ очень строгій, а н'єкоторые пастыри церкви положительно отвергали его, какъ вполн'є незаконный и противный уставамъ церкви 1. М. Даніилъ точно также отрицательно относится къ третьему браку.

Первая часть слова о второмъ бракѣ не имѣетъ никакого огношенія къ его предмету. Она очень кратка и содержить въ себѣ двѣ общія мысли. Первая мысль сосредоточивается на изложеніи ученія о томъ, что Богъ установилъ двѣ формы человѣческой жизни—бракъ и дѣвство, или монашество, изъ которыхъ дѣвство высшая форма жизни, не для всѣхъ доступная, но зато и весьма трудная. Вторая мысль поученія разсуждаеть о скоротечности жизни и всего земнаго.

Вторая несамостоятельная, часть слова о второмъ бракѣ тѣсно связана съ предметомъ слова. М. Даніилъ сначала приводитъ свидѣтельства св. Василія Великаго и Іоанна Златоустаго в, которые допускаютъ второй бракъ въ случаѣ смерти одного изъ супруговъ, но только въ видахъ «отъятія ради большаго зла», а приводимыми затѣмъ правилами: первымъ правиломъ Лаодикійскаго собора в седьмымъ правиломъ Неокесарійскаго в торымъ правиломъ Ни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе Петра митроподита епископомъ, попомь и пр., гдв онъ между прочимъ вооружается противъ тъхъ, когорые женятся на третьей женъ. Памятники старинной русской дитературы изд. Кушелевымъ-Безбородко, вып. IV, 186—188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 197, д. 486—489. Цитата изъ Василія Ведикаго взята изъ его посланія къ Запольскому епископу. Въ ряду напечатанныхъ у Миня посланій св. Василія Ведикаго не находится посланія, адресованнаго къ Запольскому епископу. Migne. Patr. curs. complet. ser. gr. tom. XXXII. S. Basilii Caesar. tom. IV. Цитата изъ Златоуста приведена изъ его слова о второмъ бракъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 489. Правило и толкованіе точно соотв'єтствують правилу и толкованію. напечатаннымь въ старопеч. 1653 г. Кормчей, гл. 10, л. 72. Подлинникъ правила и толкованія см. Мідпе, ser. gr. tom. CXXXVII, 1345.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Л. 489—490. Правило и толкованіе его до буквальности сходны съ напечатанными въ старопеч. Кермчей 1653 г., гл. 7, 54. Подлин. Migne, ser. gr. tom. CXXXVII, 1216. Въ чегыриздцатомъ, пятнадцатомъ и шестнадцатомъ словахъ

кифора, патріарха Константинопольскаго <sup>1</sup> вступленіе во второй бракъ обставляется несеніемъ спеціально положенной на брачущихся вторымъ бракомъ эпитиміи.

Выше было замѣчено, что м. Даніилъ, говоря о второмъ бракъ, имѣетъ въ виду не одинъ въ буквальномъ смыслѣ второй бракъ, но п всякій послѣдующій бракъ послѣ предыдущаго брака, сколько бы ихъ пи было. Поэтому сюда долженъ подходить и третій и четвертый браки. Дѣйствительно мигрополитъ во второй части своего шестнадцатаго слова помѣщаетъ нѣсколько такихъ церковныхъ правилъ, которыя непосредственно касаются третьяго и четвертаго брака. Таковы правила: третье правило Неокесарійскаго собора <sup>2</sup> и четвертое <sup>3</sup>, пятьдесятое <sup>4</sup> и восьмидесятое правило св. Василія Великаго <sup>5</sup>, которыми осуждается третій бракъ, а четвертый и всякіе послѣдующіе браки называются прелюбодѣяніемъ, беззаконіемъ и скотскимъ желаніемъ.

Наказаніе шестнадцатаго слова, встрівчающееся не во всіххъ

своего соборника Данінав приводить разныл правида въ соединеніи съ толковапіями не называемаго имъ по имени писателя. Нъть имени толкователя предь безьименными толкованіями, помъщенными въ словъ Даніила, и въ старопеч. Кормчей 1653 г. Баронъ Розенкамифъ приписываеть эти толкованія Димитію Хоматину, болгарскому митрополиту, жившему въ XIII въкъ. Обозръніе Кормчей книги въ историческомъ видъ. І изд., 76.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. 492—493. Въ цитать Даніпла собственно сдѣлана ссылка на второе и четвертое вмѣстѣ правила св. Никифора натріарха; также точно буквально эта цитата воспроизводится и въ Стоглавѣ, съ тѣмъ только различіемъ, что вм. 2 и 4 въ Стоглавѣ стоить 2 и 5 правила (Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 85) спес. Кормчая 1653 г., гл. 58, л. 596. О правилахъ патр. Никифора см. у Горчакова. О тайнъ супружества. 190—193. СПБ. 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 492. Правило и толкованіе соотв'єтствують напечатаннымъ въ Кормчей 1653 г., л. 52—53 гл. 7. Подлин. правила и толкованія Migne, ser. gr. tom. CXXXVII, 1203—1204.

<sup>3</sup> Л. 490-491. Сп. твор. Васнаія В., ч. VII, 6-7.

<sup>4.1. 491.</sup> По современному переводу твореній св. Васплія В., пропитованное Дашиломъ і одъ названіемъ 55 пр. оказывается правиломъ 50-мъ, какъ ото и обозначено въ тексть. Тв. св. В. В., ч. VII, 52. Толкованіе правила одинаковое съ напечатаннымъ въ Кормчей 1653 г., гл. 21, 240. Подлинникъ правила и толкованія Мідпе, tom. СХХХVIII, 735—738.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Л. 491. Сн. твореніл св. отецъ, т. XI; твор. св. В. В. ч. VII, 109. Правило взято безъ толкованія,

спискахъ Даніиловскаго соборника, а помѣщающееся большею частію въ спискахъ позднѣйшаго времени , несвязано съ общимъ предметомъ слова и представляетъ изъ себя самостоятельное поученіе. Оно отличается силою слова и краснорѣчіемъ.

Общее солержаніе поученія вращается въ ученіи о труд'в и очевидно направлено противъ склопности русскаго парода къ праздности. Съ этой стороны оно разсмотрено будеть ниже. -- Замѣчательно по своему краснорѣчію начало поученія. «Пріидѣте, о возлюбленіи, бесевдуемь бесевды душеполезныя, и повести и притчи спасительныя. Что есть теченіе міра сего, или есть сладость его? Что ли есть величество и слава его мимотекущая? Вся басни, вся паутина, вся дымъ и трава и цвътъ травный, п съпь и сонъ. Что убо радуемся пищами и піянствомъ и позорищами? Радоватися убо о Господъ повельно намъ есть, а не о толстоть пищей и піянства, и о щапленіи, и о позорищахъ. Хощеши ли славенъ быти и честень? Хощеши ли богатства много имъти, и радоватися, и веселитися и наслаждатися? Преобидимъ земная, презри мимотекущая... Кая убо божественная писанія пищу и піянство похваляетъ? Которыя Христовы евангельскія заповіди и апостольское преданіе толстыя и тучныя трапезы предаша»? Возмущаясь крайпею привязанностію своихъ современниковъ къ міру и его удовольствіямъ, митрополить продолжаеть далбе въ такомъ тонб: «Доколе питаніе, доколе пграціе, и щапленіе, доколе дроченіе и тунеяденіе и отъ сего заимованіе, и поруки, и кабалы, и женв и двтямъ миганіе и слезы, и самому изчезновеніе и ума изступленіе! Что убо предпосылаеши на небеса? Гордыни ли величество? Объяденіе ли и піянство? Внимаємь бесівдів сей духовнівії, о любезній, будемъ двлатели заповъдемь свангельскимъ» и т. д.

## ГЛАВА III.

Ненормальное положеніе семейной жизни положило собою начало нравственному упадку древне-русскаго общества. Русская семья скрывала въ себѣ начало зла, которое впослѣдствіи выразилось въ распущенности нравовъ.

 $<sup>^{1}</sup>$  Рук. Моск. Синод. библ.  $N_{2}^{237}/_{985}$  л. 332—334 и рук. библютеки Моск. кушца Хлудова  $N_{2}$  87, л. 240—241.

Представители семьи-мужъ и жена не пользовались въ ней равными правами. Женщина была нравственно обезличена. Между мужемъ и женой не существовало крипкой нравственной связи. Жена являлась болье рабою мужа, безмольною исполнительницею его желаній и требованій. Такія условія семейной жизни не могли долго поддерживать взаимнаго расположенія между мужемъ и женою. Послъдняя, какъ предметъ новизны, сначала обращала на себя внимание мужа, но это могло продолжаться недолго. Интересь новизны съ теченіемъ времени утрачивался для мужа и последняя внъшняя связь между мужемъ и женою порывалась. Жизнь съ нелюбимою или съ нелюбящею женою, женитьба по приказанію родителей-все это заставляло мужчинъ недовольствоваться ласками своей надобышей жены. И часто случалось, господа вступали въ связь съ женщинами изъсвоей же собственной дворни, и пользовались своими служанками часто помимо ихъ воли 4. Но развитый инстикть иногда не удовлетворялся тымь, что достигнуто безъ усилій и борьбы. Случалось, что нравственно испорченному господину нравилась жена его собрата по положенію въ обществь. Здысь, понятно, насиліе уже не могло имъть мъста, вмъсто него пускались въ дело интриги. Человекъ, котораго затрогивалось чувство, не щадилъ средствъ для того, чтобы достигнуть цъли. Особенно въ этомъ случав имъ помогали слуги. За деньги для нихъ представлялось и чрезъ нихъ дёлалось возможнымъ многое такое, что казалось для другихъ едва достижимымъ. На подобные факты указываеть и м. Даніиль. «Всю свою крібность издавъ», такъ обличаетъ митрополитъ своихъ современниковъ, «въ сласти плотскія и о сихъ радуяся и веселяся, забывъ писаное радоватися о Господъ Бозъ, и паче будущихъ благихъ желая блудныхъ сластей насыщатися, и о сихъ весь умъ свой непрестанно имъя, слугама же на блудная сія бъсовская дъянія много сребра и злата истощеваеши; и что много исчитати всякая мечтанія и предесть выка сего и всыхъ уче-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Еще въ XIII в. Серапіонъ, еп. Владимірскій, жаловался на то, что мужи блудатъ отъ своихъ женъ. Прав. Соб. 1858, ч. II, 482. См. Святительское поучевіе мірянамъ (XV в.) противъ наложницъ. Русск. Ист. библ. изд. Археогр. ком. т. VI, ч. I, № 134. Поученіе епископле всѣмъ христолюбивымъ княземъ и всѣмъ прав. христіаномъ въ рук. Кпр. библ. № <sup>81</sup>/1158 л. 123—132. Здѣсь, о властяхъ говорится, что они вели дурной образъ жизни «житіе имуще скверно и прелюбодѣйно, жены скверняще и дѣвица, тляще и волочаще, къ сему суть нѣціи и ино зло творяще тай, еже срамно писати и глаголати». Сочин. Максима Грека ч. II, 334. Приложеніе № XXVI, VI.

ній бъсовскихъ веліе сокровище бываеши, къ плотскимъ и мимотекущимъ весь преклонился, и присно къ блудницамъ зряй, и самъ себе многимъ блудницу сотвори» 1. Многіе изъ русскихъ князей и вельможъ того времени вели развратный образъ жизни, отчасти вынужденные обстоятельствами. Многіе изъ нихъ, занятые государственною службой, принуждены были оставлять своихъ женъ и на новомъ мъстъ своего служенія оскверняли себя гнуснымъ распутствомъ и тамъ на сторонѣ заводили себѣ любовницъ 2. Разврать въ древне-русскомъ обществъ увеличивался и отъ разныхъ другихъ условій, въ которыхъ находилась тогдашияя общественная жизнь. Н'Екоторые напр. долго не вступали въ бракъ и жили развратнымъ образомъ 3. Притомъ, въ низшемъ классъ русскаго общества существоваль ийсколько своеобразный взглядь на церковный бракъ. Многимъ изъ нихъ представлялось, что освящение церковію брака чрезъ совершеніе надъ ними вінчанія безусловно обязательно только для князей и бояръ, а не для простыхъ людей. Нъкоторые дъйствительно осуществляли такой взглядъ на дълъ, въ жизни, и женились безъ вънчанія и церковнаго благословенія, что, конечно, съ религіозно-нравственной точки зрѣнія было не болве какъ развратомъ, любодвяніемъ. Особенно это практиковалось на окраинахъ Россіи 4. Въ XV-XVI в. сохранялись еще въ русскомъ народъ нъкоторые праздники съ языческимъ характеромъ,

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 410.

<sup>2</sup> Герберштейнъ. Записки о Московіи, въ перевод' Анонимова, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. М. Д. А. № <sup>188</sup>/<sub>566</sub> Волок. л. 218 — 219. Статья о церковныхъ неисправленіяхъ, писанная предъ эпохою стоглаваго собора. Здѣсь, въ числѣ апормальностей современной жизни выставляется и то, что долго не женятся и живутъ «блудно».

<sup>4</sup> Посланіе митрополита Іоны отъ 1456 г. Вятичамъ. Акты Истор. т. І, № 267, 498. Посланіе Ростовскаго архіен. Осодосія духовенству отъ 1458 г. Акты Ист. т. І, № 64. 115. Посланіе митрополита Симона въ Пермь къ духовенству и мирянамъ отъ 1501 года. Акт. Ист. т. І, № 112, 166—169. Посланіе м. Фотія отъ 1410 г. Новгородцамъ о соблюденіи законоположеній церковныхъ. Акты Археогр. Эксп. т. І, № 369, 461—463. Памятники отречен. русской литературы и древности, изд. Тихоправовымъ, т. ІІ, М. 1863. Худые номоканунцы, 293. Грамота архіен. Новгородскаго Макарія отъ 1534 г. въ Вотскую землю. Дополи. къ актамъ историч., г. І, № 28, 27—30. Грам. Новг. архіен. Осодосія отъ 1548 г. въ Воцкую пятину о разрушеніи языческихъ обрядовъ. Дополи. къ актамъ истор., т. І, № 43, 54—60. О борьбі христіанства съ язычествомъ въ Россіи. Прав. Собесъд. 1865, ч. П, 228 Приложеніе № ХХVІ, ІІ.

хотя они и пріурочивались уже къ праздникамъ христіанскимъ, которые вносили собою въ народъ сильную нравственную распущенность и до нѣкоторой степени освящали собою общественный развратъ. Таковыми чисто народными празднествами были русальный день, совпадавшій со днемъ рождества св. Іоанна Крестителя, день коляды, отправлявшійся въ навечеріе Рождества Христова и Богоявленія, и день поминовенія усопшихь предковъ, происходившій въ Троицкую Субботу. На этихъ празднествахъ собпрались массы народа обоего пола, веселились, плясали, здѣсь происходили разныя игры и тутъ же происходили сцены открытаго разврата 1.

Общая грубость нравовъ, одностороппее, формальное пониманіе нравственности способствовали тому, что на Руси образовался очень снисходительный взглядъ на развратъ. Общественная списходительность дошла до того, что мужчинъ развратъ и не вмънялся даже въ особенное преступленіе 2. Нъкоторые, ведя безнравственный образъ жизни, успокоивали свою совъсть соблюденіемъ внъшнихъ религіозныхъ формальностей, напр. снимали съ себя крестъ и завъшивали св. икопы—въ то время, когда готовились къ гръшному дълу 3. Усвоенная односторонне, въ смыслъ преобладанія формализма, религіозность служила въ данномъ с тучать для многихъ русскихъ оправданіемъ и защитою ихъ безправственности. М. Даніилъ глубоко огорчался такимъ превратнымъ пониманіемъ нравственныхъ обязанностей и сильно обличалъ за это

¹ По свидётельству памятниковъ XVI в. туть было «мужемъ и отрокомъ великое предыценіе и паденіе, и женамъ мужатымь беззаконное оскверненіе и дѣвамъ растаѣпіе». Посланіе игумена Памомла Псковскимъ намѣстнику и властямь о прекращеніи народныхъ игрищь въ день Рождества Іоанна Крестителя. Дополи. къ акт. ист., т. I, № 22, 18—19 отъ 1505. Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 140—141. Носланіе Өеодосія, архіеп. Новгородскаго, въ рукоп. Соф. Новг. библ. № 1480, л. 104—107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Герберштейнъ. Записки о Московіи, 73—80. Списходительность къ разврату простиралась до того, что развратникомъ признавался динь тотъ и тогда, «ащели отъ множества невъсть, ни поне число (проступковь противь цѣломудрія), сей есть блуднікъ». Рукоп. Соф. библ. № 1466, д. 130. 126—127. Приложеніе № XXV, II.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Это видно изъ следующихъ наставленій древне-русскихъ книжниковъ: «аще иконы въ клети и крестъ чести зй мужу съ женою достоить быти, не въ грёхъ бо своя жена, а холостымь съ чужею не быти» Рук. Соф бибт. № 1466, л. 201. Вановёд г св. отецъ отъ правиль вкратись противу сограниціемъ всёмъ правосланымь храста та та. Идал жене № ХХУІ, V.

своихъ современниковъ. Послѣ обличенія ихъ въ томъ, что они «присно зрятъ къ блудницамъ», настырь съ горечью въ душѣ продолжаеть далье: «и еще всего окалинье, яко нимала рыдаеши, и нлачеши, но яко нечувствент пребывия, аки ничтоже зла сотворивт, ничтоже согрошивт, яко свинія въ калѣ увалявся жируещи, умъ же имущіи и о возэрѣніи неподобномъ не мало плачуще рыдаютъ и слезы изливаютъ, ибо Господь на сія немало осужденіе положи... ты же сія ни во что полагаещи» 1.

Не спасалась отъ разврата и древнерусская женщина. Униженная и постоянно оскорбляемая своимъ мужемъ, она за свое рабство и унижение мстила своему мужу тайною измѣною, а иногда доходила даже до крайняго разврата 3. Женщины высшаго круга были въ высшей степени стеснены и заперты въ своемъ тереме и за ихъ поведеніемъ наблюдали весьма тщательно 3. Но ни терема, ни запоры не спасали женщину отъ паденія. Въ противовісь рабству, какое жена выносила отъ своего мужа, въ ней раждались и развивались коварство и обманъ. Эти свойства достигали у женщинъ самыхъ утонченныхъ формъ, и ими-то онъ пользовались для того, чтобы отыскать себ'в любовника на сторон в помимо мужа. Какъ и у мужа, и здъсь у жены роль пособниковъ и пособницъ играли слуги и служанки. Они вводили въ домъ разныхъ торговокъ, гадальщицъ и пр., которыя составляли особый классъ женщинъ извъстныхъ тогда подъ названіемъ «потворенныхъ бабъ, что молодыя жены съ чужими мужи сваживаютъ». Потворенныя бабы вели свое занятіе съ правильностію ремесла и очень искусно внъдрялись въ дома, прикидываясь чёмъ угодно и чёмъ нужно. Онё вторгались въ дома знатныхъ иногда въ видь богомолокъ, заводили сначала знакомство со служанками дома, а тамъ доходили до госпожъ. Нікоторыя изъ такихъ пособницъ разврата доводили свое ремесло до такого искусства и утонченности, что разомъ одна и таже женщина тайно служила мужу отъ жены и жент отъ мужа. Русскія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 410. Чтеніе этого м'вста правильн'ве по рукоп. Москов. Синод. библ. № 985, л. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чудиновъ. Очеркъ исторіи русской женщины въ посл'єдовательномъ развитіи ея литературныхъ типовъ, изд. 2, СПБ. 1873, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Павелъ Іовій. Библіотека иностраннныхъ писателей о Россіи, т. І, СПБ. 1836, 51.

женщины не были недоступны и для иностранцевъ, Въ простомъ народъ развратъ иногда принималь паглыя формы 1.

Нравственный упалокъ древне-русскаго общества не выражался въ одной своей естественной формъ. Въ XVI в. развитъ былъ порокъ «содомства», или мужеложства. Ръдко можно встрътить хоть одно древнее слово съ обличительнымъ характеромъ, гдъ бы не бичевался этотъ ужасный порокъ своего времени 2. Замъчательно, въ то время, когда простой народъ погрязалъ въ грубомъ, хотя и въ естественной его формъ, развратъ, высшіе, привиллегированные слои общества (боярство) изощрялись болье въ противоестественныхъ формахъ этого порока 3. Одно посланіе м. Даніила представляетъ наглядный примъръ, до какихъ дурныхъ послъдствій доводила эта страсть мужеложства въ частныхъ случаяхъ, у отдъльныхъ лицъ. Какое-то благородное лице, находясь въ самомъ край-

¹ Очеркъ жизни и нравовъ велякорусскаго народа въ XVI — XVII в. Костомарова 103—110. Для характеристики древне-русскаго общества съ разсматриваемой стороны См. Собраніе государств. грамотъ и договоровъ, ч. III, № 60 245—246. Павелъ Іовій. Библіотека иностранныхъ писателей о Россіи, т. І, СПБ. 1836, 51.

<sup>\*</sup> Рукоп. Импер. Пуб. библ. Q. I, № 308, л. 321. Слово св. отецъ како жити христіаномъ. Прав. Соб. 1859, ч. I, 471—472. Съ этой стороны замѣчательно «по-ученѐе еписковле всѣмъ христолюбивымъ княземъ и всѣмъ православнымъ христіаномъ и боголюбивымъ» (XV в.), въ которомъ авторъ говоритъ между прочимъ въ обличительномъ тонѣ, «что его современники въ телесныя нечистоты себе ввергше и самому естеству безстуднѣ творятъ чрезъ естественное беззаконіе, содомскую, реку, пагубу, ей же и въ безсловесныхъ нѣсть»..., что они жили «житіе имуще скверно и прелюбодѣйно, жены скверняще и дѣвица тляще и волочаще, къ сему суть иѣціи и ино эло творяще тай, еже срамно писати и глачолати»... Рукон. Кир. бабл. № 81/1158, л. 125—132. ср. Русск. Пстор. библ. т. VI, ч. I, № 123, 847—856.

Въ посл. къ великому князю Василію Іоанновичу старца Филовея «о содомскомъ блудѣ» читаемъ: «сія мерзость (содомство) умножися не токмо въ мірскихъ, но и въ прочихъ, о нихъ же помолчу, чтый же да разумѣетъ»... Рукоп.
Импер. Пуб. библ. изъ древлехр. Погодина № 1294 л. 47. Здѣсь не указано имени
автора посланія и самое посланіе Филовея помѣщено далеко не въ цѣломъ его
видѣ, а изъ него заимствовано только то, что каслется содомства и соотвѣтственно
заимствованію дано и назваше посланію. Въ полномъ видѣ посланіе Филовея вадано въ Прав. Соб. 1863, ч. І, 337—348. Неизвѣстный авторъ посл. къ Іоанну
Грозному такъ говоритъ о содомствѣ своихъ современниковъ: «доброе хулятъ женитву, а злое хвалятъ прелюбодѣяніе—содомскій грѣхъ. Тьмою зоветъ жену, а
свѣтомъ зоветъ дѣтину». Чт. въ Общ. Ист. и Древн. 1874, кн. І, отд. 1, 81.

немъ состояніи своего нравственнаго паденія, обратилось къ митрополиту и искало у него благочестиваго совъта. Этотъ несчастный вполнѣ сознавалъ и испытывалъ на своемъ организмѣ пагубное вліяніе порока, но его страсть развилась уже до того, что онъ не былъ въ состояніи удалить человѣка, на котораго восходила его душевредная любовь <sup>4</sup>.

И правительство и церковь вооружались противъ гнуснаго порока своего времени—содомства. Пастыри церкви писали посланія, въ которыхъ бичевалось содомство. Таковы посланія: старца Филовея къ в. кн. Василію Іоанновичу <sup>2</sup>, преп. Максима Грека <sup>3</sup>, митрополита Макарія <sup>5</sup>, неизвъстнаго къ Іоанну Васильевичу Грозному, приписываемое священнику Сильвестру <sup>5</sup>. Наконецъ отцы стоглаваго собора открыто жаловались на распространенность содомскаго гръха <sup>6</sup>. Весьма много писалъ противъ нравственной распущенности современнаго общества и м. Даніилъ.

Мы уже отчасти встрѣчались съ обличеніями м. Даніила, направленными противъ крайней распущенности общества. Слова, равно какъ и посланія его, довольно богаты этого рода обличеніями. Пастырь указываетъ, что многіе изъ его современниковъ убивали свое время «умомъ и сердцемъ и всякими вещьми угожая блудницамъ». «Како же цѣломудръ будеши», обращается митрополитъ къ недостойнымъ поклонникамъ грубой чувственности, «а ты весь къ женамъ уклонился еси? Какоже чистоту сохраниши, красносіяющія лица обзираеши? Какоже умиленіе сердечное пріимеши, а ты съ отрокы доброзрачными водворяешися, и бесѣдуеши и свѣтлость лица ихъ любиши смотрити?» <sup>7</sup> Въ противовѣсъ нравственному упадку общества Даніилъ въ своихъ словахъ и особенно посланіяхъ излагаетъ самыя настойчивыя увѣщанія къ сохраненію

¹ Рук. Новг. Соф. библ. № 1281, л. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. Импер. Пуб. библ. изъ древнехр. Погод. № 1294, л. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «На потопляемыхъ и погибаемыхъ безъ ума богомерзкимъ, гнуснымъ содомскимъ грѣхомъ въ мукахъ въчныхъ». Соч. М. Гр. ч. И, ХаХ, 251—260. Рук. Имп. Пуб. библ. f. 1, № 241, изъ собр. гр. Толстаго, отд. I, № 31. л. 616—622.

Никонов. лътоп., ч. VII, 111—113. Акты истор. т. I, № 159. отъ 1552 г.

<sup>•</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281, д. 359—382. Напечат. въ Чт. Общ. ист. и древн. Росс. 1874, ки. І. Ст. А. Леонида: Сильвестръ и его писанія.

Стоглавъ. изд. Кожанчикова, 109—110; изд. Казанск. акад., 140—141,

<sup>7</sup> Рукоп. Москов. Духовн. Акад. № 197, л. 457.

цівломудрія, физической чистоты. Среди посланій Даніила находится много такихъ, которыя посвящены спеціально сов'ятамъ и наставлепіямъ о цёломудріи и указаніямъ средствъ для успёшнаго достиженія этой ціли. Съ такимъ содержаніемъ паписаны слідующія его посланія, самыя названія которыхъ уже отчасти указываютъ и на предметъ ихъ. Таковы посланія: «о духовномъ вниманіи и трезв'вніи и бреженіи» 1, «о цізломудреннем и благоговізінем житіи» <sup>2</sup>, «о блудныхъ помыслахъ» <sup>3</sup>, «о цёломудріи и о чистот и о храненіи дівства», «о цівломудрій и чистотів», «яко душевредно есть совокуплятися и беседовати съ женами и съ мужи женовидными» 4, и проч. Какъ въ этихъ посланіяхъ, такъ и во многихъ другихъ, равно какъ и въ словахъ м. Даніила въ изобиліи разбросаны наставленія о ціломудрій и объ условіяхь для сохраненія его. Особенное внимание во взглядь Данила на целомудрие заслуживають тв условія, какія предлагаются имь какъ практическія средства для сохраненія цёломудрія. Кром'є общихь наставленій для цівлому дренной жизни угождать Богу и исполнять Его святыя заповъди и т. под. пастырскихъ совътовъ, одинаково приложимыхъ ко всякому другому нравственному явленію, Даніилъ указываетъ три частныя условія, которыя помогають челов ку вести жизнь циломудренную. Прежде всего человики ви предохранение себя оти нравственнаго паденія долженъ стараться удалять и отсёкать отъ себя всякіе нечистые помыслы и главное — начала ихъ или такъ называемые прилоги 5. Всякіе мысли, особенно дурныя, являются у человъка тогда, когда умъ его не занятъ чъмъ-либо серьезнымъ. Поэтому вторымъ условіемъ, споспътествующимъ сохраненію нравственной чистоты, служитъ требование никогда не оставлять умъ свой празднымъ; чему можетъ помогать занятіе въ свободное отъ житейскихъ заботъ и трудовъ время изученіемъ Свящ. Писанія, пъніемъ, славословіемъ, молитвами и т. н. 6. Допустимъ, что человъкъ

¹ Рукоп. Импер. Пуб. библ. изъ древле-хран. Погодина № 1149, 216-217.

<sup>•</sup> Рук. Соф. библ. № 1281; л. 296—197.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рук. М. Д. А. № <sup>585</sup>/<sub>186</sub>, л. 45—54. 4 Рук. Соф. библ. № 1281, л. 287—308, 294—296, 291—294.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Подобаетъ елика сила сопротивлятися сквернымъ и дукавымъ помысломъ. Тъмъ же начало пришедшаго помысла отсъкати подобаетъ, еже глаголется прилогь. Иже бо первому сопротивлянися, спричь прилогу, помысла вся последенная единою отреза». Рукоп, Соф. библ. № 1281. л. 294.

в «Никогда же да не поглабиши почивати уму своему, но всегда убо въ умъ

развилъ у себя настолько силу воли. что онъ можетъ, когда онъ одинъ, отгонять отъ себя дурные помыслы. Но иное дъло бываетъ, когда онъ находится въ обществъ другихъ людей. Здъсь могуть быть разсужденія самаго разнообразнаго, впогда довольно соблазнительнаго свойства, которыя могуть дурно повліять на правственное чувство присутствующихъ и новести ихъ на путь соблазна. Въ предупреждение этого Даніилъ указываетъ на третье новое средство, благод втельнымъ образомъ двиствующее на нравственность, это-удаление отъ худыхъ обществъ и нецеломулренныхъ бесъдъ и разсужденій и особенно общества женщинь и доброзрачныхъ отроковъ, хотя бы эти последние имели въ виду чисто религиозныя побужденія, въ то время когда вступають въ разсужденія 1. Даніцль запрещаетъ даже одно воспоминание о женщинахъ и отрокахъ, хотя бы тъ и другіе являлись въ сознаніи человъка окруженными не иначе, какъ самыми достойными качествами и святостью 2. Послъднее условіе, способствующее къ цъломудренной жизни, совътъ избъгать дурнаго общества и особенно женщинъ и отроковъ, по взгляду Даніила, самое существенное. Онъ настаиваетъ на немъ съ особенною силою. Для него оно казалось самымъ первымъ условіемъ нравственной жизни человіка и онъ не допускалъ мысли, чтобы человъкъ, вращаясь въ такомъ опасномъ обществъ, могъ остаться цёломудреннымъ. Этимъ объясняется и чрезвычайная настойчивость Даніила, съ которою онъ относится къ своему требо-

нашемъ благымъ поучатися должни есмы, даже (дабы) лукавымъ не научаемся... и подвизаемъ ума нашего на поучене и послушаніе божественныхъ словесъ, на пѣніе, славословіе... и на прочитаніе, и на помышленія благая; аще ли же въ лукавая и скверная помышленія умъ пашъ спидетъ... и мы воскорѣ подщимся возвести же ума нашего или въ псаломъ, пли въ стихъ, тропаря и сѣдальны, пли изучити что отъ писаній изъ устъ и въ сихъ умъ полагая». Рук № 1281, л. 294—295.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Всею сплою не восхощи слышати», поучаеть Даніпль, «неполезныхь бесьдь, иже воздвижуть страсти, оть слышанія и глаголанія, оть блудныхь и содомскихь ръчей, требъесть оть таковыхъ соблюдитися, оть эрънія женскихъ лиць, доброльпотныхъ женовидныхъ отвращай свои очи». Рукоп. № 1281, л. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Когда человъкъ находится наединъ и ему «аще отъ забытія злаго прівдеть восноминутіе принесеное отъ сатаны, женскихъ и отрочать юныхъ доброзрачныхъ лицъ, аще и благочестивыхъ конах, аще и не страстно возмнится намъ восноминаніе о сихъ, по ты не ими въры... съть бо есть сатанина». Рукоп. № 1281, д. 295. Эти слова очень сходны со словами Нила Сорскаго. Прен. Нила Сорскаго преданіе ученикамъ о жительствъ скитскомъ, 79. М. 1849. Это сходство объясняется однимъ и тъмъ же ссточникомъ (твореніе одного св. отца), которымъ одинаково пользовались какъ преп. Нилъ Сорскій, такъ и м. Данімъъ.

ванію чуждаться женскаго и отроческаго общества. Рѣдко можно найти посланіе, гдѣ бы онъ не высказываль своего совѣта бѣжать отъ женщинъ и доброзрачныхъ отроковъ.

Нравственная пригодность и достоинство пастырских совътовъ м. Даніила объ условіяхъ, содъйствующихъ сохраненію цъломудрія несомнънны. Что касается до ученія его о прилогахъ и о плъненіи, то оно не есть самостоятельное его ученіе, а буквально заимствовано имъ изъ святоотеческихъ твореній (Филовея Синаита).

Часто одна крайность вызываеть собою другую, такъ по крайней мъръ случилось съ митрополитомъ Даніиломъ. Его поражала нравственная распущенность современниковъ. Изыскивая средства для поднятія нравственности въ обществь, и изучая для этого аскетическую литературу съ цълію позаимствоваться оттуда практическими наставленіями, Даніилъ увлекся аскетическимь ученіемъ о духовной брани, о борьбъ съ лукавыми номыслами и подъ непосредственнымъ вліяніемъ и проникнутый ся идеями, онъ въ одномъ своемъ посланіи проводить взглядь, противный началамь истинно христіанской правственности, допусная возможность оснопленія. Въ отношеніи отдъльныхъ личностей, которыя по своему нравственному состоянію были на краю погибели и уже для нихъ потерали значеніе, всякія другія средства исправленія—для такихъ м. Даніилъ не считает предосудительным употреблять для искорененія блудной страсти оскопленіе. Въ одномъ своемъ посланіи (тринадцатомъ), гдв онъ между прочимъ трактуеть о целомудрів и чистотъ, онъ, какъ нравственные примъры, вводить въ свои разсужденія три аскетическіе разсказа, вь которыхъ одобряется оскопленіе. Таковъ напр. разсказъ о постникъ Илів, который былъ оскопленъ тремя ангелами. Той же самой тенденціей, имъвшей въ виду оправдать оскопленіе, проникцуты и другіе два подвижническіе разсказа 1. Даніиль самъ непосредственно не высказывается въ пользу оскопленія, онъ только представляеть приміры, которымъ могъ следовать и не следовать тогь, кому обращено посланіе. Но одно то уже, что онъ отвель у себя место подобнымъ разсказамъ, достаточно ясно говоритъ въ пользу солидарности съ ними митрополита. Значить и Дапінль въ крайнемь случав до нікоторой сте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рук. № 1281 д. 334—335. Подробное издожение этого учения сдълано будетъ ниже при издожени 13-го носл. Данила.

пени склонялся въ пользу возможности оскопленія, и это тѣмъ болѣе будетъ вѣроятно, если мы примемъ во вниманіе отсутствіе въ сочиненіяхъ Даніила критическаго отношенія къ священнымъ авторитетамъ, когда онъ и евангельскія и апостольскія изреченія, и простые старческіе и подвижническіе разсказы ставитъ почти подъ одинъ уровень и обозначаетъ и тѣ и другіе авторитетнымъ названіемъ «божественныхъ писаній».

Въ соціальной жизни древне-русскаго общества существовало не мало условій, способствовавшихъ такъ или иначе его нравственной деморализаціи. Къ числу такихъ условій относится особенная черта русскаго народа-нерасположенность его къ настойчивому труду. Высшій классь общества даже презираль всякій серьезный трудъ. Достоинствомъ значительнаго человъка поставлялись недъятельность, изнъженность, неподвижность. Занятіе ремеслами, торговлей считалось достояніемъ только низшихъ классовъ. Для значительнаго лица это казалось унизительнымъ дъломъ. Случалось часто, что лишь только бъдному простаку поблагопріятствуеть счастіе и онъ тотчась же усвояеть себі неподвижность, тяжеловатость богатаго или знатнаго лица. Поэтому намъ вполнѣ становятся понятными обличенія м. Даніила, которыя отличаются різкостію своего тона. «Всякъ лѣнится, такъ напримѣръ пишеть мигрополить въ одномъмъстъ, учитися художеству, вси бъгаютъ рукодълія, вси щапять торгованіи, вси поношають землядълателемь». Для богатыхъ и знатныхъ время проходило большею частію въ праздности. Представители русской знати и капиталовъ, по вполиъ справедливымъ словамъ, Даніила, «всуе дни своя иждивали». Не занятые ничемъ, они безъ серьезныхъ целей блуждали по комнатамъ или по двору, заходили къ своимъ знакомымъ одинаковаго съ ними положенія и здъсь коротали день въ пересудахъ и пьянствъ. «Кая тебъ нужа есть... который же тебъ прибытокъ есть», спрашиваетъ Даніилъ, обращаясь къ празднолюбцамъ своего времени, «праздну всегда быти, или кая тебъ похвала будеть якоже прелагаю преходити отъ мъста на мъсто? Еще сильнъе другое обличение митроволита, гдъ онъ говоритъ: «всегда наслажения и упитвнія.... всегда праздность и безумная тасканія якоже ніких в мошенниковъ и оманниковъ дъмонскимъ наученіемъ» 1.

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, д. 457. 484.

Нежеланіе трудиться такъ было развито въ вышемъ классѣ тогдашняго русскаго общества, что многіе изъ промотавшихся или опальныхъ бояръ різшались скорівй просить милостыню и бродить изъ города въ городъ, изъ посада въ посадъ, чівмъ обратиться къ честному труду.

Знатныя женіцины сл'єдовали въ своей жизни прим'тру своихъ мужей. Нерасположенность къ серьезному труду среди знатныхъ женщинъ доходила до пренебреженія самыми естественными своими обязанностями-обязанностями матери. Знатной женщинъ считалось неприличнымъ самой кормить грудью своихъ дътей. За нихъ это дёло исполняли няньки и мамки изъ ихъ же дворовыхъ. Вмѣсто того чтобы заниматься воспитаніемъ своихъ дѣтей, русскія боярыни заботились объ увеличении масивности и дородности своего тъла. Онъ нередко пили особаго рода водку, или по цълымъ днямъ лежали на кровати, и все это онъ дълали для того, чтобы потолстьть и тьмъ привлечь на себя внимапіе мужчины 1. Конечно, все, что здысь говорится о празности и лып русскаго народа все это относится только къ высшему и богатому его классу, въ сферв котораго приходилось болье всего вращаться м. Дапіплу. О быдномъ классв ивтъ слова. Бедияки, мужчины и женщины, одинаново, работали какъ волы.

Митрополитъ Даніиль оставилъ послѣ себя особое поученіе, въ которомъ опъ вооружается противъ врожденной склонности русскаго человѣка къ лѣни и убъждаетъ по позможности избѣгать ея.

Наставленіе этого рода всѣ сгруппированы въ наказаніи шестнадцатаго слова. «Возлюби страданіе и трудъ и смиреніе... поучаетъ митрополитъ, лѣность бо многихъ погуби тунеядѣніе... вся изпури» <sup>1</sup>. Трезвитеся, подвизайтеся говорится нѣсколько ниже, никтоже буде тунеядецъ, никтоже буди празденъ, праздность бо

¹ Костомаровъ. Очеркъ жизни и нравовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в. 99—101. 118. 107. 94. 110. Изъ словъ одного древняго моралиста видно, что много было въ то время такихъ женщинъ, иже своихъ чадъ небрегуще доити, но рабыня молокомъ питающе я и даромъ Божіниъ мечущися. Рукоп. Иовг. Соф. библ. № 1285 л. 34. Поученіе къ дътемъ духовнымъ. Архивъ историко-юридическихъ свъдъній, относящихся до Россіи, изд. Калачевымъ. Ки. П. полов. 2. отд. IV. Русскія пословицы и ноговорки Буслаева. 98.

¹ Рук.. Москов. Синод. быв. Патріар. библ. № 985/237 нов. кат. л. 332-333.

всьмъ злымъ ходагайствена есть». Мигрополить представляеть назидательныя соображенія, изъ которыхъ онъ выводить необходимость труда для человъка. Трудъ, по взгляду Даніпла, составляеть самое первое призваніе и пазначеніе челов'єка, пока онъ призвань жить на земль. «Въ раю, говорить онъ, повель Богъ Адаму дълати и рай храниги; по изгнаніи же оттуду въ трудькъ и потвкъ лица хльбъ ясти повель ему Господь, а яже въ Адаму реченцая, ко всъмъ речена быша, и сынове того и внуци, иже добръ разумъвающій о Господи, никогдаже праздни бываху оть трудовъ и постовъ. Призвание человъка трудиться освятилъ паконецъ самъ Господь І. Христосъ, Его св. Апостолы и Его Пречистая Матеры. «Господь убо», продолжаеть далве митрополить, въ плотствиъ смотръніи, по первому возрасту родителемъ повинуяся и всякъ трудъ телесенъ кротко, и смиренио, и благопокорно съ ними ношаше; и егда пріиде время, и ученики пріємъ негордостно в щанливо и бездъльно: рече бо Азъ есмь посредъ васъ яко служай, и не прінде да послужать Ему, но да послужить (Мо. XX, 28; Лук. XVII, 27), и овогда умывая нозі ученикомъ, и безъ лівности мізсто отъ мъста пъшь преходя тружаяся нашего ради спасенія образъ дая намъ. И Пречистая Богородица никогдаже праздна пребываще, но въ постъ, и во батији, и рукодълји, сице и Апостолы делающе рече своима рукама... Нравственный долгъ постоянно трудиться Даніиль въ одинаковой мара распространяетъ на всъхъ людей, къ какому бы званію и состоянію они ни принадлежали. «Будемъ дълатели заповъдемъ евангельскимъ, поучаеть опъ, и въ неже кто званъ бысть въ томъ да пребываетъ: властель-ли еси, судія-ли еси, воинъ-ли еси, послушникь-ли еси, купецъ-ли еси, рукодъльникъ-ли еси, земледълатель-ли еси, ловецъли еси, бортникъ-ли еси, каменосъчецъ-ли еси, кузнецъ-ли еси, швецъ-ли еси. древодъль-ли еси, писецъ-ли еси, зодчій-ли еси, философъ-ли еси, и прочіи вси пріемпіи отъ Господа художество тружайтеся, делайте не яко рукоделію и мамоне, но яко Богу работающе и внимающе, и сице отъ труда своего по ственный церкви, и нищимъ, и страннымъ и на своя потребы и проторы издающе».

Праздность предрасполагала къ разнаго рода слабостямъ и порокамъ. Действительно, древніе русскіе бояре и богачи не рѣдко убивали свои досуги на чувственныя удовольствія. У нихъ большое значеніе имѣлъ столъ, который поглощалъ у нихъ не мало времени и капиталовъ. Русское хлѣбосольство издавна из-

въстно. Русскіе вообще любили плотно покушать, особенно если положеніе человъка представляло къ тому возможность и находились средства.

Одинъ боярскій обѣдъ состояль изъ такого множества блюдъ что не ошибаясь можно сказать, что онъ могъ вполнѣ удовлетворить аппетитъ цѣлаго десядка людей. Русскіе столы вообще отличались большимъ количествомъ блюдъ <sup>4</sup>. Теперь для насъ вполнѣ понятны становятся обличенія м. Даніила когда онъ напр. говоритъ: «кая убо сія еже не безсловесне убыточная и проторная творити, кая убо есть нужа многое и сладостное и раздирающая ястіе и питіе имѣти выше мѣры»? <sup>2</sup>. Богатые и знатные держали у себя большое число прислуги, измѣряя честь и значеніе свое огромнымъ количествомъ дворни. Самые простые будничные обѣды бояръ требовали значительныхъ рукъ.

Въ зажиточномъ домъ было нъсколько чиновъ, спеціально назначенныхъ заботиться о боярской кухнъ, которые при объдъ и выстраивались всв передь бариномъ. Ключники напр. стояли въ повари в при отпускъ кушаньевъ, дворецкій при самомъ столъ. Нъсколько слугъ носили кушанья изъ поварни; ключники и дворецкій, принимая икъ, разръзывали икъ на куски, отвъдывали и тогда уже отдавали слугамъ ставить предъ господами 3. При такой постоянной церемоніальности барскаго стола, при обиліи блюдъ, можно себъ составить приблизительное понятіе о той суетъ и хлопотахъ, которыми занята была боярская кухня, если при этомъ взять во вниманіе то обстоятельство, что русскіе тогдашняго времени кушали три, а уже никакъ не менве, какъ два раза въ день. Митрополитъ Даніилъ рисуетъ не безъинтересную картину кухонной суеты знатнаго боярина. «Вчера и днесь, говорить онъ, повари въ поварню стекаются, и сію украшаютъ, и свиты изм'ьмяють, и руць простирають, и листы укрыпляють, и ножи острять, и дрова накладають, и огнь вжигають, и котлы наставляютъ, и сковрады и горньци постовляютъ, къ насыщенію чрева пищу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Павелъ Іовій. Библіотека иностранныхъ писателей о Россіи т. І, Сиб. 1836 г. 48—49.

<sup>2</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Костомаровъ. Очеркъ домашней жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в. 95—96.

готовять, и сими наслаждается и укрыпляется тыло и потомъ къ истявнію сводится. И колпко тщаніе и подвиги имать пища и питіе, продолжаетъ онъ далбе, коликоже сребра и злата на сіе исчезаетъ, и колики подвиги, и поты, и труды, и бользни пріемлють чреворабоющи... <sup>4</sup>». Была и другая причина, по которой древняя русская знать такъ любила обильные столы. У русскихъ въ то время не было развито эстетическое чувство. Бояринъ также не отличался отъ простолюдина и образованіемъ. Однако нужно было сділать отличіе между тімь и другимь классомь. И воть русскіе бояре усвоили себъ взглядъ на аристократизмъ и знатность, полагая ихъ въ дородности и тучности тъла. Считалось даже признакомъ дурнаго тона имъть ограниченный цемногими блюдами объдъ2. Такимъ образомъ и съ этой стороны боярамъ и богачамъ приходилось обращаться къ обильному столу. По желанію дородства и внъшней представительности русскіе бояре и богачи считали одною изъ серьезныхъ своихъ обязанностей заботиться объ устройствъ своей кухни. Они дъйствительно, по словамъ Даніила имъли большое «тщаніе и учрежденіе о брашнахъ и питіяхъ» въ тъхъ видахъ и разсчетахъ, что «земная плодоприношенія, и часта и различна питанія укрыпляють, и услаждають, и утучневають» ихъ организмъ. И вотъ представители и руководители русскаго народа посвящали свои досуги на то, чтобы «насыщати безпрестани тъло и утучневати» и это между прочимъ для того, чтобы сутучнъвающееся отъ плотскаго наслажденія тёло» ихъ производило подавляющее впечатлиніе на маленькій народь, и поражало его обиліемъ «крови» и блескомъ «червленія ланитъ и многоплотіемъ 3. Противъ склонности русскихъ къ «тучнымъ трапезамъ» митр. Даніиль вооружается и въ некоторыхь своихь посланіяхь. «Кая убо польза, рцы ми, спрашиваетъ пастырь чревоугодника своего времени, паче потребы растерзоватися, и утучневати, и умъренное преходити, сіе бо и тело оскверняеть, и душевное благородіе погубляетъ, и добродътель испражияетъ, и отъ Бога отлучаетъ, сіе въ раи руку къ древу простерти сотвори 4. Въ данномъ случа в

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 333. Эта великолѣпная картина взята прямо изъ жизни, ср. Домострой. М. 1849. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Костомаровъ 80. 132. Приложение № XXIII.

³ Рукоп. М. Д. А. № 197. л. 334.

<sup>•</sup> Рукоп, Новг. Соф. библ. № 1281. л. 338.

обличительный тоит словь Даніила по необходимости не могъ быть особенно сильнымъ, такъ какъ, самъ мигрополить отличался, но свидътельству иностранцевъ, также тучностію своего тъла.

Еще большую правственную деморализацію вносило въ русскую общественную жизнь пьянство. Русскій народъ издавна славился свою любовью къ вину <sup>4</sup>. Пили всё почти одинаково: князья и бояре, лёти боярскіе; женщины мало отставали отъ мужчинъ въ пьянствъ. Даже малольтиія дёти и тѣ рано пріучались къ вину, и что всего удивительнье учителями ихъ въ этомъ дѣль являлись сами же ихъ родители <sup>2</sup>. Наклонность къ вину иногда заявляли и представители церкви епископы, а простое низшее духовенство даже перещеголяло другія сословія въ расположеніи къ пьянству <sup>2</sup>.

Пьянство въ русскомъ народ пользовалось исключительнымъ положеніемъ. Для него не существовало никакихъ запрещеній въ род постовъ: пили и въ теченіе постовъ. Временемъ самаго отчаяннаго разума служили праздники. По народному представленію ничёмъ такъ нельзя почитать праздника, какъ пьянствомъ 1. Праздники на народномъ язык такъ и обозначались временемъ питія 5.

¹ Рукоп. Импер. Публ. библ. F. 1. № 233 л. 202 Слово о цьянствъ Григорія Богослова ко всъмъ христіаномъ, русское.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Поученіе къ царемъ, княземъ, епископомъ, и попомъ и всѣмъ христіаномъ еже неупиватися. Рукоп. Имп. Публ. библ. Q. 1. № 331, л. 166. Стоглавъ изд. Кожанчикова. 137—138. Костомаровъ, 132—133

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Памятники отреченной русской интературы, изд. Тихонравовымъ т. II, М. 1863. 304. Чтен. въ Общ. истор. и древн. Росс. 1847. № 7. Преніе Даніцаа митроп. съ Максимомъ Грекомъ Сочиненія Максима Грека ч. II, 22. 39. 219. Курбскій Сказанія князя Курбскаго. Его свидѣтельство о Никандрѣ, архіец. Ростовскомъ, 135. Акты истор. т. 1. № 109, 1490 г. 159. Прав. Соб. 1861 г. ч. 1. 445, Приложеніе № XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Софійской библ. № 1289 л. 16—18. Поученіе отца духовнаго къ дътямъ. Сочиненія Максима Грека ч. ІІ, 218. Гербештейнъ. Записки о Московій-64. Извращеніе значенія праздниковъ справедливо возмущало многихъ пастырей церкви. см. наир. Рукоп. Импер. Публ. библ. Q. 1. № 255 л. 253. Поученіе св. отецъ о праздницъхъ Господскихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Егда пріндетъ врсмя питію, тогда всяка піяница возрадуєтся, читаємъ мы въ одномъ древнемъ памятникѣ, а егда пріндетъ постъ, тогда оскорбѣютъ піяницы. Рукоп. Кірил. библ. № <sup>69</sup>/<sub>1146</sub> л. 55. Слово св. Апостоловъ и отцевъ о ностѣ. Ср. Пр. Соб. 1895. ч. ПІ. Два древнія поучевія о постѣ, 449.

Самое отчаянное пьянство и разгулъ происходили на семейныхъ праздникахъ-свадьбахъ, крестинахъ. Отличительною чертою русскаго пиршества было чрезвычайное множество блюдъ и еще больше напитковъ. Самою священною обязанностью каждаго зажиточнаго хозяина было-угостить дорогихъ гостей допьяна и напоить гостей, если возможно до того, чтобы ихъ потомъ безъ памяти отвести восвояси. Кто мало циль, тотъ огорчаль хозявна, а кто пилъ много и съ охотою, то тъмъ показывалъ видъ, что онъ любить хозяина. Поэтому были случаи, что на пирахъ заставляли пить насильно и даже побоями. Пиршества тянулись очень долгосъ полудня и часто чрезъ всю ночь. Женщины обыкновенно пиовали отдельно отъ мужчинъ на половине хозяйки. Только уже въ срединъ пира хозяйка съ женами своихъ сыновей, братьевъ, племянниковъ и вообще родственниковъ, жившихъ не въ раздълъ, выходила изъ внутреннихъ покоевъ съ виномъ и чарками въ рукахъ, которыми запасались и вев ея спутницы. Мужья этихъ женщинъ вставали изъ-за стола, становились у дверей и, кланяясь, просили гостей цёловать ихъ женъ. Гости принимали отъ женщинъ чарки съ виномъ и непремънно цъловались съ каждой изъ нихъ. На пиршествахъ у разгульныхъ людей женскій полъ вовсе не удалялся. Можно себъ теперь представить отношенія на пирахъ двухъ половъ. Отъ отуманенныхъ виномъ мужчинъ едва ли возможно было ожидать сколько-нибудь споснаго и приличнаго обращенія съ женщинами. При видъ послъднихъ ихъ инстинкты пробуждались. А обрядъ цълованія женщинъ, довольно продолжительный, лишалъ пьяныхъ мужчинъ способности самообладанія, и здісь-то происходили сцены цинического свойства. Тутъ мужчины и женщины подавали другь другу питье, брались за руки, цёловались, обнимались, играли и т. п. 1. И вотъ въ это-то время, при общемъ разгуль, при взаимномъ возбужденіи мужчинъ и женщинъ, прогрессивно еще усиливавшемся подъ вліяніемъ винныхъ паровъ, и происходили тѣ соблазнительныя сцены, одну изъ которыхъ обстоятельно рисуетъ митрополить Даніиль. «Жены красны блудница, или ино лице женовидно краснъющеся видъвъ, говоритъ онъ, и свътло и мягко тъло обьюхавъ (обнюхавъ), и притекъ, объемъ, цълуещи, мызжещи, и рукама осязаеши, и толико безстуденъ и безуменъ бывъ бъсовскою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Костомаровъ. 135. 196—197. Забълинъ. Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи, ч. І, М. 1872. 187—188, Слово о корчмахъ и о пьянствѣ. Приложеніе № XXII,

любовію восхитився къ ней, аки бы ея внутрь себе вмѣстити, сице помраченъ сый; якоже отъ безсловесныхъ бывая, аки жребець нъкій сластно яростивый рзая и сластію распаляяся, аки огнемъ горя, яко вепрь къ свиніи своей похотствуя и употывая, и пыны испущая, сице и ты безсловеснымъ позавидъвъ словесное естество въ безсловесное поработивъ. О человъче! сице услажаещися сластьми и отъ разгорвнія твла сластей макроты испущая не престаеши, и не точію не престаеши, и исц влитися требуении, но и огнь ко огню прилагая не стыдишися»! Взятая внѣ всякаго историческаго освъщенія нарисованная Даніиломъ картина показалась-бы не болье, какъ плодомь разстроеннаго воображенія, но теперь приходится невольно признать за ней значение исторического факта. Обязанностью и долгомъ каждаго хозяина было перепоить всёхъ своихъ пирующихъ гостей, не исключая и женщинъ, «до упойства». По словамъ м. Даніила, многіе изъ его современниковъ предавались пьяпству, особенно на пирахъ, до потери всякаго разсудка. «Рцы убо, говоритъ онъ, которыя законы христіанскія твориши и храниши, а не паче ли діавольскія? Господь заповёда рекъ блюдите да не отягчають сердца ваша обіяденіемъ и піянствомъ (Лук. ХХІ, 34), ты-же объядаешися яко, скотъ и піянствуети день и нощь мпогажды и до блеванія, якоже и главою больти и умомъ пленитися... нъсть сіе христіанскаго закона, нъсть сіе ищущихъ парства небеснаго» 1. Женщины немного уступали мужчинамъ въ способности къ пьянству.

Крайнее развитіе пьянства на Руси вызвало противъ себя общирную обличительную литературу со стороны пастырей церкви. Противъ пьянства вооружались Лука Жидята, еп. Новгородскій <sup>2</sup>, Оеодосій Печерскій <sup>3</sup>, митрополиты Никифоръ <sup>4</sup>, Петръ <sup>5</sup> и Фотій <sup>6</sup>. Осо-

<sup>1</sup> Рукоп. Моск. Духов. Ак. № 197, л. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макарій. Исторія Русск. Церкви т. І, изд. 2. СПБ. 1868 г. Приложеніе № VI, 278—279.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ученыя Записки втор. отд. Импер. Акад. Наукъ. Кн. II, вып. 2. СПБ. 1856 г. 195—200.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Макарій, Исторія Русской Церкви т. ІІ, изд. 2. СПБ. 1868 г. Приложеніе № 11, 366—369.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Памятники старинной русской дитературы, изд. Кушелевымъ - Безбородко, вып. IV, 186—188. Макарій. Исторія Русской Церкви т. V, СПБ. 1866. Приложеніе № VI, 413—414.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Акты Археогр. Экспед. т. I, № 369, 1410. 461—463. Посланіе м. Фотія къ Новгородцамъ. Прав. Соб. 1860 г. ч. II, 469. Поученіе митроп. Фотія,

бенно много писалъ противъ русскаго пьянства современникъ Даніила Максимъ Грекъ <sup>1</sup>. Но гораздо болѣе сохранилось поученій, направленныхъ противъ пьянства, безъименныхъ <sup>2</sup>. Въ обличительныхъ словахъ противъ пьянства въ самыхъ яркихъ чертахъ изображается, до какихъ крайнихъ размѣровъ доходило пьянство на Руси. Въ нихъ не было и не могло быть особеннаго преувеличенія,—это потому уже, что русскіе ни въ чемъ другомъ не были такъ снисходительны, какъ по отношенію къ вину и его поклонникамъ <sup>3</sup>.

Послії сдівланнаго краткаго историческаго очерка развитія пьянства, какое оно имівло въ древне-русскомъ обществів, не покажутся сколько-нибудь преувеличенными обличенія митрополита Даніила. Мы отчасти видівли уже, что они сходятся съ современнымъ ему нравственнымъ состояніемъ общества и подтверждаются многими другими обличителями нравовъ того времени. Даніилъ нівсколько дополняетъ то, что выше сказано о тогдашнемъ пьянстві. Въ его обличеніяхъ, направленныхъ противъ пьянства, находится важное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сочиненія Максима Грека ч. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Таковы поученія: слово св. отець о шянствѣ. (Рукоп. Карил. библ. №  $^{38}/_{1115}$ , л. 14—16), слово о многопотопномъ и предестномъ шянствѣ (Рукоп. Соф. библ. № 1480, л. 1—14), поученіе о безвременномъ піянствѣ (Рукоп. библ. купца Хлудова № 30, 116. Первое прибавленіе къ описанію рукопцсей библіотеки А. И. Хлудова, сост. Поповымъ. М. 1875. 56—58), словеса мудрыя о піянствѣ (Рукоп. Кирил. библ. №  $^{46}/_{1123}$ , л. 142—143) и множество другихъ. Много словъ противъ пьянства извѣстно и въ печати. См. древне-русская проповѣдь противъ пьянства. Прав. Соб. 1862 г. ч. І, 261—288. 369—398. Памятники древней письменности 1878—1879. 85—152. Сборникъ повѣстей скорописи XVII в. Булгакова. Буслаевъ. Истор. очерки русской народной словесности и искусства т. ІІ, 550—568. Въ этихъ поученіяхъ со всею убъдительностію доказывалось, что «піянство всѣмъ злымъ вина» (Рукоп. Соф. библ. № 1418, л. 400—401. Слово о піянствѣ яко всѣмъ злымъ вина». Снес. стоглавъ, гл. 52, опьянственномъ питіи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ обыденной жизни эта снисходительность къ пьянству доходила до того что не считали вовсе пьяницею того, кто хотя и напивался до безсознательнаго состоянія, но спалъ послѣ этого покойно и не производилъ буйства и дракъ, столь обычныхъ для каждаго пьянаго русскаго человѣка. Въ то время общею поговоркою было: «то есть непіяница, иже упився ляжетъ спати, но то есть піяница, иже упився толчетъ, бъется, сварится». Рукоп. Императ. Публичн. библ. изъ древлехран. Погодияв № 1024, л. 341—342. Слово св. отецъ о постѣ великомъ. Под. Рукоп. Моск. Дух. Акад. изъ собран. Волок. м-ря № 136/491. Сборникъ XVI вѣка л. III. Слово о пьянствѣ. Приложеніе № XXII.

само по себ'в указаніе на то, что русскіе были очень склонны къ широкимъ пиршествамъ, и потому устрояли ихъ очень часто, пользуясь самымъ ничтожнымъ, а иногда и вовсе неблаговиднымъ къ тому предлогомъ. «Всегда наслаженія и упитьнія, всегда пиры я позорища, всегда бани и лежаніе, всегда мысли и номыслы нечистыя, всегда праздность...», такъ обличаеть м. Даніиль страсть своихъ современниковъ къ пиршествамъ. Митрополитъ весьма часто повторяется въ своихъ обличеніяхъ противъ пьянства: «ты піанствуеши, обіядаешися» <sup>1</sup>,—это самая излюбленная имъ форма обличенія. «Докол'є питаніс, докол'є играніе и щапленіе, докол'є дроченіе и тунеядітіе! Что убо предпосыласши на небеса? Объяденее ли, піянство?» обращается митрополить съ укоромъ къ пьяниці. «Что убо раздуемся пищами и піянствомъ? Радоваться о Господ'в повельно намъ есть, а не о толстот в пищей и піянства» 2. Иногда обличенія Даніила дышать отеческою любовію: «біжимь, любимицы, тучных в трапезъ и піянства, б'іжимъ блудницъ и сіятельныхъ лицъ и свътлости тъла. Да бъжимъ отъ объяденія и піянства», говорится въ другомъ словъ. Вооружаясь противъ пьянства, Даніилъ тъмъ не менве вовсе не хочетъ изгонять вино изъ употребленія. Онъ караетъ только порокъ, страсть, но что касается до умфреннаго употребленія вина, то оно, по его мивнію, даже полезно. Въ изысканности стола и обиліи напитковъ русскіе находили не только удовлетвореніе широкимъ потребностямъ своего чрева, но и вид'вли здась еще предметь для своей гордости и тщеславились этимъ. По этому поводу Даціилъ поучаетъ: «и ядініе твое, и питіе да не буди проторно, и пјапливо, и тщеславно, по да будетъ мѣрно и разумно во славу Божію». Въ чемъ именно, по мивнію Даніила, состоить мірность въ пищь и нитіи (вина разумівется), это онъ нъсколько опредъляетъ въ другомъ мъсть, когда говорить, убъждая своихъ пасомыхъ заботиться о спасенін души своей: «да не всю работу нашу чреву дадимъ, и да не все мудрование наше въ плотскихъ сластехъ имбемъ, по во всемъ мбру уставимъ въ пищб и питіи: въ пищъ-яже къ животу точію довльтися, сице же и въ питіи-въ скорбъхъ, въ бользивхъ и отъ трудовъ покой въ мвру и въ старости полезно есть, точію не пілиствомъ, но вмалв

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 437. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Моск. Синод. бывш. Патріарш. библ. № <sup>955</sup>/<sub>287</sub>, л. 332—333.

прохлаженіи же и къ животнъй силь естество окръпити» <sup>1</sup>. Отоюда видно, что митрополить очень снисходительно относился къ употребленію вина. Онъ, какъ видно, слишкомъ хорошо зналь характеръ и недостатки русскаго народа для того, чтобы могъ требовать отъ него больше того, что онъ могъ выполнить. Снисходительность Даніила простирается здысь до того, что онъ допускаетъ выпиваніе въ тыхъ случаяхъ, о которыхъ говорится въ одной народной поговоркы, что русскій человыкъ съ горя и съ радости пьетъ. Только «горе» на языкы митрополита имъетъ иное выраженіе «скорби».

Непремфиною принадлежностью русского пиршества равно какъ и вообще обыденной жизни были увеселенія. Древне-русскія увеселенія отличались своимъ разнообразіемъ. Сюда входили прежде всего разнаго рода игры-въ собственномъ техническомъ значеніи этого слова-каковы игры, имфишія цфлію выигрышъ: игры въ шахматы, въ зернь 2, тавлеи (шашки). Также точно широкое употребленіе иміла въ древне-русскомъ обществі музыка. Самыми распространенными музыкальными инструментами были въ то время: гусли <sup>3</sup>, свиръль <sup>4</sup>, сопъли, сурны <sup>5</sup>, смыки (скрипка), гудки <sup>6</sup>, бубны и накры (барабанъ) 7. Иногда музыка соединялась съ пѣніемъ, для каковой цёли служили особаго рода музыканты, такъ называемые домрачеи, которые подъ аккомпаниментъ струннаго инструмента домры (родъ гитары) распъвали пъсни, былины и подоб. Особымъ родомъ увеселенія русскихъ служила пляска, которая также соединялась съ музыкой. Но самымъ общераспространеннымъ и любимымъ народнымъ увеселеніемъ были «позоры» или сценическія представленія «скомороховъ». Скоморохи—это родъ комедіантовъ настоящаго времени. Скоморохи образовывали изъ себя вольную трупцу изъ гуляющихъ людей всякаго происхожде-

⁴ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 485. 436. 278. 454.

<sup>2</sup> Это небольшія косточки съ білою и черною стороною.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Инструментъ, имъвшій видъ легкой ручной арфы съ мъдными струнами.

<sup>4</sup> Инструменть, состоящій изъ семи вмість сложенных дудокь.

<sup>•</sup> Длинная, узкая, прямая труба съ загнутымъ нижнимъ отверстіемъ.

<sup>•</sup> Инструменть, похожій на скрипку: онъ о трехъ струнахъ и со смычкомъ-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> П. Савваитовъ. Описаніе старинныхъ царскихъ утварей, одеждъ, оружія и проч., извлеченное изъ рукописей архива Моск. Оружейной Палаты. СПб. 1865. 212. 218—219. Терещенко. Бытъ русскаго народа ч. I, СПб. 1848. 484—492.

нія, члены которой отличались по большей части дурнымъ поведеніемъ. Они были не только музыканты, но соединяли въ себъ разные способы развлекать скуку толпы: одни играли на гудкъ, другіе били въ бубны, домры, накры, третьи-илясали, четвертые показывали народу выходки выдрессированныхъ собакъ или медейдей. Между ними были глумцы и стихотворцы - потышники, умывшіе веселить народъ прибаутками, и складными разскавами. Самымъ виднымъ и ходячимъ предметомъ русской забавы былъ глумецъшутъ, который въ обличительныхъ словахъ назывался глумотворцемъ, смѣхотворцемъ. Конечно, самый грязный цинизмъ здѣсь не только легко допускался, но даже заслуживалъ одобренія толпы. Больше всего скоморохи забавляли позорами-сценическими представленіями. Они разыгрывали роли, наряжались въ самое оригинальное платье, надъвали на себя вычурныя маски и пр. Скоморохи ходили большими компаніями. Число ихъ иногда доходило до пятидесяти человъкъ и болъе. Мъстами сценическихъ представленій скомороховъ служили многолюдныя улицы и рынки і.

Увеселенія служили достояніемъ всёхъ слоевъ русскаго общества. Музыка, игра въ шахматы, представленія скомсроховъ и под. существовали при двор'є великихъ князей, и пользовались здёсь большимъ вниманіемъ 2. У бояръ и низшаго класса музыка и игры были также въ широкомъ употребленіи, особенно на разныхъ семейныхъ праздникахъ напр. свадьбахъ 3, а еще болёе на праздникахъ народныхъ, каковыми тогда были русаліи, коляда 3. Музыка и игры находили себ'є поклонниковъ и въ духовенствъ. 5 Митрополитъ Даніилъ въ одномъ поученіи говоритъ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Бѣляевъ. О скоморохахъ. Временникъ Импер. Моск. Общества встор, и древи. Росс. кн. ХХ, 69—92. Поповъ. Пиры и братчины. Архивъ историко-юридическихъ свѣдѣнії, относящихся до Россіи, изд. Калачевымъ, кн. П, иолов. 2. 19—41. Снегиревъ. Русскіе простонародные праздники и суевѣрные обряды, вып. І, М. 1837. 16. 162—163. 30—31, вып. ІV, М. 1839. 35—36. Аоанасьевъ Поэтической возэрѣній славянъ на природу. т. І, м. 1866. 336—345. Слово о христіанствѣ въ журн. Мин. Нар. Просв. 1854 года, Декабрь, ч. LXXXIV, 184. Стоглавъ, над. Кожавчикова, 137. Костомаровъ, 139—140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Заб'єдинъ. Домашній бытъ русскихъ царей въ XVI—XVII в., т. I, М. 1872 изд. 2, 321, 425.

<sup>\*</sup> Рукоп. Моск. Дух. Акад. № <sup>188</sup>/<sub>566</sub>, д. 218—219. Статья о перковныхъ неисправленіяхъ, написанная предъ Стоглавымъ соборомъ.

<sup>•</sup> Стоглавъ, изд. Кожанчикова. 140-141.

Въ поучени къ іереемъ «говорится, что попы играютъ шахи». Руск-Соф. б. № 1466 л. 38.

«нымѣ суть нѣціи и отъ священныхъ яже суть сів: пресвитеры, и діакони, и поддіакони, п чтеци и пѣвци глумятся в играють въ гусли, въ домры, въ смыки, къ семуже и зернію, и шахматы, и тавлѣями и въ пѣснѣхъ бѣсовскихъ и въ безмѣрномъ и премногомъ піянствѣ». Изъ того же самаго поученія Даніила видно, что любовь къ увеселеніямъ обнаруживало не какое-либо захолустное духовенство, напротивъ—духовенство Московскаго Успенскаго собора, самое высшее и ближайшее къ средоточію церковной власти 1.

Пастыри Церкви вооружались противъ всякаго рода увеселеній и развлеченій <sup>2</sup>. Отрицательное отношеніе къ увеселеніямъ началось одновременно съ принятіемъ христіанства и продолжалось чрезъ всю древнюю исторію русскаго народа. Противъ увеселеній и переряживаній писалъ еще Лука Жидята, а за нимъ и другіе пастыри церкви и духовные писатели: авторъ слова о правой въръ, скрывшій свое имя подъ названіемъ Христолюбца, авторъ слова на соборъ архангела Михаила (XV в.), игуменъ Памфилъ, Максимъ Грекъ, неизвъстный авторъ церковныхъ неисправленій предъ Стоглавымъ соборомъ, самый Стоглавый соборъ, Домострой и проч. <sup>3</sup>. Отрицательный взглядъ на всѣ мірскія увеселенія и работы обусловливался господствомъ аскетическихъ возаръній на жизнь, сквозь призму которыхъ разсматривались и мірскія утѣхи и забавы. На образованіе этого взгляда много имѣли вліянія происхожленіе и самый характеръ этихъ увеселеній.

Самый разгаръ всевозможныхъ увеселеній происходиль на праздникахъ: народныхъ русаліяхъ, колядъ. Между тъмъ эти празд-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рук. Импер. Пуб. библ. Q. XVII, № 64, изъ собран. граф. Толст., отд. II № 68, д. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Забълнъ. Домашній бытъ русскихъ царицъ въ XVI—XVII в. М. 1866. т. П, 388—405. Буслаевъ. Истор. очеркъ русской народной словесности и искусства т. П, Спб. 1861. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Временникъ Импер. Москов. Общ. кн. ХХ, 69—92. Слово Христолюбца въ Новгор. Рукоп. Соф. библ. № 1285, л. 84—87. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1847, № 8, отд. IV. Смѣсь II, Макарій. Ист. Русск. Цер. т. V, приложен. 396—400. Дополн. къ актамъ истор. т. 1. № 22. 18—19. Сочиненія Максима Грека ч. П, 242. Рукоп. Москов. Дух. Акад. № <sup>181</sup>/<sub>566</sub>. л. 218—219. Стоглавъ, изд. Кожанчикова 262—263. Домострой М. 1849 13. 16. 38—39. 41—43. Курбскій. Сказанія князя Курбскаго, изд. 248. Намятникы отреченной русской литературы, изд. Тихонравовымъ т. П, 311—313. Правосл. Соб. 1859. ч. 1. 137, Прав. Соб. 1865. ч. П, 233. 234—239. О борьбъ христіанства съ язычествомъ въ Россіи. Буслаевъ. Ист. Христоматія церковнослав. языка, М. 1861, 329—530.

ники сформировались еще на языческой почвѣ, и хотя съ теченіемъ времени нѣсколько и получили христіанскую окраску, но тѣмъ неменѣе въ характерѣ ихъ сохранилось не мало языческихъ особенностей и обрядовъ <sup>4</sup>. А язычество разсматривалось, какъ царство діавола, поэтому и всѣ сохранившіеся въ какомъ-бы то ни было видѣ слѣды его разсматривались какъ произведенія и дѣйствія враждебной человѣку силы діавола. Точно также и въ частности и увеселенія въ глазахъ древнихъ книжниковъ сдѣлались ничѣмъ инымъ, какъ сѣтями діавола, которыми вѣрующіе отвлекались отъ Бога <sup>2</sup>. Отсюда уже вышелъ взглядъ на самыхъ исполнителей, искусства какъ на людей съ нравственной точки зрѣнія самыхъ несостоятельныхъ и отъявленныхъ негодяевъ <sup>5</sup>.

Съ другой стороны отрицательное отношение къ дренерусскимъ увеселеніямъ обусловливалось ихъ характеромъ. Древнерусскія увеселенія напр. пъсни и сценическія представленія скоморо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Снегиревъ. Русскіе простонародные праздники и суевърные обряды, вып. 1. М. 1837. 2. 16, вып. IV. 35—36. Костомаровъ. 154. Асанасьевъ. Поэтическія возэрънія славянъ на природу, т. Ш, изд. Солдатенкова, М. 1869. 704. 710—712. 729.

<sup>2</sup> Въ древнихъ поученіяхъ говорилось, что никто другой, а самъ діаволъ зоветь свиръльми и гусльми, и плясаніемъ и пъснями. Рукоп. Импер. Публ. библ. Q. 1. № 308, л. 221. Слово св. отецъ о соблазиъ бъсовстъмъ. Извъстно довольно распространенное въ древней письменности сказание св. Нифонта о русалияхъ, гдъ въ образной формъ представлено «какъ бъсы соблазияли народъ», на пъсни, и наплясаніе и на играніе». Рукоп. Погодина № 1024, л. 207-208, № 1288 л. 274-276. Ифсколько съ вными варіантами сказаніе Нифонта папечатано Забфдинымъ. Домашній бытъ русскихъ царицъ въ XVI-XVII в. 395. Въ древнерусской письменности музыка, «играніе, плясаніе и скаканія и долонныя плесканіявсе это обобщалось въ названіи «игры сатанинскія». Рукоп. Соф. библ. № 1085, л. 184, № 1023, л. 272 — 273. Чинъ древней исповъди. Въ заповъди Павла иляски и музыка на зываются сотанинскими, а исполнители ихъ-работающими діаволу. Рук. Кир. б. № 38/414 л. 152—157. Такой же точно взглядъ на увеселенія, какъ на порожденіе б'єсовской силы, выразился въ легендахъ объ нгрокъ, о пляшущемъ бъсъ, о тавцующей д'євицъ, погибшей отъ бъсовъ. Памятники старинной Русск. литерат. изд. Кущелевымъ-Безбородко, вып. 1. 145. 202, 209,

<sup>3</sup> Въ одномъ древнемъ поученій говорится, что густи и плескати и пѣти и плясати считалось дѣломъ однихъ «поганыхъ» язычниковъ. Рукоп Новг. Соф. библ. № 1285, л. 31. Поученіе къ дѣтямъ духовнымъ. Отрицательный взглядъ на скомороховъ выразился и въ народной пословицѣ: Богъ далъ попа, а чортъ скомороха. Архивъ историко-юридическихъ свѣдѣпій относящихся до Россіи, изд.

ковъ отличались большею частію самымъ безнравственнымъ содержаніемъ и грубымъ цинизмомъ. Поэтому если безусловное отрицаніе всякихъ мірскихъ удовольствій, разсматриваемое въ принципъ, есть крайность, такъ какъ оно исключало собою цѣлую область поэтическаго и эстетическаго народнаго творчества, то съ пругой стороны разсматриваемое въ современныхъ жизненныхъ условіяхъ и проявленіяхъ, какими обставлялись мірскія удовольствія и увеселенія древней Руси, оно было явленіемъ вполнъ естественнымъ. При грубости народа и при крайней испорченности лицъ, бравинихся за сценическое ремесло и другія увеселительныя средства, удовольствія русскаго народа носили на себъ отпечатокъ грубости и безнравственности. Поэтому-то представители церкви были вполнъ правы, вооружаясь и противъ распущенности общества и противъ однихъ изъ самыхъ дъятельныхъ проводниковъ ея бродячихъ скомороховъ и музыкантовъ.

Несмотря на сыпавшіяся со всѣхъ сторонъ обличенія, русскіе древняго времени отличались любовью къ увеселеніямъ, особенно къ сценическимъ представленіямъ скомороховъ. Митрополитъ Даніилъ строго обличаетъ своихъ современниковъ за то, что они большую часть своего свободнаго времени проводили «всегда упражняющеся въ сквернословіяхъ, и на сатанинскихъ позорищахъ, и блудническими лици, и хоженіи и глаголы насыщеся, смѣющеся, и сластемъ плотскимъ радующеся, діавольскыя пѣсни и кощуны глаголющихъ съ многою сладостію послушающе, а Господня заповѣди презирающе». ¹. Увеселенія болѣе, всего происходили въ праздники, когда народъ былъ дома и свободенъ отъ занятій. Въ праздники увеселенія продолжались въ теченіи цѣлаго дня съ утра и до вечера, и народъ собирался на игры большими массами.

Болће всћућ русскихъ церковныхъ писателей древности сохранилъ свћућнія о страсти русскихъ къ разнообразнымъ увеселеніямъ м. Даніилъ. Онъ же и болће другихъ вооружается противъ нея въсво-

Калачевымъ, кн. П, полов. 2, отд. IV. Русскія пословицы и поговорки. 79. Въ словъ объ играхъ и плясаніи ниимущая жена называется невинною сатаниною, любодейцею діавола. Плясущая жена многимъ мужемъ жена есть. Рукоп. Кир. б. № 127/128 д. 125—129.

¹ Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197, л. 118—119.

ихъ сочиненіяхъ. Въ его поученіяхъ весьма часто встрычаются обличенія противъ игръ и позорищъ. «Ты вся въ бъсовскую славу твориши, такъ обличаетъ между прочимъ Даніилъ любителей зрълищъ, позорища, игранія, плясанія събираещи, и къ симъ паче течеши, не же къ Божественнымъ церквамъ». «Почто же Христа оставивъ, спрашиваетъ проповъдникъ въ одномъ мъстъ, къ сатанъ течеши, сиръчь заповъди Божіи презръвъ на бъсовская ученія и дівнія течети, празднословити и тумы творити? Господь заповъда рекъ: всяко слово праздио, иже аще возглаголютъ человъци, воздадять онемъ слово въ день судный (Мате. XII, 36) и апостоль: всяко слово гнило изъ устъ вашихъ да не исходитъ (Еф. IV, 29); ты же всегда безпрестани гнусная сътворяеми діавольская ученія. Господь рече блажени плачущей (Мо. V, 4) и горе смѣющимся нынѣ, яко возрыдаете и восплачите; ты же сопротивная Богу твориши, а христіанинъ сый, плящеши, скачеши, блудная словеса глаголеши, и иная глумленія и сквернословія многая съдъваещи: и въ гусли, и въ смыки, и въ сопъли, въ свиръли воспъваеши, многая служенія сатань приносищи. Господь заповъда рече: бдите и молитеся, яко не въсте дне, ни часа, вонь же Сынъ Человъческій пріидеть (Мо. ХХУ, 13) и паки рече: бдите и молитеся да не внидете въ напасть (Мв. XXV, 41); и апостолъ яко же вошя рече: непрестанно молитеся (1 Сол. V, 17). Ты же непрестанно вся человіки съблазняещи, якоже самый той сатана: баснословиши, притчи смёхотворныя приводиши, грохощеши, смъешися, всякую кознь, всякая ухищренія твориши смъхотворная, да человъкомъ, иже въ святъмъ крещение отрекшимся сатаны и объщавшимся Христу Богу, бъсовская ученія приносиши». Выраженія Даніила обличительнаго характера: «ты кощунствуеши, сквернословиши, и празднословиши», встръчающіяся здъсь, имьють свой прямой истинный смысль по отношению къ словамъ, дъйствіямъ, разсказамъ скомороховъ, которые своими пошлыми, исполненными грубаго цинизма, иногда острыми, а не то глупыми словами и поступками возбуждали смёхъ и одобреніе, а случалось и участіе окружавшей ихъ толпы. Даніила чрезвычайно возмущало то сочувствіе, какое встрічали въ народі скоморохи, и особенно то обстоятельство, что для нъкоторыхъ болъе разгульныхъ людей они были самыми дорогими гостями и посътителями ихъ домовъ. Здъсь митрополитъ справедливо опасался за дурное растлъвающее вліяніе русскихъ трубадуровъ покольніе и молодыхъ членовъ семьи. Сказавши

о томъ, что многіе изъ его современниковъ были падки на всякія зр'влища и уличныя сцены, Даніилъ говорить далье: «не точію се, но и въ домъ свой къ жень, и дытемъ приводиши скоморохи плясци, сквернословци погубляя себе, и дъти, и жену и вся сущая въ дому наче потопа онаго; онъ бо потопъ тъло умертви; сей же всезлый и окаянный потопъ сугубо действуеть: душу купно съ тъломъ погубляетъ, всему же злу ты бываещи ходатай». Изъ поученій м. Даніила видно, что въ русскомъ народі его времени была сильно развита страсть къ сценическимъ уличнымъ представленіямъ незатыйливыхъ доморощенныхъ актеровъ, которую не могла сдерживать самая строгая проповёдь пастырей Церкви. Весьма многіе русскіе того времени, по отзыву Даніила жили всегда «упражняющеся въ сквернословіяхъ и на сатанинскихъ позорищахъ 4. Бродя по улицамъ села или посада, скоморохи всегда привлекали къ себъ громадную толпу зрителей. Часъ отъ часу толпа росла и росла. Воодушевление и веселое настроение охватывали самую толпу. Изъ среды ея начинали выдбляться болбе пылкія и горячія личности, особенно изъ подвыпившихъ, которыя сами начинали пъть и играть, и веселиться, и по возможности копировать пріемы настоящихъ скомороховъ. Частое увлеченіе толпы играми скомороховъ до непосредственнаго участія въ нихъ самихъ зрителей также вызывало противъ себя обличенія м. Ланіила.

Дапіилъ указываеть на одно весьма интересное возраженіе, какое въ свое оправданіе дѣлали поклонники мірскихъ удовольствій. Даніилъ всю ответственность за дурное вліяніе скоморошискихъ пѣсенъ на молодыхъ членовъ семьи возлагаетъ на главу и представителя ея, допускающаго у себя посѣщеніе глумцевъ. «Всему злу, говоритъ онъ домовладыкѣ, ты бываети ходатай.» «Ей, не азъ рече, продолжаетъ митрополитъ словами возраженія, но оны плясцы и глумотворцы». Оправданіе самое оригинальное и характерное. Оно наглядно представляетъ, какъ весьма многіе люди того времени смотрѣли на свои нравственныя обязанности. Здѣсь сейчасъ видѣпъ формальный, основанный на одностороннемъ пониманіи религіи, взглядъ на сущность нравственной дѣ-ятельности человѣка. Достаточно было указать самую случайную

¹ Рукон. Моск. Дух. Акад. № 197, л. 407. 410-411, 458. 118.

и во всякомъ случать только не первую причину зла, чтобы выгородить себя и обмануть свою собственную совъсть. Даніилъ въ противовъсъ возраженію отвъчаетъ: «како глаголеши оны? все твое есть, аще бы ты не хотълъ, ни они бы глумотворили и плясали» <sup>1</sup>. Вполнъ достаточно такого краткаго отвъта, чтобы вывести изъ заблужденія сколько-нибудь разсудительнаго человъка.

Какъ отчасти можно было видѣть уже изъ самыхъ обличеній, положительный взглядъ м. Даніила на позволительность мірскихъ развлеченій отзывается тѣмъ же суровымъ и строгимъ осужденіемъ, какимъ отличалась вся аскетическая письменность. Во взглядѣ Даніила проходитъ полное и безусловное отрицаніе мірскихъ удовольствій. Онъ здѣсь стоитъ вполнѣ на аскетической почвѣ, и взглядъ его на значеніе въ обыденной жизни человѣка какихъ-бы то ни было увеселенй есть повтореніе того, что не разъ проповѣдывали самыя строгіе аскеты. И у него, какъ и у всѣхъ другихъ, всякія игры называются «бѣсовскими», плясаніе сатанинскимъ з. Такимъ образомъ, отрицательный взглядъ—Даніила на позвалительность мірскихъ удовольствій тождественъ съ воззрѣніями на нее представителей монашеской аскетической среды не только въ мысляхъ, но даже и въ выраженіяхъ.

Кромѣ отрывочныхъ разсужденій, разбросанныхъ по разнымъ словамъ и посланіямъ, между литературными произведеніями Даніила находится спеціальное разсужденіе, направленное противъ увеселеній и зрѣлищъ. Оно не имѣетъ ничего общаго съ словами соборника и съ посланіями Даніила, и встрѣчается въ разныхъ спискахъ какъ отдѣльное совершенно самостоятельное его произведеніе. И по своему названію, съ какимъ оно встрѣчается въ рукописныхъ спискахъ, оно отличается когда только ему одному усвояется названіе «поученія». Это единственный памятникъ произведенія Даніила, носящій названіе поученія. Особенность названіе поученія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. 485, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Бъжи позорищъ и игранія бъсовскаго, ты течеши на игрища и позорища бъсовская», эти и подобныя имъ выраженія, какія мы находимъ у Даніила достаточно подтверждаютъ настоящую мысль. По вэгляду Даніила, «смѣхотворенія и кощуны» свойственны однимъ «поганымъ». «Идѣже есть игранія тамо есть діаволъ, а идѣже есть илясаніе—тамо есть сатана». Рук. М. Д. А. № 197 л. 238. 437. 458. 454.

ванія обыкновенно самымь последовательнымь образомь ведетъ къ мысли объ особенности и содержания, и карактера произведенія, которому усвояется то или другое спеціальное названіе. По отношенію къ поученію митр. Даніила противъ мірскихъ увеселеній такое заключеніе едва ли можеть быть приложимо. Строго говоря, поучение Даніпла не выдёляется рёзко своими какими-нибудь особенностями по форм'в, и по содержанію. По форм'в оно сходно со словами соборника, потому что и въ немъ различаются три части, изъ которыхъ первая и третья составляютъ собственныя разсужденія митрополита, а вторая состоить изъ чужихъ свидетельствъ, какъ это делается и во всехъ словахъ соборника. Только этихъ свидътельствъ здъсь сравнительно немного, и между нъкоторыми изънихъ попадаются краткія фразы, принадлежащія самому автору. Но эти особенности едва уловимы и примънимы не ко встив словамъ соборника, изъ которыхъ нткоторыя также не отличаются обиліемъ святоотеческихъ цитатъ, и притомъ онъ такого рода, которые не отличають поученія отъмногихь посланій Даніила. Однимь словомъ, различіе между поученіемъ Даніила и другими его словами и посланіями по формѣ неуловимо. Такъ же оно неуловимо и по содержанію. Положимъ, поученіе Даніила противъ увеселеній отличается практическимъ характеромъ, и сосредоточивается на недостаткахъ современнаго общества, по точно такимъ характеромъ отличаются многія слова соборника и даже посланія. Только одну особенность можно отметить въ поучени Даніила, это-то, что оно содержить въ себь указаніе на то, что оно песомнънно было произнесено въ церкви, въ Московскомъ Успенскомъ Соборћ и обращено было по преимуществу къ духовенству этого собора 4. Но это все-таки такое отличіе, которое не можеть быть признано существеннымъ, а скорве случайнымъ, твмъ болве, что въ нъкоторыхъ словахъ Даніиловскаго соборника есть также указанія на то, что они были произносимы. Поученіе м. Даніила противъ увеселеній з не отличается связностью и строгою логи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Говоря о томъ, что духовенство не должно участвовать въ мірскихъ увеселеніяхъ, митрополитъ неоднократно выражается: «нашпаче-же во священномъ семъ дому Пречистые Богородици великія и святъйшія митрополіи всея Русін... и под. Рукоп. Ими. Публ. библ. Q. XVП. № 64. Толст. отд. 11, № 68 л. 339

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Обозреніе его производиться будеть по Рукоп. Пмп. Публ. библ. Q. XVII. № 64, л. 337—343, какъ содержащей въ себъ дучшій списокъ поученія.

ческою послѣдовательностью мыслей, но тѣмъ не менѣе общій предметъ слова, на которомъ болѣе всего останавливается авторъ поученія, одинъ—это осужденіе увеселеній.

Свою мысль о предосудительности всевозможныхъ мірскихъ увеселеній Даніилъ начинаетъ съ разсужденія о скоротечности жизни человъческой на земль и о неустойчивости всъхъ земныхъ благъ и удовольствій. Въ началъ поученія находится живое изображеніе скоротечности жизни человіка на землі, на которой каждый человькъ появляется какъ гость, такъ-же скоро удаляется и удаляется навсегда. Непосредственно къ разсужденію о скоротечности примыкаетъ и нравственное приложеніе, которое состоить въ убъжденіи человъка не прилъпляться ни къ чему земному, а только думать и трудиться для будущей загробной жизни, на всякій част разсматривать всё свои поступки и дъйствія, слова и помыслы, и если они окажутся гръшными, исправлять ихъ искреннимъ покаяніемъ, такъ какъ на страшномъ судилище Христовомъ люди всехъ званій и общественнаго положенія одинаково испытываемы будуть за свои діла и только сообразно имъ получатъ или въчную награду, или такоеже наказаніе. Поэтому, для того, чтобы предстать предъ судилищемъ Христовымъ безстрашно, не опасаясь подвергнуться вычнымъ мученіямъ, необходимо имъть въ себъ всегда страхъ Божій и благочестивое «любодобродвтельное житіе» на земль. «Кая убо намь спасенія надежда будеть, егда на земли живуще Божіей небреженія мудрствуемъ?» спрашиваетъ Даніилъ. «Кака намъ польза срамно и зазорно житіе имъти? Непосредственно за тъмъ Даніилъ выясняеть, что благочестивая жизнь человька состоить не въ одномъ внутреннемъ, духовномъ, нравственномъ настроеніи челов'іка, но что она должна выражаться и во внешнемь благоповедении человека, въ упорядоченности, чинности жизни, простирающейся на всв ея внътнія проявленія: въ платьъ, пищь, хожденіи, дъйствіяхъ, словахъ и т. п. Эти разсужденія и служать введеніемъ поученія, непосредственно за нима ставится общая тема поученій, которую митрополитъ формулируетъ, говоря далье, что «въ священныхъ правилъхъ написаща святіи апостоли и о епископъхъ, и о причетницъхъ, и о простыхъ человъцехъ еже яко несмъхотворное и безчинное житіе имъти намъ, такоже и богоносніи отцы нащи укръпиша и уставища и священная правила положища на память и утверженіе последнему роду... а скомрахи, и плясцы, и шахматы отрекоща святіи апостоли и святіи отци.

Въ темѣ поученія излагается запрещеніе мірскихъ увеселеній и прежде всего для лицъ священнаго сана, а потомъ и для мірянъ. Во второй несамостоятельной части слова представляются каноническіе аргументы, которыми налагается запрещеніе участвовать въ какихъ бы то ни было увеселеніяхъ прежде всего на епископовъ, священниковъ и вообще клириковъ равно какъ и на ихъ дѣтей. Къ этой категоріи относятся приводимыя Даніиломъ правила: сорокъ второе апостольское правило ', девятое г и двадцать четвертое правило Трульскаго, шестаго вселенскаго собора з и пятьдесятъ четвертое правило Лаодикійскаго собора запрещеніе на увеселенія по отношенію ко всѣмъ христіанамъ и болѣе всего къ мірянамъ. Сюда принадлежатъ: сорокъ третье апостольское правило, взятое въ связи съ толкованіемъ Іоанна Зонары з, пятьдесятое правило Трульскаго, шестаго вселенскаго собора в,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ цитатъ Данила ошибочно оно названо 43-мъ правиломъ. Рукоп. Импер. Публ. библ. Q. XVII, № 64, л. 339. Снес. Правила св. апостолъ, св. соборовъ вселенскихъ и помъстныхъ... съ толкованіями. Изд. Чтен. Общества Любителей Духовн. Просвъщенія. 81—82. Здѣсь только вмъсто словъ цитата Даніила «въ зернехъ упражняйся» сказано обще «въ игрѣ упражняйся».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 339. Снес. Правила св. апостолъ и соборовъ, изд. Общества Любителей Духови. Просвъщения 476—477.

<sup>3</sup> Л. 340. У Даніила опінбочно 24 правило собора обозначено 20-мъ. Снес Правила св. апостолъ, соборовъ, изд. Чтен. Общ. Любит. Дух. Просвъщенія. 520—521.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Л. 341. Подлинникъ см. Migne, Patr. Curs. Complet. ser. graec. tom. CXXXVII, pag. 1412—1413.

<sup>5</sup> Л. 339. У Даніма оно ошибочно названо 42-мъ правиломъ. Въ современномъ переводѣ толкованія Зонары и въ подлинникѣ вмѣсто словъ цитаты Даніма, запрещающихъ шахматы мли зернію играти, находится одно соотвѣтствующее слово выражающее собою болѣс общее понятіе «игра» (κυβεύειν). Правила св. апостолъ, соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ и св. отецъ, иад. Чтен. Общ. любителей Дух. Просвѣщенія. 82. Мідпе, Patrolog. Curs. Complet. ser. graec. tom. CXXXVII, рад. 125—128. Данімлъ 43 правило апостольское и толкованіе на него Зонары привелъ по чтенію сводной Кормчей. Баронъ Розенкампфъ, Обозрѣніе Кормчей книги въ историческомъ видѣ. Изд. 1-е. М. 1829. Приложеніе № VII, Подъ 43-мъ апостольскимъ правиломъ.

<sup>6</sup> Л. 339. Снес. Правила св. апостоль, св. соборовь вселенскихъ и помъстныхъ, Изд. Чтен, Общ. Любит. Дух. Просвъщения, 614.

пятьдесять третье правило Лаодикійскаго собора и пятнадцатое правило Карвагенскаго собора г. Наконець тремя правилами Трульскаго собора: пятьдесять первымь, шестьдесять первымь и шестьдесять вторымь, запрещаются нікоторыя пзы самыхы видовы увеселеній, каковы напр. уличныя представленія, пляски, вожденіе медвідей и другихы дрессированныхы животныхы, переряживанія вы чужіе костюмы—мужчины вы женскіс, женщины—вы мужскіем под. з.

Кром'в чисто юридическихъ, каноническихъ аргументовъ, которыми оправдывается безусловно-отрицательный взглядъ Даніила на увеселенія, у него приводятся свид'втельства и иного рода, именно свид'втельства, заимствованныя изъ правственныхъ наставленій св. отцевъ. Таковы свид'втельства св. Іоанна Златоуста и три свид'втельства изъ твореній св. Ефрема Сирина 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. 341. Снес. Migne, Patr. Curs. Complet. ser. graec. tom. CXXXVII, pag. 1412.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 341. Здібсь Даніндъ приведъ только незначительный отрывокъ изъ правила, именно самый конецъ его. Срав. съ подлинникомъ Migne, Patr. Curs. Complet. ser. graec. tom. CXXXVIII, pag. 69—70.

<sup>3</sup> Л. 340. Снес. Правила св. апостоль, соборовъ и св. отецъ, изд. Чтен. Общ. Любит. Дух. Просв. 615—639. 649. 641—647. Въ чтеніи пятьдесять перваго правила Трульскаго собора, находящемся у Даніпла, существуеть прибавка, сравнительно съ подлинникомъ словъ, касающихся указанія мъста увеселеній: «ни въ домъхъ, ни на торжищехъ». 61-е правило Трульскаго собора проводится и въ Домитроп. 42—43.

<sup>4</sup> Л. 342. Зд'йсь представлена довольно общирная цитата изъ одного изъ словъ Златоуста. Въ словъ св. Златоуста противъ зрълнить есть очень подходищія мъста къ словамъ, процитованнымъ здъсь митрополитомъ, хотя строгаго соотвътствія между тъмъ и другимъ нельзя видъть. Христ. Чтеніе. 1865, т. II, 342

<sup>5</sup> Л. 341—342. Что касается первой и третьей цитаты изъ св. Ефрема, то нужно сказать, что принадлежность ихъ св. Ефрему довольно сомнительна. По крайней мъръ, въ рускомъ переводъ сочинений Ефрема встръчается его спеціальное равсужденіе о томъ, что христіане не должны предаваться забавамъ, и въ немъ хотя и встръчаются мысли сходныя съ цитатами, находящимися у Даніила, но какого-нибудь болъе близкаго сходства нигдъ въ выраженіяхъ не видно. См. Твор. св. От. т. XIV. Твор. св. Кфрема ч. Ш, § 78, 332—339. Что-же касается второй цитаты, взятой будто изъ сочиненій св. Ефрема Сирина, то о ней положительно можно сказать, что она подложная. Приведенное здъсь съ именемъ Ефрема свидътельство несомнънно русскаго происхожденія. Оно встръчается въ нъкоторыхъ древне-русскихъ (находящихся въ рукописяхъ) поученіяхъ, и тамъ пона-

Какъ въ каноническихъ правилахъ, такъ и въ святоотеческихъ свидътельствахъ проводится безусловно отрицательный взглядъ на всъ мірскія удовольствія, увеселенія и утъхи, которыя всъ разсматриваются, какъ порожденія и произведенія темной силы діавольской, мли какъ остатки язычества, а исполнители искусства трактуются какъ бъсовскіе слуги. На основаніи такихъ въскихъ авторитетовъ и митр. Даніилъ держится безусловно отрицательнаго взгляда на мірскія забавы и лицамъ духовнаго сана за привязанность къ нимъ угрожаєтъ изверженіемъ изъ сана, а мірянамъ— отлученіемъ отъ св. причастія.

Третья часть поученія, самостоятельная, мало касается, по своему содержанію, темы поученія, однако она въ нѣкоторомъ своемъ объемѣ можетъ быть разсматриваема, какъ заключеніе поученія. Содержаніе ся вращается въ сферѣ общихъ нравственныхъ наставленій, изъ коихъ нѣкоторыя оказываются сходными съ разсужденіями первой части поученія.

Третья часть поученія потому можеть быть разсматриваема, какъ его заключение, что ей самимъ авторомъ дается такое значеніе, а по своему началу она д'ыйствительно является заключеніемъ. Даніилъ, высказавъ категорическое запрещеніе увеселеній словами разныхъ каноническихъ и святоотеческихъ авторитетовъ, продолжаеть въ третьей части: «сего ради молю васъ не любите сквернословія, игранія и глумленія, и отступайте отъ бесьдъ душетльнныхъ, и всякимъ храненіемъ соблюдайте своя сердца отъ нечистыхъ и скверныхъ помыслъ, и сохраняйте свои очи отъ зрѣнія неполезнаго» и т. д. Далье уже разсужденія митрополита переходять вь область разнообразныхъ моральныхъ истинъ. Разсужденія этого рода не отличаются строгимъ единствомъ предмета, они представляютъ изъ себя рядъ отрывочныхъ наставленій. Митрополитъ, напр. учить: «всегда поучайтеся Божественнымь писаніемь, прочитайте, пойте, молитвъ прилежно внимайте, рукодъльствуйте, плетенія суетная отъ помысловъ отсфцайте, въ забытіе и скверная и тщеславная плененія не уклоняйтеся, оть собранія церковнаго не отлучайтеся, нищимъ давайте, о раи и царствіи пебеснемъ бесёдуйте, смерть воспоминайте» и т. д.

дается въ разных редакціяхь съ разными наслоеніями. Основою и канвою для автора подложнаго слова св. Ефрема могли служить слова лістописца Нестора. Пол. соб. р. Ліст. т. І, 73, подъ 1067 гедомъ.

Тонъ разсмотр'вннаго поученія Даніила отличается мягкостію, и дышеть любовію пастыря къ пасомымъ. Въ поученіи самыя обличенія выражены въ очень деликатной форм'є, въ немъ ністъ різкихъ нападокъ на недостатки современниковъ, и если авторъ касается ихъ, то это онъ дізлаеть съ любовью отца, заботящагося объ исправленіи своихъ чадъ и не желающаго ставить имъ въ вину ихъ слабости.

Митрополить Даніиль впрочемь допускаеть удовольствія, но такого рода, когда для созданія ихъ вовсе не нужна рука человька, --это наслажденія красотою природы. «Аще хощеши прохладитися, говорить онъ, изыди на предверіе храмины твоея и виждь: небо, солнце, луну, звізды, облака ови высоци, овиже нижайше, и въ сихъ прохлажайся, смотря ихъ доброту и прослави тъхъ Творца Христа Бога». Еще одна весьма важная черта проглядываетъ во взглядь на указанную имъ сферу удовольствій. Это отождествленіе удовольствія съ пользою. Какъ человікь практическій, Даніиль не хочетъ оставлять челов ка безъ двла и пользы и тогда, когда онъ-же даетъ ему свободу отъ труда. «Аще хощеши еще прохладитися, продолжаетъ далъе митрополитъ, изыди на дворъ твой, и обойди кругомъ храмины твоея, сице же и другую и прочая, такоже и дворъ твой, и аще что разсыпася, или пастися хощетъ, созидай, ветхая поновляй, неутверженая укрыпи, практ и июй эгребай въ мъсто, да ти къ плодоносію вещь угодна будеть; я аще хощеши вящие прохладитися, изыди во оградъ твой, и разсмотри сюду и сюду, яже къ плодоносію, и яже къ утверженію сътвори; или аще не достало ти есть, изыди на поле селъ твоихъ и вижь нивы твоя, умножающа плоды ово пшеницею, ово ячьмень и прочая, и траву зеленъющуся, и цвъты красныя, горы же и холми, и удолія, и езера, и источники, и ръкы и сими прохлажайся и прославляй Бога, иже тебе ради вся сія сотворшаго». Если только оцінивать допускаемыя м. Даніидомъ удовольствія съ точки зрѣнія такого понятія о нихъ, которое утверждается на положеніи, что удовольствіе тогда только есть въ строгомъ смыслі удовольствіе, когда при наслажденіи имъ, не преслідуется никакихъ другихъ цілей кром'в самаго удовольствія, то въ такомъ случа должно отвергнуть ихъ, такъ какъ при допущеніи имъ сферы удовольствій, ограничивающейся наслажденіями красотами природы, митрополить Даніилъ вводитъ и другую постороннюю ціль-пользу.

Даніиль въ своихъ поученіяхъ нер'вдко упрекаеть своихъ со-

временниковъ въ томъ, что они упражняются «въ сквернословіяхъ» 4. Подъ сквернословіемъ здесь можно разуметь вообще болтовню скомороховъ, которая дъйствительно не отличалась скромностью и сдержанностью въ выраженіяхъ. Но скорбе всего сквернословіе адъсь должно понимать въ прямомъ, такъ сказать, техническомъ значеніи этого слова. Русскіе вообще любили прикрашивать свою ръчь гнилыми, непечатными словами, что тогда равно какъ и въ настоящее время означало «матерны лаяться». Этотъ порокъ былъ всеобщій и настолько считался обыкновеннымъ явленіемъ, что употребление непечатныхъ словъ допускалось при женскомъ обществъ. Неприличная брань до того была обыкновенною, что ее позволяли себъ духовным лица, даже монахи, и притомъ въ самой церкви. Самыя женщины и дъвицы слъдовали общему обыкновенію, и даже діти и ті не отставали въ брани отъ своихъ родителей 2. Церковь употребляла всв уввщательныя средства, чтобы отучить народъ отъ сквернословія, но увъщанія дъйствовали слабо тамъ, гдъ служители церкви страдали порокомъ, одинаковымъ съ своими насомыми. Противъ сквернословія вооружался еще митрополить Иетръ 3. Извъстно также слово противъ сквернословія, принадлежащее волоколамскому старцу Фотію, современнику и сподвижнику митр. Даніила 1. Общераспространенный порокъ сквернословія не могъ пройти незамъченнымъ м. Даніиломъ, который несомнънно и затрогивается въ его обличеніяхъ.

Кромѣ игръ скомороховъ въ древнемъ русскомъ обществѣ особенно въ средѣ боярства развита была страсть къ охотѣ. Она счи-

¹ Рук. Моск. Дух. Ак. № 197, л. 438-439. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Неизв'єстный по имени авторъ церковныхъ неисправленій первой половины XVI в. жалуется даже на то, что русскіе его времени «матерны даялись даже вы шуткахъ» (Рук. Моск. Д. Ак. № <sup>183</sup>/<sub>566</sub>, л. 218—219. Костомаровъ, 127—129.

з Памятники старинной русск, литерат, изд. Кошелевымъ - Безбородко вып. IV, 186—188.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Оно озаглавливается такъ: «Слово собрано отъ Божественныхъ писаній зѣло полезно, еже не сквернословити языкомъ всѣмъ православнымъ христіаномъ, паче же инокомъ. Рук. Моск. Дух. Акад. № <sup>181</sup>/<sub>564</sub>, л. 249—253. Издан. въ «Памятникахъ старинной русской литературы, изд. Кушелевымъ—Безбородко. Вып. IV, 189—191. Опо-же безъ именя автора встрѣчается въ рук. Моск. Д. Акад. № <sup>186</sup>/<sub>572</sub>, л. 31—36. Рукоп. Спн. библ. № 927 содержитъ въ себѣ самый лучшій списокъ слова.

талась самою достойнъйшею для высшаго класса. У богатыхъ и знатныхъ непремънною принадлежностью двора считалась псарня. На это самое указываютъ слова м. Даніила, когда онъ въ обличительномъ тонъ обращается съ такимъ вопросомъ къ любителямъ псовой охоты: «кая ти нужа есть псовъ множество имъти».

Былъ еще одинъ родъ охоты, считавшійся благородною забавою царей и князей и самыхъ высшихъ государственныхъ сановниковъ, — это соколиная и кречетная охота. У Даніила встрізчаются обличенія итичьей охоты особенно съ той ея стороны, что опа отнимаетъ собою много времени на пріученіе птицъ, о чемъ такъ ревниво заботились любители соколиной и кречетной охоты. «Кый-же прибытокъ ти есть, спрашиваетъ митрополитъ въ одномъ мъстъ, обращаясь къ такимъ любителямъ, надъ птицами дни изнуряти»?

Значительная часть обличеній Даніила касается той чрезмърной роскоши какая господствовала въ высшемъ классъ древнерусскаго общества. Особенно эта роскошь бросалась въ глаза сравнительно съ бъдностью простаго народа. «Когда знатный человъкъ, говоритъ Костомаровъ, одъвался въ золото и жемчугъ, ъдалъ на серебръ и заставлялъ подавать себъ десятки кушаньевъ заразъ, деревенскій біднякъ во время частыхъ неурожаевъ іль хлібь изъ соломы или лебеды, коренья и древесную кору». <sup>2</sup> Слова почетнаго историка мътко характеризуютъ эпоху въ разматриваемомъ отношеніи. Конечно, древняя роскошь проявлялась, какъ и всегда, различно, смотря по вкусу каждаго. Проявленія, въ какихъ она выражалась среди русскихъ XVI въка, можно видъть въ указаніяхъ митрополита Даніила. Онъ говорить въ одномъ мѣстѣ объ истинныхъ подвижникахъ Христовой веры, описываетъ ихъ правственную ділтельность по противоположенію недостаткамъ своихъ современниковъ, и выражается объ истинныхъ христіанахъ, что они «презрѣша міръ и яже суть въ мірѣ, и всяку сладость, и славу и честь, и высоту и гордость, и болярство, и возвышенныя простоты, и благородіе преизящное, и горденіе всякое, и царства и княженія, и предстоящая отроки и предыдущая слуги, и безчи-

¹ Рук. М. Д. А. № 197, л. 457.

<sup>2</sup> Очеркъ жизни и нравоъъ великорусскаго народа въ XVI-XVII в., 99.

сленное богатство, грады же и села, кониже и златыя утвари, и сладость ястія и питія, златопрядныя цостели» и проч 1. Между общими чертами, въ какихъ вообще проявляется роскошь, указанными Даніиломъ, находятся и такія, которыя исключительно принадлежатъ только одной древнерусской жизни. Таково напр. упоминаніе о предстоящихъ отрокахъ и слугахъ. Самою непремѣнною принадлежностью сколько-нибудь зажиточнаго древнерусскаго человъка служило множество слугъ. Русскіе господа измъряли честь и значеніе свое огромнымъ количествомъ дворни. Русскіе боярскіе вы взды, особенно женскіе, происходили въ сопровожденіи цівлой толны особыхъ слугъ, называвшихся скороходами <sup>2</sup>. Объ этихъ-то предстоящихъ и предыдущихъ слугахъ несомнънно и говоритъ Данінлъ. Точно также вполіть современно его упоминаніе о коняхъ и дорогихъ утваряхъ. Русские бояре большею частию вздили верхомъ, и ихъ верховыя лошади украшались самымъ роскошивйшимъ образомъ: съдла оковывались серебромъ и золотомъ, обивались бархатомъ съ золотыми узорами, узды двлались серебряныя, или изъ шелковой тесьмы, или изъ сафыяна, и сверхъ того снабжались серебряными, иногда позолоченными цёпочками и т. д.

Въ высшемъ русскомъ обществъ развита была страсть къ богатой одеждъ. Гогатая одежда служила признакомъ благоденствія и достоинства. Помимо цѣппости матеріи, которое предполагалось само собою, вся прелесть платья, по понятіямъ того вѣка, заключалась въ ея пестротѣ и разноцвѣтности. Тогдашній вѣкъ требовалъ самыхъ яркихъ цвѣтовъ. Русскіе мало заботились объ изяществѣ формы и о гармоніи цвѣтовъ. Даже духовныя лица носили рясы красныхъ цвѣтовъ з. Значитъ обличенія митрополита Даніила, что «вси красятся и упестреваются» 4, пужно попимать приблизительно въ буквальномъ смыслѣ. Дѣйствительно, при любви русскихъ къ яркимъ и разнымъ цвѣтамъ можно себѣ представить ту пестроту платья, которая естественно бросалась въ глаза всѣмъ и каждому.

¹ Рук. М. Д. Ак. № 197, л. 66-67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Костомаровъ. Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго парода въ XVI—XVII в., стр. 111—112. 119. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Костомаровъ. 119—120. 68. Саввантовъ II. Описаніе старинныхъ царскихъ утварей, одеждъ, оружія и проч. Спб. 1865. 279—280. 289.

Pyr. M. A. A. № 197, a. 484.

Знатные носили дорогія одежды одинаково и въ праздпичные, и въ будничные дни, какъ это можно заключать изъ словъ Даніила, когда опъ говорить: «кая тебѣ нужа есть по вся дни свѣтлыми ризами украшатися, инѣмъ же и въ господскія дни ниже обычныхъ имущимъ довлѣтися?» <sup>1</sup>.

Однимъ изъ любимыхъ русскихъ украшеній служили сапоги. Сапоги у русскихъ носились до кольнъ; ихъ снабжали высокими жельзными подборами и подковами со множествомъ гвоздей по всей подотвь, у знатныхъ лицъ эти гвозди дълались изъ серебра. Сапоги д'влались изъ атласа, бархата, цв'втные, чаще всего красные и желтые, иногда зеленые и голубые, лазоревые. Они расшивались золотомъ, особенно въ верхнихъ частяхъ и на голенищахъ съ изображеніемъ единороговъ, листьевъ, цвітовъ и т. п., и унизывались жемчугомъ, а у менже состоятельныхъ расшивались разноцвѣтными шелками 2. Митрополить Даніиль весьма часто трактуетъ въ обличительномъ тонъ со сапозехъ и со красотъ сапоживи». Онъ между прочимъ передаетъ, что тогдашние русские сапоги представляли въ своихъ украшеніяхъ «ухитренная швенія премудростію шелкомъ и бисеромъ». Въ другомъ місті описаніе сапоговъ дополняется новыми чертами: «мы не точію простыхъ и сапоговъ чрезъ потребство имбемъ, говоритъ онъ, но съ серебромъ, и съ златомъ, и бисеромъ, и сапоговъ красныхъ шолкомъ премудростив шитыхъ». Даніилъ возмущается слишкомъ больщими заботами и стараніями, какія понапрасну тратили его современники на украшение саноговъ. «Ты не точію не ищеши небесныхъ, обращается митрополитъ къ современному франту въ богато убранныхъ сапогахъ, но и на небо не взираеши ни вочто же непщуя красоту небесную... яко свинія пребывая долу-пичиши: о красот'в сапожней весь умъ свой имъя и о прочихъ ризахъ».

Въ обличеніяхъ м. Даніила противъ роскоши въ одеждѣ находится упоминаніе объ украшеніяхъ, которыя, безъ историческаго освѣщенія ихъ, покажутся не вполнѣ попятными. Такъ Даніилъ обличаетъ франтовитыхъ юпошей своего времени въ томъ, что

¹ Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197, л. 456-457.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Саввантовъ И. Описаніе старинныхъ царскихъ утварей, одеждъ, орудія и проч. 178—179. 262. 156.—Костомаровъ. Очеркъ жизни и правовъ ведикорусскаго парода въ XVI—XVII, в. 63—64.

«умъ ихъ всегда плаваетъ... о ожерельяхъ». Это ожерелье обозначало въ древности нфчто иное, чфмъ то, что въ настоящее время соединяется съ этимъ названіемъ. Древнее ожерелье составляло предметъ украшенія для мужчинъ и служило составною русской рубахи. Преимущественно обращали внимание на воротникъ рубахи, который выпускался изъ-подъ верхникъ одеждъ пальца на два. Этотъ воротникъ и назывался ожерельемъ. Его дълали особо отъ рубахи и пристегали къ ней у богатыхъ золотыми и серебряными пуговицами. Къ русскому кафтану также иногда пристегивалось отложное ожерелье, расшитое золотомъ и усыпанное жемчугомъ. На ожерельяхъ кромъ жемчуга и кампей всегда ставились золотыя пуговицы. Даніиль и этой принадлежности древнерусскаго туалета не проходить молчаніемъ. «Ты, говорить онъ, обличая франтовство, повъшаещи подъ брадою твоею пугвицы, сіяющія красно зѣло и красишися тако, якоже и женамъ нельпо есть» 1. Пуговицы въ древнерусскомъ нарядъ играли большое значеніе. Оп' употреблялись не только для застегиванія, но и для простаго украшенія платья. На кафтанахъ, шубахъ и другихъ верхнихъ платьяхъ, отличавшихся всегда обиліемъ разрізовъ, последние застегивались множествомъ пуговицъ. Оне нашивались тамъ, гдв въ нихъ не было никакой нужды, напр. на шапкахъ. Пуговицы приготовлялись изъ дорогихъ металловъ. Особенная драгоцібнность русских в мужских платьевь заключалась между прочимъ въ этихъ пуговицахъ 2. Это щегольство въ «пуговицахъ» и обличаетъ митрополитъ Даніилъ.

Русскіе носили пояса или кушаки по кафтану и щеголяли ими не меньше, какъ и пуговицами. У богачей кушаки дълались изъ богатой матеріи шелка, атласа, бархата и украшались разными драгоцънностями. Пояса украшались золотыми и серебряными бляхами разной величины и формы съ жемчугомъ и драгоцънными камнями 3. Даніилъ передаеть еще, что русскіе щеголяли и «о иже

¹ Рукоп. Москов. Духов. Акад. № 197, л. 474. 454. 457. 458-459. 460. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Подробиће см. у Костомарова, Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII, в. 84. 65. 68. 69. 70. 71. Савиантовъ И. Описаніе старинных в царскихъ утварей. 229—232. 199. 248—251. 179—180.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Костомаровъ. Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в., стр. 70—71. И. Савваитовъ. Описаніе старинныхъ царскихъ утварей. 246—248. 240—241. 190.

подъ срачицею препоясаніи». Можно думать, что митрополить здѣсь имѣетъ въ виду обыкновенные русскіе пояса. Названіе пояса «подъ срачицею» можетъ быть понимаемо и объясняемо въ томъ смыслѣ, что срачица здѣсь разумѣется кафтанъ, который и подпоясывался поясомъ, а поверхъ кафтана накидывались еще шубы, или ферязи, такъ что за этими послѣдними плотно скрывался и кафтанъ, и обтягивавшій его поясъ. По этому поводу митрополитъ Даніилъ говоритъ: «мы не точію простыхъ и сапоговъ чрезъ потребство имѣемъ... и не точію сія, по и подъ срачицею, иже никомуже зрящу, нѣціи подвизаются препоясаніе имѣти драго, серебромъ и златомъ утворенна» 4.

У русскихъ мужчинь было въ обычай носить на рукахъ перстни. Ихъ пногда носили такъ много, что трудно было разогнуть пальцы руки. Перстни носили не только цари, князья, по и святители и крестьяне з. Даніилъ осуждаетъ и этотъ родъ украшенія. «Кая ти нужа есть, говорить онъ, перстни златыя и сребреныя на персты своя полагати»? з.

Однимъ изъ видовъ древне-русскаго франтовства была забогливость объ изяществѣ физіономіи. Русскіе того времени по восточному обычаю плотно стриглись, а иногда даже брили себѣ голову <sup>4</sup>. Есть указаніе на этотъ обычай и у митрополита ДаніиламИ онъ какъ на одну изъ специфическихъ особенностей физіономіи франта указываетъ на «остриженіе имъ главы». Несмотря на общеутвердившійся обычай стричь голову—въ XVI в., извѣстны уже стали и отступленія отъ пего, разсчитанныя на эффектъ и обнаруживавшія въ нововводителяхъ стремленіе покрасоваться уборомъ волосъ на головѣ. Въ противность общему обычаю находились и такіе франты, которые ростили себѣ на головѣ волосы и завивали ихъ. Какъ на особый видъ современнаго франтовства, митроп. Даніилъ указываеть на «повѣшепіе космъ» <sup>5</sup>. Трудно съ точностію

¹ Рукоп. Москов. Духов. Акад. № 197, л. 461. 458- 459.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. Савванговъ. Описаніе старинныхъ царскихъ угварей. 235. Косломаровъ, 73.

з Рук. М. Д. Ак. № 197, л. 467.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Костомаровъ, Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в., 72 —73. Сочиненія Максяма Грека, ч. II, 389.

<sup>5</sup> Рук. М. Д. А. № 197, л. 461.

опредълить, что здъсь разумъется подъ повъшеніемъ космъ. Говорить-ли здъсь Даніиль объ употребленіи париковъ, или же только объ особомъ способъ убранства собственныхъ волосъ, — положительно неизвъстно 1.

Но самымъ первымъ и необходимымъ украшениемъ древнерусскаго человъка — служила борода. Борода вообще имъла большое значение вь жизни древней Руси. За нее стояли и православныя преданія, и народный обычай. Борода имела некоторый религіозный смысль и служила признакомъ отчужденія отъ ненавистнаго западнаго латинства, и принималась за существенный признакъ всякаго православнаго русскаго человѣка. 2 Съ точки зрѣнія господствовавшихъ религіозныхъ воззрѣній ношеніе бороды называлось «христіанолівнными обычаеми», я самая борода разсматривалась, какъ отличительная, существенная и необходимая принадлежность мужчины, и даже разсматривалась, какъ одно изъ выраженій образа Божія въ человъкъ 3. Освященная издавна религіозными характеромь, борода и въ народной, бытовой жизни получила большое значение. Она признавалась цервымъ условіемъ представительности человіка, и чімь борода была больше и длиниће, твиъ осапка человвка признавалась почтениве и вели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изъ поздивіннаго времени (XVII в.) изв'єстно, что русскіе мужчины любити «на глав'в втасы вити спр'єть кудрити, или шарити, и чуждыя плетеницы—накладныя власы налагати». Мужчины «украшали себе женовидивми власы плетеными и чуждими и накладными, и пнако многоухмуренцыми, лица натирали шары и вонями». Два поучения натріарха Адріанавъ рук. Соф. биб. № 1503. л. 249. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Буслаевъ. Древне-русская пародная литература и искусства г. П. СПБ. 1862. Древне-русская борода. 21€—237.

з Посланіе Максима Грека къ Іоанну Васильевичу. Рук. Кирилл. библ. № 21/1098, л. 23—27. Приложеніе № XXVII. Посланіе неизв'юстиаго къ царю Іоанну Васильевичу. Чтен. въ Общ. Истор. п Древн. Россіи 1874, отд. І, 86. Зд'юсь говорится: «возненавид'йхомъ по созданію Божію свой образъ, строимся женскою подобою на преместь блудникомъ, главу и браду и усъ бреемъ». Неизв'юстный авторъ статьи о непсиравленіяхъ предъ эпохою Стоглаваго собора обличаетъ своихъ современниковъ въ томъ, что они бороды бр'йютъ и усы рвуть, то образу Божію поругаются» Рук. М. Д. А. № 183/566, л. 218—219. Л'йтописи русской литер. и древн., изд. Тихоправовымъ, т. V, 1863. отд. ПІ. Взглядъ на бороду, какъ на одно изъ вн'янщихъ выраженій образа Божія нзв'юстенъ былъ въ Россіи еще въ XV в'йкъ. Русск. Ист. библ. т. VI, ч. 1, № 126. Посланіе нензв'юстнаго ростовскаго архіенископа къ князю о брадобритіи.

чественнъе. Если же у кого отъ природы не росла борода, то тотъ человъкъ вселяль къ себъ общее недовъріе 1.

Несмотря на все уваженіе къ бородѣ въ XV и особенно первой половинѣ XVI в. у насъ на Руси, подъ вліяніемъ запада, начало было входить въ обычай бритье бородъ, которому послѣдовалъ и самъ великій князь Василій Іоанновичъ 2. Но эготъ обычай подвергся единодушнымъ порицаніямъ со стороны членовъ церковной іерархіи. Противъ брадобритія писали: Максимъ Грекъ, Вассіанъ Косой, митроп. Макарій, авгоръ стагьи о пеисправленіяхъ церковныхъ, неизвѣстный авторъ посланія къ Іоанну Грозному. Стоглавый соборъ предалъ даже неблагословенію церкви лицъ, дерзавшихъ отступить отъ дѣдовскаго обычая 3. Но болѣе и рѣшительнѣе другихъ пастырей церкви возставалъ противъ брадобритія митроп. Даніилъ. Онъ-же сохранилъ въ своихъ сочиненіяхъ немало интересныхъ данныхъ, представляющихъ собою, до какихъ крайностей доходилъ въ отдѣльныхъ случаяхъ вновь занесенный къ намъ обычай.

Появившійся обычай бритья бородъ началь развиваться на Руси, и прим'вненіе его на д'вл'в стало сопровождаться иногда довольно оригинальными посл'вдетвіями. Отказавшись оть бороды,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Костомаровъ. Очеркъ жизна и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в., 72. Рущинскій Л. Религіозный бытъ русскихъ въ XVI и XVII в., по свидътельствамъ иностранцевъ. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. 1871 г., ки. III, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Карамзинъ, Истор. Государства Росс. т. VII, 196, изд. 1817. Г. Герберштейнъ. Записки о Московіи въ перевод в Анонимова. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Приложеніе № XXVII. Разсужденіе Вассіана о неприличіи монастыримъ владѣть вотчинами. Чтеп. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1859 г. ки. Ш. 13. Никоновская лѣтопись, ч. VII, i11, 113. Посланіе митр. Макарія въ Свіяжскъ Акты Истор. т. І, № 139. Рук. М. Д. Акад. № <sup>184</sup>/<sub>566</sub>, л. 218—219. Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Росс. 1874, ки. І. Сильвестръ и его писанія—статья архим. Леопида, 85. Стоглавъ, изд. при Казан. Д. Акад. гл. 40, 160—164. Въ сводной Кормчей, въ составленіи которой принималь участіе митр. Дапіиль (объ этомъ см. ниже) находится правило св. апостоль русское: апус ктю браду бръеть и преставится, тако не подобаеть падъ нимъ смунсити». Розенкампъъ. Обозрѣніе Кормчей книги, М. 1829 г. 209—312. Запрещеніе брятья бородъ находится въ выписи, сдъланной, по указу І. Васильевича (IV), московскому влеводѣ Андрею Берсеневу отъ апръля мѣсяца 1552 года. Рук. Моск. Син. библ. № 927, л. 184—186. Приложеніе № XXIV. Взглядъ на брадобратіе какъ ерстичество приводится у п. Адріана, Рукоп. Соф. биб. № 1503.

самаго лучшаго своего украшенія, русскій человъкъ лишеніе ея хотълъ восполнить инаго рода выгодами, разсчитанными на изящество физіономіи, какія представлялись ему новымъ только усвоеннымъ обычаемъ. Такъ какъ бритье бороды и усовъ оставляло послѣ себя на лицѣ замътные слъды, то русскіе щеголи постарались обойти это неудобство темъ, что начали не брить, а выщипывать волосы на бородъ и усахъ, чтобы показаться предъ другими помоложе <sup>4</sup>. Митрополить Даніилъ довольно долго останавливается на описаніи подобнаго рода щегольских пріемовъ русских поклонниковъ моды. «Яко блудницамъ обычаи есть, говоритъ опъ, сице въ нравъ твой уставляени, власы-же твоя не точію бритвою и съ плотію отъемлении, по и щипцемъ искорене изтарзаеши, и щипати не стыдишися, женамъ позавидівъ, мужеское свое лице на женское претворяеми. Или весь хощеши жена быти? О помраченія сластей плотскихъ! О безумія конечнаго! Свободное оставивъ, къ работному течеть. Не хощу, рече жена быти, но мужъ, яковъ-же и есмь; да аще еси мужъ, и не хощеши жена быти, почто брады твоея или и лапитъ твоихъ власы щиплеши, и искорене исторзати не срамляещися?» «Почго, спращиваетъ митрополитъ въ другомъ мъсть, не точію власи твоя, но и плоть свою съ власы твоими остригаеми отъ брады и ланитъ твоихъ»?

Заботливость русскихъ щеголей XVI в. конечно не ограничивалась однимъ вниманіемъ къ бородѣ и усамъ, она простиралась на всю физіономію, которую они старались выставить какъ можно болѣе и во всѣхъ отношеніяхъ въ привлекательномъ видѣ. Дѣйствительно, въ поученіяхъ митрополита Дапіила находится интересное въ историческомъ отношеніи указаніе на то, что въ древней Руси для приданія лицу красоты обращались къ услугамъ румянъ не однѣ женщины, но

¹ «Нѣціп отъ насъ грубъ смыслъ имуще, читаемъ мы въ одномъ старинномъ словъ, рѣжуть и терзаютъ потребляюще власы одѣянія личнаго, иже суть на устѣхъ и на брадъ, мняще младостію краситися мъкоего ради сквернаго дъла (содомства). Рукоп. Соф. библ. № 1296, л. 103—204. Слово къ вѣрнымъ, иже христіане словомъ нарицаются, Богови сопротивящеся коварствы и въ семъ на ся грѣхи не возлагаютъ». Это слово въ историческомъ отношеніи весьма замѣчательно по обилю данныхъ, касающихся бытовой жизни русскаго народа въ XVI в. Приложеніс № XXI. Объ обычаѣ рвать волосы на бородѣ и усахъ, а не брить, говоритъ также авторъ статьи о церковныхъ неисправленіяхъ. Рукои. Московскъ Духови. Акадъ № 188/266, л. 218—219.

и сами мужчины. «Кая теб' пужа есть выше, мфры умыватися и натрыватися»? 1 съ такими словами въ одномъ мъстъ обращается Данівать къ современному франту, въ которыхъ можно видіть ясный памекъ на искусственное поддълывание мужчинами красоты своего лица. Въ другихъ мъстахъ говорится объ этомъ подробно. «Лице же твое много умываещи, такъ въ одномъ мъстъ описываетъ митрополить старанія русскаго щеголя, и натрывлении, ланиты червлены, красны, свътлы твориши, якоже ибкая брашна дивно сотворена на сибдь готовишися; устив же свътлы, чисты и червлены вком дивно уставивъ, якоже нъкимъ женамъ обычай есть кознію нвкоею ухитряти себв красоту, сице же подобно имъ ты украсивъ, натеръ, умызгавъ, благоуханіемъ номазавъ, мягци зъло уставляени, якоже сими возмощи многихъ прельстити; твло же свое не точію обіядіній и піяпствы, по и безчисленными измовеній и натрыванія и сице блистатися и св'єтлитися устрояещи, якоже вельми дивенъ нъкій камень лучи свътльни испущая; якоже бъ прельщение рыбамъ удица, сице же и твоя плоть прельщение и соблазнъ, иже по образу Божію созданнымъ человікомъ, за нихъ же Сынъ Божій и Богь волею своею страданіе попосное претерпъ даже до смерти, ихъ же ты погубляещи, соблажияя, прельщая оскверняя, помощь дая сатанв на погубление челов вческаго рода». Очевидно, въ последнихъ своихъ фразахъ митрополить, болъе чемъ прозрачно, намекаетъ на ужасный порокъ своего времени, когда, какъ извъстно, русскіе особенно любили общество пухлыхъ мазьчиковъ и вообще мужчинъ, выглядывавшихъ моложавыми и по своей омерзительную цёль, съ какою нёкоторые изъ мужчинъ заботились объ изящества своего лица изластичности тала, митрополить Даніиль вооружается вообще противъ всякихъ «свѣтлыхъ» лицъ. Вылощенныя красками и лишеппыя волось на бородь и усахь лица мужчинь Даніилъ называетъ ничемъ инымъ, какъ «блудиическыми лицы». Поэтому у него встрвчаются такого рода запрещенія: «не украшай лице свое на прельщение человъкомъ, за пихъ-же Сынъ Божий вольпую безчестную страсть претерив». Таже самая тенденція скрывается п въ увъщаніяхъ напр. слідующаго рода: «бізжимъ блудинцъ и сіятельныхъ лицъ и свътлости тъла» 2.

<sup>•</sup> Рук. Могк. Д. А. № 197, л. 400. 457

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. М. Д. А. № 197, л. 409--410, 118, 238, 485.

Даніилъ не касается опредъленія положительнаго взгляда на брадобритіе. У него нѣтъ никакихъ данныхъ, на основаніи которыхъ ему можно было бы усвоять взглядъ на бороду, какъ на внѣшнее выраженіе образа Божія въ человѣкѣ, какъ то утверждаютъ нѣкоторые изъ церковныхъ писателей XVI в. Онъ вооружается противъ брадобритія исключительно руководствуясь нравственными соображеніями. Брадобритіе разсматривается имъ, какъ нравственно предосудительное явленіе, за которымъ скрывались очень позорныя, противныя цѣломудрію, цѣли.

Особенною наклонностью къ самому иногда причудливому франтовству отличалось въ то время, какъ пожалуй и всегда, молодое покольніе-юношество. У Даніпла набросаны нъкоторыя черты современных ему франтовъ-волокить, изъ которых можно составить цёлую картину съ довольно яркимъ колоритомъ. «Блудныи юноши», по словамъ Даніила, только и знаютъ одно дело: они «всегда велемудрствують о красоть тылесный, всегда укращаются вящше женъ умываній различными, и натираній хитрыми, и умъ ихъ всегда плаваетъ о ризахъ, о ожереліяхъ, о пугвицахъ, о иже подъ срачицею препоясаніи, о сапозехъ, о остриженіи главы, о повъщения космъ, о намизания ока, о кивания главъ, о уставленім перстъ (со множествомъ дорогихъ перстней разумбется), о выставленіи ногъ (для того, чтобы видно было роскошное убранство сапоговъ) и иная многая понужаются творити неполезная». Эти развратные юноши «соблазнительнье жень человькомь бывають». «Что бо непрелестно отъ нихъ»? спращиваетъ Даніилъ. — «Цвъту гъ лица ихъ и сіяють аки луча испущающе, устаже и гласъ, и усхлабленіи... и прелестиве, явпотиве жень, иная же сократимь о сихъ глаголати». Для волокитъ важнымъ деломъ была заботливость и объ изяществъ самой обуви. Тогда любили форснуть ограниченнымъ объемомъ ноги и волокиты приготовляди себъ самые тесные сапоги. Также они не обходились и безъ дрессировки въ самомъ пріем'в своей ходьбы и ступація. «Великій подвигь творици, говорить Даніиль о некоторыхь франтахь своего времени, угожая блудницамъ: ризы измъняещи, хожение уставляещи, сапоги вельми червлены и малы эбло, якоже и погамъ твоимъ велику нужу теривти отъ твеноты согнетвиія ихъ, сице блистаеши, сице скачени, сице рыгаещи и рзаеши, уподобляяся жребцу, благому же обычаю... ни мало хощещи навыкнути» 1. Записные франты для того, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pyron. M. J. A. № 197, a. 461. 408 -409.

придать своей фигурв представительную осанку и важность, пускались на всевозможные подлоги, иногда довольно смвшные. Достоинство и сановитость человвка въ древней Руси опредвлялись вившнею представительностью, или—проще сказать—массивностью твла. На этомъ основаніи нъкоторые щеголи, чтобъ привлечь на себя вниманіе чужаго особенно женскаго глаза, вкладывали поль платье и въ сапоги особо приготовленныя и приспособленныя къ тому вещи, благодаря которымъ они выглядывали и выше, и сановитье или массивнье 1. Волокитство и разврать до того были обыкновеннымъ явленіемъ въ современномъ молодомъ покольніи, что вызвали м. Даніила на очень тяжелыя и, до нъкоторой степени, одностороннія разсужденія: «вельми дивно есть, говорить онь въ одномъ мъсть, еже въ огненьй пеци песъгорати, и во юпости не студодъйствовати 2.

Если для придапія лицу красоты къ услугамъ румянъ, какъ мы видъли, обращались мужчины, то для древне-русскихъ женщинъ всевозможныя румяна и притиранья составляли самую первую и необходимую принадлежность ихъ туалета. Разнаго рода косметическія средства существовали и при великокняжескомъ дворѣ 3. Кромѣ употребленія румянъ русскія женщины для того, чтобы блеснуть своею красотою, обращались и къ другаго рода средствамъ. Особенною рѣдкою принадлежностію женской красоты считалось тогда имѣть тонкія брови, и такъ убирать волосы на головѣ, чтобы они давали видъ послѣлней вполиѣ круглый или овальный. Древне-русскія женщины любили также подкращивать свои глаза 4.

**Пастыри** церкви осуждали обычай женщинъ украшать себя искусственными средствами.

Митрополить Даніимъ также указываетъ на слабость женщинъ своего времени и ихъ любовь къ искусственной красотъ. «Иъкіимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Новг. Соф. библ. № 1296, л. 196. Слово къ върнымъ Придоженіе № XXI.

² Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Забълинъ. Домаший бытъ русскихъ царицъ въ XVI и XVII в. М. 1869. 614.

<sup>•</sup> Слово къ върнымъ. Приложение № XXI.

женамъ обычай есть, говорить онъ, кознію нікоею ухитряти себь красоту». Впрочемъ, митрополитъ въ этомъ случат не осуждаетъ самихъ женщинъ, а слагаетъ вину за это на ихъ мужей. Завсь Даніилъ является вполні вірнымъ понятіямъ своего времени, когда на жену смотръли не какъ на равноправнаго члена семьи, а какъ на безотвътную рабу мужа, которая даже сама не можетъ отвъчать за себя и во всемъ должна подагаться на волю своего господина и мужа. Женщины, какъ мы видъли раньше, мотивировали свои склонности къ косметическимъ приправамъ желаніемъ нравиться своимъ мужьямъ. Въ противовъсъ ихъ мотивамъ Даніилъ обращается съ такимъ убъждениемъ къ мужьямъ: «не люби выше мфры краситися женф твоей, ибо сія не повелфваетъ Павелъ, но обычно якоже подобаеть къ благоужению Божию. Изысканность женскаго туалета и косметическія приправы ея лица приносять, по взгляду Даніила, громадный правственный вредъ какъ самимъ украшающимся женщинамъ, такъ и мужьямъ, равно какъ постороннимъ зрителямъ женской красоты. Женщины, щеголяющія и рисующіяся поддільною красотою, прежде всего «убытки и протори содывають мужемъ». Неменьше вреда красящіяся женщины доставляють и самимь себь. «Крашенія ради, говорить Даніиль, мало по малу въ слабость приходять жены: любять ласкардствовати и упиватися и скверная мыслити и глаголати». Самый-же существенный вредъ оть поддъльной женской красоты получаютъ посторонніе зрители. «Отъ вышем'врнаго украшенія многихъ стяжаваетъ (разумъется женщина) дивитися красотъ ея ... и отсюду безчисленных рачителей привлачаеть... и тако симъ прельщающимся взстанетъ почотъніе блуда». Дальныйшія послыдствія извыстны. Увлекшіеся мужчины начинають добиваться бол'ве близкой связи съ предметомъ своего увлеченія и на этомъ пути являются «и исторы, и изпуренія... зависть, ревность, вражды, убійства». Во избъжание такого опаснаго зла митрополить Данииль убъдительно совътуетъ женщинамъ оставить страсть къ чрезмърному украшенію и- «всякаго вътра зельньйше относить» - отъ себя всякую мысль о ней 1.

Господствовшая въвысшемъкласс врусскаго общества роскошь. требовала громадныхъ затратъ. Нужепъ былъ постоянный и не-

¹ Рук. М. Д. А. № 197, л. 409, 474.

изсякаемый источникъ для того, чтобы жить въ гакомъ изобиліи и безпечности, какія любили древніе русскіе бояре. У нихъ было, какъ извъстно, множество крестьянъ, работавшихъ на нихъ безъ всякаго права на какое бы то ни было вознаграждение и своими кровными трудами составлявшихъ для нихъ больше капиталы. Но этогъ источникъ былъ болве или менве опредвлененъ и часто не соотвятствоваль широкимь замашкамь древперусского боярина. Представлялось, такимъ образомъ, необходимымъ увеличить свои каниталы. И многіе бояре вотчинники дійствительно неріздко страшно притесняли своихъ крестьянъ съ целію какъ можно боле поживиться на счеть ихъ трудовъ 1. Извъстно, что древнерусское боярство и дворянство составляли изъ себя классъ служилыхъ людей въ госуларствь. Боярамъ ввърялось управление областей, въ ихъ въдении находились государственные суды. Бояре и дворяне наполняли собою всевозможные приказы, которыми такь была богата древняя Россія. Вообще, весь административный и судебный механизмъ государства находился въ рукахъ боярства и дворянства. Государственнаго вознагражденія за службу не полагалось. Служилому человъку предоставлялось право солержаться насчеть мъстныхъ жителей, что хогда называлось «кормленіемь». Это то кормленіе и служило для московской знати богатымъ источникомъ, откуда она въ изобили чернала свои капиталы, на счетъ которыхъ и жила јшироко и привольно. Неопредъленное по самому своему принципу право кормленія, отсутствіе строгихъ законодательныхъ кодексовъ, слабый и отдаленный контроль центральной власти открывали місто широкому произволу во всемъ судопроизводстві и администраціи русскаго государства. Містныя власти: воеводы, правигели, начальники областей и др. ипогда слинкомъ разширяли свои права и лівіствовали въ сфері своей области, руководствуясь не столько началомъ законности, сколько требованіями своего личнаго эгонзма, которыя иногда бывали несоразмірны. Въ ХУ и особенно въ XVI въкахъ со всёхъ сторонъ слышались жалобы на корыстолюбіе воеводъ, приставовь, болрскихъ дітей и др. чиновъ, стоявнихъ у кормила правленія государствомъ. Корысто-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Много данныхъ, подтверждающихъ настоящую мысль, находится въ посмащихъ князя Курбскаго и особенно въ сочиненіяхъ Максима Грека. Три доссять не изданныя послація князя А. Курбскаго. Прав. Соб. 1863. ч. И. 558—569. Сечиненія Максима Грека, изд. при Каз. Д. Ак, ч. И.

любіе и жадность пачальниковъ часто заявляли себя сильно: подъ вліяніємъ ихъ начальники разныхъ сферъ и отправленій государственной жизни пускали въ дѣло насилія, грабежи и явную несправедливость въ судахъ, въ которыхъ рѣшающее зпаченіе принадлежало почти всегда взяткамъ и подаркамъ і. Кромѣ грубаго насилія нѣкоторыя изъ русскихъ властей того времени съ цѣлію наживы обращались иногда къ хитрости, особенно когда, можетъ быть, видѣли, что ихъ сила не можетъ привести къ желаемой цѣли г. Вообще простой народъ въ XVI в. переносилъ ужасныя притесненія отъ властей и страдалъ и отъ другихъ невзгодъ г.

Обираніе народа высшимъ его классомъ вовсе не было сколько-нибудь исключительнымъ. Оно напротивъ освящалось закономъ, предоставлявшимъ властямъ право «кормиться» на счетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Жалобы на несправедливость русских в властей высказывались еще в в XIII в. Поученія Серапіона, еп. Владимірскаго. Прибавлен, къ тв. св. отецъ, м. 1843, ч. 1, 92, 11, 194—203. Въ поучени ко внязьямъ высказываются жалобы на то, что властели и тивуны мужи небогобойны, ялычны, суда неразумѣюще, правды несмотряще... Памяти Старин, русск, литературы, ида. Кушелевымъ Белбородко, вып. 1У. 184. Прав. Собесъди, 1859, ч. ПІ. Два древнія поученія о постѣ 454. Воть что иншеть преподобный Максимъ Грекъ о современныхъ ему русскихъ влястяхъ: «властечи неистовствомъ несытнаго сребролюбія разжигаеми обидятъ, лихоимствуютъ, хотятъ имѣнія и стяжанія вдовицъ и спротъ, всякія вины замыцыяюще на неповинныхъ, ин Бота боящеся... ниже человѣковъ срамляющеся окрестъ себѣ живущихъ, ляховъ глаголю и пѣмцевъ, иже аще и латина суть по ереси, но всякимъ правосудіемъ и человѣколюбіемъ правятъ вещи подручниковъ. Сочиненія Максима Грека ч. П. 200—201. Стоглавъ, пэд. Кожанчикова. 137—138. Курбскій, письма въ Прав, Собесъд, 1863 г. ч. П. 567. см. Приложеніе № ХХИ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Максимъ Грекъ говорить слъдующее: «только преодольна пудейскаго сребролюбія и лихоиманія страсть посылаемымь отъ благовърнаго цара во градъх судіямь и апфинатомъ, яко поволити своимъ слугамъ всякія неправедныя вины замыслити явственить и неявственить на имущихъ имъпія или помътаніемъ разнымь въ домы ихъ въ помци, или мертваго человъка трупь привлекциямъ, оле ве личества нечестія ихъ пометати посредъ столны, да яко праведно будго истители убитаго навътъ имутъ не едину улицу, но всю ону часть града истязати о убійствъ ономъ и сребро много себъ собирати отъ сицевыхъ корыстованій неправедныхъ и богомерзкихъ». Сочиненія Максима Грека ч. П. 199—200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 46—47. Костомаровъ. Очеркъ жизни п нравовъ великорусскаго парода въ XVI—XVII в. 117. Курбскій. Прав. Соб. 1863 г. ч. П. 558—569. Древперусскому Государственному строю неизвъстна была забота объ общественномъ благъ. Оршанскій. Пзслъдованія по русскому праву семейному и наслъдственному. Сиб. 1877. 363.

народа. Власти не особенно мучились совъстію и тогда, когда они безпощадно грабили простой народъ, такъ какъ они видъли въ этомъ свое право, а не нарушеніе закона. Усвоенная въ болье формальномъ направленіи религіозность русскаго народа избавляла русскихъ жестокихъ властей отъ угрызеній совъсти. Конечно, было много личностей и изъ начальствующихъ, которыя сознавали неосновательность и правственную несостоятельность своего жестокаго права. Несмотря на то, что высшій классъ древнерусскаго общества, властный, жилъ на счетъ простаго народа, онъ тымъ не менье по отношенію къ последнему отличался крайнимъ высокомъріемъ, которое даже освящалось обычаями и возводилось въ требованіе этикета 1.

Корыстолюбіе и жадпость властей и вообще высшаго класса обусловливались стремленіемь ихъ обставить свою жизнь роскошью и окружить ее всевозможнымь довольствомь и наслажденіями. Древніе богачи устрояли обширныя палаты—дома для своего жительства, заводили богатую мебель и дорогую утварь. дълали частые пиры, а иногда предавались широкому разгулу<sup>2</sup>.

Митрополить Даніиль передаеть, что бояре его времени особенно сильную склонность обнаруживали къ возведенію домовъ и другихъ новыхъ построекъ, иногда безъ особенной нужды и надобности въ нихъ. Поэтому онъ и совѣтуетъ имъ «домы созидати въ потребныя времена и лѣта и отъ избытковъ, а не отъ ли\оимства».

Митрополить Даніиль пастойчиво осуждаеть неразумную жадность высшаго класса. «Кая теб'в пужа есть, спрашиваеть онъ, вещы многы куновати и симь или изгнивати, или отъ огня, погибати или отъ татей въсхищатися»? Точно также у него мы находимъ указаніе на незаконныя насильственныя пріобр'єтенія высшихъ лицъ и бояръ. «Ты, такъ обличаеть митрополитъ несправедливые захваты своихъ современциковъ, восхищаети насилствуя злато, сребро, ризы, домы, нивы, рабы, кони и другія скоты и прочая вещи. Даніилъ перечисляеть т'є предосудительныя средства наживы, какія употреблялись привыкшими къ роскошной

<sup>1</sup> Герберштейнъ. Записки о Московін, въ перевод в Апонимова, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочиненія Максима Грека ч. ІІ, 332.

жизни боярами, когда они успъвали, благодаря своей слабости, значительно сократить свои капиталы. Развившаяся страсть къ роскоши, ко всемъ удобствамъ жизни побуждала ихъ изыскивать средства, часто весьма предосудительныя, для того, чтобы поправить свои финансовыя обстоятельства. Посл'я перечисленія предметовь, которыми особенно любили щеголять русскіе бояре, мигрополить Даніиль продолжаєть: «и сихъ ради всёхъ мпогихъ доходовъ взыскуемъ и аще ти не достанетъ что, якоже обыклъ еси отъ безумія твоего многа расхода иміти, крадеши, насплыствуещи, грабиши, ябедничествуещи, заимаваещи, и, неимфя чемъ отдати бетаении, запираеннися, клятвопреступаении и иная безчисленная злая содваеши» . Особенно много помогало самому легкому и быстрому обогащенію ябединчество и шпіонство, о когорых в здёсь упоминаеть митрополить 2. Мпого было и другихъ случаевъ, гдв низкая испорченная русская натура вмёсто честнаго труда открывала себё источники легкой наживы. Но случалось и такъ, что всё интриги, разчитанныя на наживу изъ чужаго кармана, пеудавались и вмвсто того вся бъда обрушивалась на самаго интригана. Еще болье нечальная и жалкая участь постигала лиць, не умівнихъ прибирать къ своимъ рукахъ чужое добро, но сильно развившихъ въ себь страсть къ раскошной обстановкь. Здесь дело доходило до того, что несчастные лишались разсудка, и оставляли безь средствы къ существованію свою семью: жену и детей. Объ этомъ упоминаетъ митрополитъ Даніилъ. «Доколѣ питаніе, доколѣ играніе и щапленіе, доколь дроченіе (изпъженность) и тупеяденіе, говорить онъ, и отъ сего заимованіе, и паки, и кабилы и женть и дътемъ миганіе и слезы, самому и исчезновеніе и умаизступленіе»! 3.

Дапіилъ представляеть нѣсколько положительныхъ пастырскихъ наставленій, относящихся къ судьямъ и правителямъ. «Подобаетъ, поучаетъ онъ, судіямъ праведнымъ быти и исполненнымъ страха Божія и премудрости, по и простоту же, и кротость, и смиреніе и благопреступное всѣмъ показати, праведную ярость на обидящая имѣти, себе же не отмидати и своея славы, и чести не

¹ Pyr. M. ,1. A. № 197, J. 442, 437, 436-459.

<sup>\*</sup> Костомарова. Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI—XVII в. 128-129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рук. Моск. Сипод. быв. Патріариі, библ. № 985/237, л. 332—333.

искати, но о всемъ славу и честь Христу Богу въсылати». Особенно онъ запов'єдуеть имъ «судити не мздою и посулоимствомъ, но праведно благоугодив, и настаиваетъ предъ ними на томъ, чтобы опи не были «подкрадени или слугованіем» или дароприношеніем или честію . Говоря о посулоимств'є, Даніиль разумбеть здъсь чрезитрпые поборы властей, и, осуждая ихъ, вовсе этимъ не хочеть отказать властямъ во всякомъ пользованіи со стороны народа и подчиненныхъ. Требованіе этого рода было въ то время немыслимо, когда, каждый служилый человъкъ исключительно существоваль только на счеть своего мъста, не получая ничего отъ правительства. Митрополить совътуетъ властямъ умъренность во взысканіяхь съ народа, руководствуясь здісь совістью и сознаніемъ отвітственности предъ Богомъ. «Властель по Бозі вся да творить, милость и правда всегда съ нимь да пребываеть, судій не на лица зряще, но праведный судъ да судять, узаконенными имъ доходът и оброки да довленотся» 2.

Высшій классъ древне-русскаго общества отличался высокоміріемъ и недоступностію. Даже и въ томъ случай, когда богачъ наприм. хотіль оказать вниманіе маленькому въ его мийніи человіку, то онъ выражаль его въ самыхъ грубыхъ формахъ. Самыя святыя обязанности христіанина обращались для многихъ изъ зазнавшихся безсердечныхъ богачей въ прекрасный случай показать свое я и унизить ближняго. Когда хотіли напр. подать нищему милостыню, то, прежде чімъ вручить ее бідняку, послідняго ругали, на него кричали, называли самыми позорными именами и, только втоптавъ его въ грязь, убивъ его нравственно, кидали ему кусокъ хліба или что-либо въ этомъ родії з. Митрополитъ Даніилъ разсказываетъ, что мпогіе наъ его современниковъ «съ свирійнствомъ и кричаніемъ составляли позорище на нищаго», когда по-

¹ Рукоп, Моск. Духов. Анад. № 197, л. 436, 437—438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. Москов. Силод. бывш. Патріарш. Библіот. № 985/227, д. 333—332.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Максимъ Грекъ сообщаетъ, что въкоторые изъ забиавшихся богачей его времени «пицихъ и сиротъ, мразомъ и гладомъ тающихъ и виб вратъ стоящихъ и горько изачущихъ своея скудости ради, вреже обложивше горкими зайбами (ругательствами), отгоняли кипувше кусокъ хлъба гиплаго». Сочиненія Максима Грека ч. И. 175. Въ еловъ «о двудесяти мытарствъ» послъдиимъ мытарствомъ выставляется «скупость... или пища изгнали изъ дому своего не данще милостыня или съ грыманіемъ на нам. Рук. Соф. биб. № 1444. л. 124—138.

давали ему милостыню. Поэтому поводу митрополитъ такъ увѣщеваетъ своихъ духовныхъ чадъ: «въ подаяніи нищимъ и убогимъ съ благословеніемъ тихо, и кротко, и веселымъ сердцемъ, и въ сладости словесъ... отвѣщай нищему и убогому и сокрушенному въ болѣзнѣхъ тихо, кротко, смиренно, слово сладко... подаждь убо злато и сребро, и мѣдницу и иная, елико возможно ти есть, точію тихостію, и въ веселіи сердца, а не свъръпствомъ и кричаніемъ составляй позорища на нищаго; но милость сотворимъ по возможному; даждь уломокъ хлѣба, даждь слово благо, даждь умиленіе сердца твоего, воззри на нь сладко умиленныма очима, поскорби о немъ въ умѣ своемъ, милостыня бо всѣхъ добродѣтелей больши и выщиш есть» <sup>1</sup>.

Въ характер'в древне-русского челов'вка было мало пскренности. Другъ тогда считался другомъ, когда отъ него расчитывали получить пользу. Дружба более всего ценилась по выгодамъ: часто самые искренніе, повидимому, друзья расходились, когда виділи, что ихъ дружба не сопровождается выгодами для того или другого. Оттого въ древности и распространено было убъждение, что рѣдко можно найти хорошаго друга, а если онъ паче чаянія и находился, то ему не особенно дов'вряли, основательно опасаясь, что онъ преследуетъ здесь какую-нибудь, расчитанную на личную выгоду, заднюю цібль 2. Конечно, неріздко представлялись примітры въ древне русской жизни крипкой дружбы между пикоторыми лицами, но эта дружба ихъ большею частію покоплась не на взаимной симпатіи и гармоніи характеровь, не на правственныхъ качествахъ последнихъ, а чаще всего-на впешнихъ основанияхъ, за которыми скрывался разсчеть на выгоды, и за изм'вненіемъ которыхъ видопзивнялся характеръ и самой дружбы, нервдко иногда переходя во вражду 3. Нъсколько примъровъ подобнаго рода дружбы представляеть митрополить Даніиль въ одномь изъ словь своего соборияка. «Мнозя, говорить опъ, любять другь, но ови вившияя премудрости ищуще, овиже ради именій, овиже славы ради, овиже ради пищи и піянства, овиже блуда ради любять друга друга,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукон. Моск. Духови. Акад. № 199, л. 455. Это наставление хотя и въ болье сжатомъ видъ находятся и въ Домостров: «сиц» ли пеимъения что подату (пищему) и ты риы слово утъщно». Домострой М. 1849. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Костомаровъ. Очеркъ жизни и правовъ великорусскаго парода въ XVI—XVII в. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Придоженіе № XXV.

овиже въ татбехъ и разбоехъ съглашаются и любять другъ друга»  $^{-1}$ .

Взаимное недовъріе и недоброжелагельство дурно отзывались и въ общественной, и въ частной жизни древне-русскаго общества. При всякомъ дълъ, при всякомъ новомъ предпріятіи никто не могъ разсчитывать много на поддержку со стороны другихъ, равно какъ мало полагались и на него, и на его дружеское содъйствіе. Одинъ изъ видовъ взаимныхъ правственныхъ обязательствъ—клятва и та значительно утратила свое настоящее значеніс въ обществъ: самой священной клятвъ иногда не върили. Митрополитъ Даніилъ довольно часто вооружается противъ клятвопреступленій и неумъстнаго употребленія самой клятвы, какія лопускали многіе изъ его современниковъ 2.

Мало того, что между членами русскаго общества, особенно высшаго, не существовало крипкой нравственной связи и солидарности интересовъ, между ними поддерживались постоянныя интриги. Возвышение человъка по ступенямъ служебной јерархіи, или поднятіе его матеріальнаго благосостоянія приготовляли ему въ тиши не мало враговъ и завистниковъ, которые начинали ему ділать ковы, чтобы если не поживиться на его счеть, то по крайней мірів уронить его вь глазахъ другихъ. Какъ близко принималось къ сердцу, и сколько вражды и зависти вселяло въ сердце другихъ благосостояніе того или другаго лица, это можно видіть изъ следующихъ словъ митр. Даніила, который описываеть нравственное состояніс завистника своего времени такимъ образомъ: «егда убо видитъ (онъ) кого добре богатство имуща, завидитъ, трисется, враждуеть, укоряеть» з. Зависть очень часто проявлялась на дъл интригами, происками противъ того, кому почему-либо начинало улыбаться счастье по службь, или въ экономическомъ положеніи. Но туть чаще всего противъ счастливца въ дъйствіе

¹ Рук. М. Д. А. № 197, л. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Противъ безиравствениаго употребленія клятвы писаль еще митроп. Фотій. Акты Ист. т. І, № 34, 66. Посланіе Фотія въ Псковъ.—Въ древне-русскихъ поученіяхъ встрѣчаются осужденія пеумѣстнаго употребленія клятвы. Прав. Собес. 1859, ч. І. Два поученія о празднованія воскреснаго дня и ожитія христіанскомъ 471—472. Статья о церковныхъ неисправленіяхъ въ Рук. Моск. Дук. Акад. № <sup>183</sup>/<sub>586</sub>, л. 218—219.

<sup>3</sup> Рук. Моск. Д. Аквд. № 197, л. 459. 482.

пускались доносы. Система доносовъ имъла широкое примъненіе въ древней Руси и служила однимъ изъвеликихъ золъ, разъбдавшилъ тогдашнюю общественную жизнь. Особенно это зло увеличивалось тымъ, что доносители на другаго, если оправдывался ихъ доносъ, имъли право на вознаграждение изъ состояния того лица, на которое делался доносъ. Путемъ доносовъ некоторые, искусные служители своего позорнаго ремесла, обвиняли зажиточныхъ изъ класса служилыхъ людей лицъ въ мошенничествъ, несправедливости, опущеніяхъ по службі, благодаря чему ті лишались міста и имънія, и засылались въ отдаленныя мъста государства, а сами доносчики, пользуясь своимъ правомъ, присвоивали себъ ихъ состояніе 4. Ніжоторые намени на подобныя дійствія находятся и въ сочиненіяхъ м. Даніила. «Друзіи, такъ продолжаетъ свою рвчь митрополить о завистникаль своего времени, которые были непрочь поживиться несчастиемъ своего товарища, педугомъ зависти одержими, многих внапистем и бъдам предают, якоже Каинъ, якоже Исавъ, якоже Лавановы дети, якоже Іоспфовы братья, и якоже о Корби, и Даоанъ и Авиронъ, якоже Маріамъ, якоже Сауль на Давида, якоже архіереи и фарисеи на Христа». По словамъ м. Даніила нъкоторые его современники жили «неправедно богатящеся, чужая похищающе, и насилствующе и яко звъри дивіи къ единоплеменнымъ бывающе. Докол'є неправды и лукавство? Почто снъдаемъ другъ друга, насилуяй и грабя брата своего? Съ подобными укорами Даніилъ неоднократно обращается къ своимъ современникамъ 2.

У выстаго древне-русскаго боярства существовало еще одно особое условіе, которое всегда служило постояннымъ источникомъ и поводомъ къ раздорамъ въ ихъ средѣ, это именно мѣстничество, или борьба изъ-за положенія и вліянія при дворѣ великаго князя. При дворѣ всегда происходила борьба боярскихъ партій, а въ мало-лѣтство Іоанна ІУ, въ послѣдній періодъ святительскаго служенія Даніила, она достигла даже до крайней степени своего напряженія. Даже тѣ лица, которыя пользовались безраздѣльно въ извѣстное время своимъ вліяніемъ при дворѣ, и тѣ не могли быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Костомаровъ. Очеркъ жизни и нравовъ великорусскаго народа въ XVI— XVII в. 117. 128—129.

<sup>2</sup> Рук. Моск. Дух. Ак. № 197, л. 482. 401. 63. 349.

виолив увврены въ прочности своего настоящаго положенія. Противъ нихъ всегда формировалась враждебная партія, дійствовавшая если не всегда съ успъхомъ, то всегда настойчиво, и тъмъ конечно постоянно безпокомла трхж чийг, продивж которых паправлячись ея действія. Происходила, такимъ образомъ, борьба, которую м. Даніиль сравниваеть по ея силь съ дикостью и яростью животныхъ. Нъкоторые современники Даніпла изъ бояръ, живя въ обществъ, «мятежи сотворяли» и жили «яко звъри дивіи другь друга сибдающе». Мигрополить боярскія распри относить къ числу такихъ явленій, которыя только свойствены «обычалиъ погацыхъ язычниковъ». Въ основъ всъхъ взаимныхъ боярскихъ интригъ, происковъ лежала нависть къ болве выгодному положению другаго, опасеніе, какъ-бы родъ другаго боярина не запялъ высшаго его государственнаго поста въ ущербъ знатности его собственнаго рода. Даніна в такъ именно и понимаетъ сущность д'яза и довольно распространяется о зависти. Митрополить прежде всего пъсколько опредвляеть то, въ чемъ именно выражается зависть, заимствуя нъкоторыя черты для нея изъ жизни современнаго ему общества. «Сія зависть, говорить онъ, высоту престоловъ желаеть, всёхъ славу на себя влечетъ, всъхъ честивища любитъ быти, лукавства стяжаваетъ, правды отвращается, ближияго злымъ радуется и веселится якоже о напастехъ и бъдахъ ближняго». Далъе опъ указываетъ на множество золъ, вносимыхъ въ общество завистью. «Что убо есть зависти лютьйши и губительныйши? спрашиваеть Дапіилъ. Сіе вселенную безчисленныхъ наполни злыхъ: сія отъ человъковъ смиреніе и любовь изгна, сія родъ нашъ растерзавъ, въ ненависть и убійство преврати, сія на божественныя церкви возста, сія ярость и гиввъ отъ Бога наводить, сія и преже смерти мучитъ и томитъ и по смерти въчному огню предаетъ; сія страсть паче всъхъ страстей губительнъйши» 1.

И въ другихъ случаяхъ митроп. Даніилъ касается самоуправства болръ, ихъ гордости, хищничества. Ему самому нѣкоторое времи пришлось жить и дѣйствовать въ самый разгаръ боярскихъ смутъ, происходившихъ въ малолѣтство Іоанна Грознаго, отъ которыхъ онъ самъ въ послѣдствіи и пострадалъ. Въ связи съ крайнимъ развитіемъ боярскихъ смутъ, терзавшихъ государство въ по-

¹ Рук. Моск. Д. Акад. № 197, л. 401. 405. 482-483.

слъдній періодъ служенія Даніила русской церкви, находится происхождение его окружнаго послания. Окружное послание было написано Даніиломъ въ последній месяцъ своего первосвятительства, предъ самымъ паденіемъ. Посланіе носить въ себі всі черты обстоятельствъ времени своего происхожденія, и по духу и характеру своего содержанія вполив отвівааеть названію прощальнаго пастырскаго посланія. Въ немъ ясно обозначаются побужденія, выввавини Данинла на его трудъ в послуживния для него поводомъ къ написанію посланія. Здівсь онъ прямо заявляеть, что онъ пишеть свое посланіе «хотя показати вину літь сихь и времень», отличительныя черты которых в составляли, по его собственным в словамъ, «несогласія и пререканія, разділенія же и разпрінія, расколы-же и раздоры, раздвоеніе же и разделеніе»... Современная исторія Россіи виолив подтверждаєть слова митрополита. 1538 и начало 1539 года совпали для Россій со временемъ борьбы двухъ боярскимъ партій: Бѣльскимъ и Шуйскимъ. Борьба была въ самочь разгарѣ, враги не щадили въ отношении другъ друга ничего, и не стъснялись въ выборъ средствъ: насилія, обманы, наушинчества и даже убійства, однимъ словомъ все преступное пускалось въ ходъ, если только оно могло сколько-нибудь способствовать узурпаторскимъ цълямъ того или другаго временщика. Бъльскій, сторонинкъ митрополита и человыкъ все-таки болье уважаемый и достойный, чемъ его противникъ, палъ. Грубая, не знавшая теперь сильныхъ препонъ, месть Шуйскихъ обрушилась на всъхъ, поддерживавшихъ сторону ихъ противниковъ. Одною изъ первыхъ жертвъ ея сдълался самъ м. Даніилъ, какъ лицо самое видное и вліятельное въ государствь, особенно въ государствь, оставшемся въ номинальной власти монарха-дитяти. Митрополитъ, конечно, понималъ всю щекотливость своего положенія и приготовился ко всему. Между прочимъ, какъ пастырь, ревностный къ проповъдыванію слова Божія чувствуя шаткость подъ собою почвы, и ожидая съ часу на часъ для себя неремьны къ худшему, опъ рышился въ послъдній разъ побестдовать съ своею наствою и дать ей носледние благочестивые совъты, необходимые ей для существованія въ такое смутное время, и проститься съ нею добзаніемъ мира и истинно-христіанской дюбви. Предчувствуя свое близкое наденіе, митрополить не хогьль ограничиться въ своемъ пастырскомъ обращения къ паствъ одною нравственною стороною дъла, сферою однихъ нравственныхъ наставленій. Чистота и непоколебимость православія, за которыя всю свою жизнь боролся митрополить, теперь въ такое тяжелое для

него и всей русской церкви время, тъть болье сосредоточивали на себъ его особенное и преимущественное настырское вниманіе. Политическія безурядицы, время самое благопріятное для развитія и распространенія какъ гражданской, такъ и религіозной разнузданности и свободомыслія, слѣды прозябавшей въ разныхъ новыхъ оттънкахъ ереси жидовствующихъ и наконецъ развращающее и заражающее вліяніе запада,—все это, взятое вмѣстѣ, послужило историческимъ побужденіемъ, заставившимъ митрополита отвести въ своемъ посланіи мѣсто и увѣщаніямъ о твердомъ храненіи православной вѣры.

Такимъ образомъ въ историческихъ обстоятельствахъ, обусловливавшихъ собою происхождение окружнаго послания, намѣчаются два отдѣльные предмета. Дѣйствительно, послѣдние указываются и въ самомъ оглавлении послания, которое читается въ полномъ его видѣ такъ: «о смирении, и соединении, и о согласии, и о любви, и о соблюдении православныя вѣры и закона». Тутъ же въ оглавлении прибавлено что послание, адресовано было имъ «всѣмъ купно» <sup>1</sup>. Въ самомъ послании ясно обозначаются два предмета, это учение о взаимномъ согласии и о любви, и о твердомъ хранении православия, соотвѣтственно которымъ и самое послание распадается на два отдѣла, далеко правда неравномѣрные между собою.

Заслуживаетъ вниманія самое начало посланія, гдё перечисляются тё лица, къ которымъ опо обращено. Здёсь перечисляются въ общихъ чертахъ всё слои общества, входившіе въ составъ его паствы, какъ мірскіе, такъ особенно духовные, изъ которыхъ упоминаются и еписконы («священноначальницы и сослужебницы») и священники. Свои пастырскія паставленія митрополитъ начинаетъ съ собственной пастырской исповёди. Онъ распространяется много о своемъ умственномъ и правственномъ недостоинстві, называетъ себя грубымъ и безумнымъ. Не одна впрочемъ отрицательная сторона своей нравственной діятельности затрогивается Даніиломъ въ пастырской исповіди. Онъ приводитъ на память своей цастві и то, что онъ все-таки былъ для нея пастыремъ добрымъ, исполненнымъ самой искренней любви къ ней, ревностнымъ проповіздникомъ слова Божія, постоящно назидавщимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп, Москов. Дух. Акад. № <sup>514</sup>/<sub>151</sub>, л. 413-425.

ее своимъ учительнымъ словомъ, и особенно много продовѣдывавшимъ ей о смиреніи и любви, которыми разрушаются всѣ козни врага человѣческаго діавола.

Порожденная боярскимъ самоуправленіемъ безпорядочность въ администраціи и во всемъ государственномъ организмів современной Руси была столь ясна для всёхъ и обнаруживалась въ такихъ ръзкихъ чертахъ, что митрополитъ Даніплъ очень строго смотритъ на главную причину, вызвавшую безпорядки въ государствв, именно на раздоры и разногласія, и усвояеть имъ значеніе такихъ источниковъ, которые «вся злая содъваютъ» и которые есть «всъхъ алыхъ начало и конецъ. Ожесточенная борьба партій, во время которой совершенно игнорировались ингересы государства, сильно безпокоила мигрополита Даніила, и подь непосредственнымъ вліяніемь ея онъ уже высказываеть опасенія за цёлость государства и смотритъ на раздоры, разъвдавшіе высшія правительственныя сферы, какъ на главныя причины, влекущія къ гибели самое государство. Въ подтверждение того жакъ пагубны раздоры вообще и государственные въ особенности, Даніилъ ссылается на примъръ израильскаго парода, политическая судьба котораго столь извъстна своею трагичностью. «Огкуда убо Израильтяномъ злая впидоша изначала, съ такимъ вопросомъ между прочимъ обращается архипастырь, не отъ разделенія-ли, и распренія и несогласія, отъ гордости и самочинія»? За свои грѣхи и политическія ощибки израильтяне и получили соотвітствующее наказаніе: они «всячески предани быта, и расточени, и порабощени во всьхъ языцьхъ.» Во время самаго разгара борьбы между двумя партіями, для того, чтобы вырвать поб'єду изъ рукъ противоположной стороны, весьма часто пускались въ дело всевозможнаго рода интриги, тайныя пепозволенныя средства, среди которыхъ ложь, клевета, наущничество стоятъ на первомъ планъ. Порокъ джи и вообще клеветничества, сильно развитый въ то время, являлся одною изъ самыхъ тлетворныхъ причинъ, усиливавшихъ и возбуждавшихъ взаимныя недоразумбнія и раздоры. И чемъ ближе находилось общество къ центру власти, тимъ болие оно сосредоточивало около себя элементовъ для наушничества, съ одной стороны само служа предметомъ его, а съ другой -- само развивая его съ цълію вредить своимъ конкуррентамъ по вліянію при дворъ. Въ разсматриваемое времи ябединчеству открывалось самое обширное поле д'вительности, такъ какъ для него представлялись два цен-

тра тяжести-двѣ партіи. Несомнѣнно, среди бури страстей и раздоровъ, и самому митрополиту много приходилось выносить отъ позорной клеветы. Потому-то онъ съ особеннымъ останавливается на язви своего времени лжецаль, клеветникахъ, шепотникахъ (наушникахъ). «Всякъ лживый всегда безъ дерзновенія есть, говоритт Даніиль о ябедниках своего времени, и не навидимъ есть отъ Бога и отъ человъкъ, лживый всегда гнивы, и разпря, и раздъленія воздвизает в человоцих, тайны открывает, сокровенная испытуеть, совъты добре совъщанныя разоряеть, и любовь погубляетъ и отлучается, и клятвопреступаетъ, и отъ Бога отлучается, кленется и прочая вся здая содіваеть. Тако же шепотниковъ и клеветниковъ изгоняйте, продолжаетъ пастырь, шепотникъ бо и клеветникъ вся злая имать: шептаніе, клеветаніе, ненависть, зависть». Въ заключение своей рачи о ябедникахъ Данинлъ осуждаетъ ихъ словами Св. Исаака Сирина 1. Какъ тяжелъ и невыносимъ нравственный характеръ ябедника, такъ напротивъ увлекательна личность истиннаго достойнаго христіанина. Нравственный обликъ христіанина рисуется здівсь отчасти и по противоположности съ личностью ябедника. Истинный христіанинь, по словамь Даніила, со клеветахъ брата своего не радуетея, но и скорбитъ о семъ, а на шептаніе, и на клеветаніе не грядеть, и о чужихъ тайнахъ не пытаетъ, и чужихъ согръщеній не смотряетъ, и немощей братскихъ не проноситъ, и о паденіи брата своего не радуется, не любяй шепотниковъ и клеветниковъ сей боголюбецъ и человѣколюбецъ есть... сей истинный христіанинъ есть. Въ похвалу нелюбящихъ клеветъ митрополитъ приводитъ слова св. Ефрема Сирина <sup>2</sup>.

Въ противовъсъ раздорамъ и несогласіямъ, которые разъвдали современное русское общество, архипастырь рекомендуетъ своей несчастной паствъ усвоить истинно-христіанскую любовь и смиреніе. Блага христіанской любви и смиренія неисчислимы. «Смиренія ради вся благая бываютъ намъ: смиреніе бо и кромъ тру-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 419. Зайсь Данінаю привель краткое пореченіе наю 85 слова св. Исаака, которое вполий вірпо передаеть мысль св. отца. Творен. св. Отцевъ, т. XXIII. Св. Исаака Сиріянина слова подвижническія, 490.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 419. Данівлъ приводить зд'ясь цигату из в перваго слова св. Ефрема о доброд'ятеляхъ и порокахъ. См. Твор. св. отепл. т. XII. Твор. св. Ефрема Сприпа ч. I, § 19, 25.

довъ многа согрътенія прощаеть, кромъ же смиренія, прощенія гръховъ не бываеть, ниже ино что исправляется... безъ смиренія вся неполезна и бъдна суть». Свои разсужденія о благахъ христіанской любви и смиренія Даніилъ аргументируетъ множествомъ текстовъ св. Писанія, взятыхъ изъ евангелія и посланій апостоловъ Петра, Павла, особенно много—Іоанна Богослова и др. и въ заключеніе убъждаетъ всъхъ пасомыхъ воспринять «смиреніе, братолюбіе, любовь: идъ же бо есть смиреніе, братолюбіе и любовь, говоритъ пастырь, ту вся благая бываютъ».

Это составляетъ одинъ и самый интересный и обширный отдълъ посланія Въ немъ какъ можно видіть, высказано авторомъ нъсколько горькихъ истинъ своимъ современникамъ. Весьма многіе изъ последнихъ, будучи сами свидетелями общественныхъ неурядицъ, или что еще хуже, сами будучи одними изъ виновпиковъ ихъ, въ словахъ окружнаго посланія митрополита могли видъть не безъ основанія изображеніе самихъ себя, и тъмъ еще съ большею силою могли вооружиться противъ архипастыря. Поэтому въ заключение перваго отдъла митрополигъ вносигъ оговорку, въ которой изъясняетъ истинный смыслъ и истинныя намъренія, руководившія имъ при написаніи посланія. Онъ говоритъ: «яко же и преди рекохомъ вамъ и засвидътельствовахомъ о семъ же апостольскомъ словеси (о любви къ ближнему), да не кто поречетъ на наст, не яко бо оглаголуя кого или имяновахом имя кого, но паче себе воспоминая, и себе уча и наказуя и послушающихъ и паки хотя показати вину лътъ сихъ и временъ скоропреходныхъ, и мимотекущихъ, и якоже коло вращаетъ скоро, сице преващающихся случающихся и последующим всемъ человекомъ искушеній же, и скорбей несогласія, и пререканія, разділенія же и распрвнія, яко ди кождо познавт себе зазрить и поречеть себе, еже бо и зазрити себь спасение есть... и сице бо кождо смирится и спасется».

Второй отдёлъ посланія содержить пастырскія увѣщенія о сохраненіи православной вѣры и пѣкоторыя правила и совѣты относительно обращенія съ еретиками. «Вы же возлюбленніи, обращается къ своей паствѣ митрополить, Божіи угодницы и хрпстолюбцы во благочестивѣйшемъ отечествіи вашемъ (нашемъ?) возрастше во святѣмъ и честнѣмъ православіи и въ велицѣмъ благочестіи, крѣпцѣ содержите и соблюдайте великое святое и честное православіе и преданіе и законы Божія, яже пріять великая

святая Божія соборная и апостольская Церкви отъ Господа Бога и отъ святыхъ ученикъ и апостоль, и вселенскихъ святыхъ соборовъ и пом'встныхъ, и зав'вщаній, и законовъ, и прочихъ Божественныхъ писапій повел'виная, и уставленная, предацпыя и законы вс славу Господа Бога нашего Інсуса Христа и Пречистыя Богородицы и вс'вхъ святыхъ, и иже вс'вмъ намъ куппо на спасеніе т на пользу». Въ п'вкоторыхъ спискахъ посланіе т'вмъ и заканчивается 1.

Прозябавшія въ то время въ тиши разныя фракціи ереси жидовствующихъ, равно какъ развившееся вольнодумство и религіозный критицизмъ сильно безноконли Даніила. И потому онъ высказавъ своимъ насомымъ увѣщаніе быть твердыми въ правосла вій, даетъ имъ въ своемъ посланій еще совѣты и начертываетъ для нихъ кое-какія правила относительно обращенія ихъ съ еретиками и вольнодумцами. Эти правила уже были разсматриваемы въ своемъ мѣстѣ. Въ своихъ разсужденіяхъ объ отношеніяхъ кт еретикамъ Даніилъ пользуется изреченіями св. Василія Великаго, словами котораго опъ прямо здѣсь иногда и выражается.

Въ заключеніи посланія паходится пастырское ув'віцаніе жить въ любви и мир'в со всівми, и молиться о себів и о заблуждающихся.

Помѣтка на концѣ посланія (въ связи съ указаніемъ въ оглавленіи его на го, что опо адресовано было «всѣмъ купно), «писана на Москвѣ» ведеть къ предположенію, что опо было разослано по всей Россіи, или по крайней мѣрѣ ему давалось авторомъ гакое именно назначеніе, почему мы и обозначаемъ его названіемъ окружнаго.

Въ гомилетическомъ отношеніи окружное посланіе м. Данішла принадлежить къ одному изъ самыхъ лучшихъ. При своей общирности, оно, тъмъ не менъе если не отличается вездъ сгрогою логическою послъдовательностію своего содержанія, по за го имъетъ одну болье или менъе общую идею. Достоинство посланія заключается и въ гомъ, что въ немъ иътъ общирныхъ выдержекъ изъ святоогеческой лигературы, благодаря чему посланіе получило

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукон, Моск, Публ. Музен № 1257, л. 67—78. Рукон, Моск, Дух. Акад. № 158, Акад. 522, Волок,

видъ истинно пастырскаго назидательнаго слова, а не богословскаго трактата, полнаго эрудиціи, заимствованной отъ Божественныхъ писапій. Если и попадаются въ пемъ два изреченія Ефрема и Исаака Сириныхъ, то они очень кратки и такъ помъщены авторомъ, что становятся едва замътными при чтеніи. Вся аргументація пропов'єдника сосредоточивается на словахь Інсуса Христа и апостоловъ, довольно удачно подобранныхъ, п по своей ясности и простотв столь доступныхъ каждому. Все посланіе проникнуто чувствомъ истинной пастырской любви и дышегь отеческою ивжностью. Встрвчающіяся въ посланіи обличенія выражены въ самой мягкой формф, но и сквозь нихъ прорывается чувство искренней любви пастыря къ пасомымъ. Очевидно, цъль посланія была не обличенія, которыми такъ богаты другія поученія Даніила, а послъднее благочестивое назидание върующихъ истинами христіанской правственности, последняя беседа пастыря съ своею наствою. Въ частности настырская исповедь, находящаяся въ началъ посланія, отличается тономъ, полнымъ отчаянія, который вполит естествененъ въ положении митрополита, съ часу на часъ ожидавшаго своего цаденія.

Борьба между придворными боярскими партіями принимала еще болбе острый характеръ отъ того, что въ ней, какъ впрочемъ и во всякаго другаго рода борьбъ, дъйствовали иногда силы подпольныя, тайныя, и притомъ действовали косвенными путями и потаенными средствами, на которыя нѣкоторые люди древней Руси оказывались довольно изобрѣтательными. Однимь изъ подпольныхъ средствъ уронить врага служили въ то время разнаго рода пересуды, распространение въ тиши неблаговидныхъ слуховъ на счеть его жизни, семейныхъ обстоятельствъ, служебной двятельности и особенно отношеній къ великому князю. Пересуды въ древней Руси имѣли широкое и разнообразное значение и примънение. Они являлись въ существъ дъла продуктомъ самой жизни тогдашняго русскаго общества. Полное почти отсутствіе образованія ділало умственный кругозоръ русскаго человъка по необходимости ограниченнымъ, витстъ съ тъмъ съуживалась естественно и сфера его умственной дъятельности и нравственныхъ интересовъ. Древнерусскій человъкъ волей-неволей, но принужденъ быль ограничиваться ближайшею, непосредственно соприкасавшеюся къ нему, сферою интересовъ. Его умственныя и нравственныя стремленія, не находя себ'є удовлетворенія въ бол ве или менье возвышенных и серіозных предметахъ, какіе только могло дать просвъщеніе, вращались въ области непосредственности, т.-е. того, что ближайшимъ образомъ соприкасалось съ нимъ и его жизнію. Отсюда, всякія ничтожныя сами по себъ перемъны въ жизни и благосостояніи своего ближайшаго сосъда или знакомаго, или наконецъ извъстнаго только по имени человъка приковывали къ себъ на ижкоторое время вниманіе всего окружающаго общества и дълали его предме томъ болье или менье продолжительныхъ обсужденій, пересказовъ, сообщеній, иногда сопровождавшихся произвольными, выдуманными дополненіями и поясненіями. Но само собою понятно, что болье или менье выдающіяся событія въ той или другой семь случались нечасто, и потому не могли служить предметомъ обсуждения для окружающаго ее общества на долгое время. А между темъ жизнь давила своею монотонностію и однообразіемь, и требовала хотя бы то и самаго пустаго, но по крайней мврв, сколько нибудь новаго. Однако, за отсутствіемъ чего-либо на самомъ дёлё новаго, самыя обстоятельства вынуждали обращаться къ давно извъстному старому, перерабатывать его, и подмъчать въ немъ каждую особенность. Старались подыскивать въ немъ малъйшія, игнорировавшіяся до сего времени, черты, и т. п. Такимъ образомъ люди древней Руси последовательно приходили къ потребности пересудовъ, которые потомъ обратились въ необходимую стихію древне-руской жизни. Прежде всего предметомъ разныхъ обсужденій являлись сосьди и люди ближайшаго района, ихъ семейныя обстоятельства и экономическое положение, умственныя и праственныя качества того или другаго члена семейства и проч. Конечно при этомъ по свойственному всякому человъку самолюбію жизнь сосёда или знакомаго разсматривалась скорфе всего ниже своей собственной и въ ней старались подмічать и выдвигать на видъ чаще недостатки и анормальности ел, чёмъ лостоинства и свытлыя ея черты. Это «ступень пересудовъ, можно сказать, невиннаго характера, потому что въ пей не преслъдуется никакой задней цъли, заранъе разчитанной на какую либо выгоду. При обыкновенной бездвятельности, особенно высшаго класса, при отсутсвін сознанія и потребности болже серіозныхъ интересовъ, этотъ родъ пересудовъ служилъ для большинства предметомъ развлеченія отъ томительной скуки и готовымъ матеріаломъ для разсужденія и взаимнаго обміна новостей между знакомыми и пріятелями. Знатныя женщины древней Руси, запертыя въ своихъ теремахъ, осужденныя на постояпную праздность, большую часть времени проводили съ служанками, и для того, чтобы развлечься отъ томительной скуки, вели пустые разговоры касательно городскихъ новостей и сплетенъ. Притомъ, вообще тогдашніе знатные люди, любили выслушивать разныя сплетни своихъ слугъ. Митрополитъ Даниілъ осуждаетъ эту сторону нравовъ своихъ современниковъ». Ты, говоритъ онъ обращаясь къ нѣкоторымъ изъ нихъ, клевещеши, осужаеши, облыгаеши, насмѣхаешися, укоряеши, досажаеши, и оваго города глаголеши, у другаго же жену сицеву и сицеву нарицаеши, и много же инако пѣкако напѣваеши». Вообще, въ своихъ сочиненіяхъ Даніилъ представляетъ немало данныхъ для характеристики современнаго русскаго общества въ данномъ отношеніи.

Но чаще всего пересуды получали вполнъ безиравственную окраску, являлись въ распоряжении другимъ предосудительнымъ средствомъ повредить общественному и иному положенію того или другаго человъка. Здъсь уже расположение къ пересудамъ являлось настоящимъ зломъ. «Кую хощеши милость обръсти, спрашиваетъ Даніилъ любителей злыхъ пересудовъ, иже эря нъкихъ въ теченіи житія сего настоящаго волею или неволею съгрѣшающихъ, и не хощеши исправити, но осужаещи, и клевещеши и поносини, и иныхъ на сіе понужаещи яко лукавый бъсъ». А у нъкоторыхъ изъ его современниковъ склонность къ пересудамъ развивалась до такой степени, что подъ вліяніемъ ея они доходили до крайняго самообольщенія, и только вид'вли везд'в и у всёхъ одни недостатки в слабости даже и подъ строгимъ исполнениемъ нравственныхъ обязанностей христіанина. «Есть-же ніціи, такъ говорить Даніиль о нъкоторыхъ изъ своихъ современниковъ, мнящеися и върни суще имущихъ въру и дъла благочестія поношаютъ, укоряютъ: овъ убо о Христ'в безмолвіе и удаленіе отъ челов'я плотская мудрствующихъ, овъ же тихость, кротость, смиреніе, простоту въ разумъ, овъ же другая о Христь» 1. Были факты пересудовь и итсколько съ противоположными чертами. «Иже бо и добродетельное житіе живущей, такъ сообщаетъ Данійлъ о нъкоторыхъ своихъ современникахъ, инъхъ же зряще нъкое прегръшение или недостатки имуща, иже не тако подвизающихся и предсвающихъ въ чистотъ житіа, якоже тіи, или изнеможеніа ради и частыхъ недуговъ бы-

¹ Рук. Моск. Духов. Акаъ. № 197. л. 437. 179. 484.—482.

вающихъ, или скудости ради естества, или инако ийкако немощи ради естества человвческа, суща кого, испытиють, истязують и укоряють, и осужиють, и клевенцуть. Самъ митр. Даніилъ въ отношеніи пересудовъ находился въ особомъ, неособенно благопріятномъ для него, положеніи. Время его архипастырства было временемъ, когда два извъстныя направленія древис-русской мысли совершенно выяснились и сформировались въ особые кружки, представители и сторонники которыхъ находились въ состояніи открытой борьбы, принявшей уже острый характерь. Взаимпый антагопизмы между людьми, группировавшимися около того или другаго паправленія, при святительствъ Даніила достигъ крайней степени, и по тому самому не представлялъ собою почвы для установленія между ними такихъ отношеній, которыя-бы отличались характеромъ сдержанности и умъренности. Папротивъ извъстно, что лица, заправлявшія ходомъ борьбы, уже писколько не ственялись въ нападкахъ на своихъ противниковъ. Преп. Максимъ Грекъ въ своихъ обличительныхъ посланіяхь болье чьмъ прозрачно памекаеть на слабыя стороны самаго митр. Даніила, а Вассіанъ Косой держаль себя въ этомъ отношении еще хуже и заявляль себя даже грубыми выходками противъ личности митрополита. Понятно само собою, какъ должно было все это дъйствовать на митрополита. Даніила, который по особымъ извъстнымъ уже обстоятельствамъ, не имъя возможности заставить молчать своихъ подчиненныхъ, принуждецъ быль обратиться къ защить собственной личности литературнымъ способомъ. И дъйствительно въ его словъ, спеціально направленномъ противъ пересудовъ, дълаются намеки на современныхъ ему зазирателей, и завистникоег, и наругателей, и клеветниковъ» 4. Поступки личныхъ враговъ Даніила заражающимъ образомъ дъйствовали и на все современное русское общество. Подъ вліяніемъ ихъ нападокъ на личность митрополита и вкоторые и другіе изъ современниковъ стали критически относиться не только къ непривлекательнымъ сторопамъ характера Даніила, по даже и къ лостойнымъ его намъреніямъ и поступкамъ, толкуя ихъ въ дурную сторону, когда наприм. изъ числа его современниковъ находились такіе которые за пастырскую его ревность къ проповіди обвиняли его въ фарисействи, дилали ему упреки въ несоотвитстви его собственной жизни проповідываемому имъ правственному ученію.

<sup>4</sup> Рук. Моск. Д. Акад. № 197 л. 278—280-

Объ этомъ сообщаетъ самъ мигрополитъ въ своемъ второмъ словѣ 1. Помимо личныхъ стетовъ между противными сторонами находилось много поводовъ ко взаимнымъ препирательствамъ. Главнымъ предметомъ разпогласія между противниками былъ вопросъ о формѣ и видахъ и нѣкоторыхъ правахъ (на владѣпіе вогчинами) монашества. При митр. Дапіплѣ разпогласіе во взглядѣ на монашество достигло того, что монашествующіе одного способа подвижинчества—скитства унижали другой видъ иноческаго подвижничества—общежитіе.

Митр. Дапінлъ противь господствовавшихъ въ обществъ склонпостей къ пересудамъ и противъ нападокъ на свою собственную личность паписалъ одно изъ обширныхъ своихъ словъ девятое, которому и далъ соотвътствующее названіе: «не судите, да не судими будете» 1. Тема слова очень обыкновенная. Она представляетъ изъ себя ни болье, ни менье какъ самую извъстную евангельскую метину, высказанную когдато самимъ Оспователемъ христіанства (Мо. VII, 1.)

Передя часть девятаго слова не отличается единствомъ своего содержанія. Въ началь ея проповъдникъ призываетъ своихъ слушателей къ изученію божественныхъ писаній, когорое затымъ должно, по его мивнію, выражаться въ ихъ жизни благочестіемъ и любовію къ брагьямь, и сгремленіемъ во всемъ помогать имъ и поддерживать ихъ при всякой мальйшей нуждь въ томъ.

Потомъ здёсь встрёчается песколько отдельных, краткихъ и отрывочныхъ пастырскихъ наставленій противъ неправды, сребролюбія, ярости, гордости, о необходимости частаго посёщенія храма Божія, частой исповеди, умеренности во всемъ—въ пице, платье, описходительности къ грешнымъ и заблуждающимся и др.

Въ первой части девятаго слова попадаются также и вкоторыя отдъльным мысли и выраженія, которыя отвычають темь слова и представляють изъ себя или положительное осужденіе всевозможных в пересудовъ, или же заключають въ себь въ обличительномътонъ указаніе на и вкоторые отдъльные факты и черты, въ ко-

<sup>1</sup> Рукон. Моск. Дух. Акад. № 197 л. 58-60.

² Pyr. Mocr. Ayx. Arag. № 197 a, 277, 333.

торыхъ проявлялись пересуды въ современномъ обществѣ, и о которыхъ уже было сказано въ своемъ мъстъ. Изъ положительныхъ разсужденій Даніила о предосудительности осужденій заслуживаетъ болбе или менъе вниманія одно, въ которомъ излагаетъ основаніе ВЪ локазательство несостоятельности нравственной предосудительности всякаго осужденія ближняго. Основание это авторъ видитъ въ самой нравственно несовершенной природ в челов вка. По вполн в справедливому взгляду митрополита, человъкъ, хотя бы то и облагодатствованный христіанинъ, безъ содъйствія Божія не имъетъ въ самомъ себъ силь для своего нравственнаго развитія и усовершенствованія въ добръ. Если же онъ и совершаеть добрыя дела, то всегда при содействіи Божіей благодати. Стало быть, если человъкъ и досгигаетъ высокой степени нравственного совершенства, то онъ все-таки не въ правъ гордиться этимъ, и присвоивать себь и собственнымъ силамъ то, что ему вовсе не принадлежить; а вибсть съ тымь онъ сгало быть не имжетъ основанія къ тому, чтобы, гордясь своимъ превосходствомъ, осуждать другихъ, стоящихъ на бол ве низкой степени нравственнаго развитія.

Вторая, несамостоятельная часть девятаго слова отличается своею общирностію. Въ богатствъ и количествъ святоотеческихъ данныхъ, аргументирующихъ общую мысль слова, девятое слово уступаетъ только пятому слову, и такимъ образомъ по общирности своей занимаетъ второе мъсто въ Даніиловскомъ соборникъ. Въ ряду святоотеческихъ доказательствъ, приводимыхъ митрополитомъ въ защиту своего положенія о неосужденіи ближняго, находятся толкованія св. І. Златоуста на посланіе ап. Павла къ Титу 1, Кирилла Александрійскаго на соборное посланіе Іакова 2, неизъвъстнаго на посланіе къ Галатамъ 3, толкованіе неизвъстнаго на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 327—328. Снес. св. отца нашего Іоанна Златоустаго бес'ёды на посланіе ан. Павла къ Титу, перев. при С-ШБ. Дух. Акад. С-ШБ, 1850, 67—68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 285—28. Цитата взята изъ толковаго апостола по переводу Максима Грека. Срави. Рукоп. Кирил. библ. № <sup>24</sup>/<sub>149</sub> л. 22—23. Счетъ листовъ идетъ, съ начала посланія, а не съ начала книги Дѣян, Апостольскихъ. Подлинникъ у Миня Patrol. Curs. Completp. Ser. graec. tom. LXXXIV pag. 1009—1010. Cramer, Cotenae graecorum patrum in novum testamentum tom. VIII pag. 31.

з. 284. У Крамера въ соотвътствующемъ мъстъ иътъ точно также указанія имени автора толкованія, и самое толкованіе, находящеетя у него, мало имьетъ общаго съ процитованнымъ здъсь Даніиломъ толкованіемъ. Cramer, catenae graecorum patrum in noyum testamentum (om VI pap 85—87.

37 ст. VI глав. Евангелій Луки і птолкованіе учительскаго Евангелія <sup>2</sup>. Самая обширная и большая часть аргументовъ заимствуется Даніиломъ изъ области слѣдующихъ отцовъ и учителей церкви: Ефрема Сирина <sup>3</sup> Анастасія Синайскаго і, Никиты Стифата <sup>5</sup>, Іоанна 'Лѣсвичника і, св. Доровея <sup>7</sup>, св. Варсонувія Великаго <sup>8</sup> св. Исаіи <sup>9</sup>, и Никона Черногорца і.—Третью категорію священныхъ доказательствъ составляютъ изреченія разныхъ подвижниковъ и разсказы о ихъ подвигахъ, заимствованные изъ патериковъ и прологовъ. <sup>11</sup>. Очень много помѣщено Даніиломъ въ девятомъ словѣ

<sup>1</sup> л. 281—282. Толкованіе на самомъ дѣлѣ приведено Ософилакта Болгарскаго. Благовъстникъ, ч. III, 86—88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 283—284. Цитата взята изъ слова, находящагося въ учительскомъ евангеліи о Мытарѣ и Фаресеѣ. Учительное Евангеліе 1650 г. 6.

<sup>3</sup> л. 305. Снес. твор. св. отцевъ т. XII твор. св. Ефрема ч. 1, XX, 26.

<sup>4</sup> л. 291. Подлинникъ цитаты см. Migne, Patrolog, Curs. Complet. ser. graec. tom. LXXXIX, pag. 845—848. Цитата взята изъ сочиненія св. Леанасія: Λογος περί τῆς άγίας сυνάξεως καὶ περί τοῦ μῆ κρίνειν καὶ μνηςτικακεῖν. Цитата взяга изъ 40 слова Никона черногорца; половина II, л. 301—302.

<sup>5</sup> л. 306. Данівлъ заямствоваль сію цитату не взъ второїї сотницы Никиты. Стифата, какъ онъ утверждаетъ, а изъ первоїї сотницы. Migne Patr. Curs Complet, ser. graec. tom. CXX pag. 873—876. Добротолюбіе, IV, 60.

<sup>•</sup> д. 319. 322. 324. 325. Митрополить здась привель четыре свидательства св. Іоанна Лъствичника изъ разныхъ его словъ. См. прен. отца нашего Іоанна. игумена Синайскаго, лъствица и слово къ пастырю. М. 1851. 146—150; 124—126; 74. 308—309. Подлиниикъ Мідне, Patrol. Curs. complet. ser. graec. tom LXXXVIII, рад. 845—850. 811—814. 677—728. 1013—1036. Нъкоторыя цитаты, взятыя изъ 1. Лъствичника, помъщены Дапиломъ въ связи съ толкованіями пуъ.

<sup>7 328—330.</sup> Спес. Преп. отца нашего аввы Доровея душенолезныя поученія и посланія. М. 1836. Поученіе IV, 63—65. Нодлинникъ, Мідне, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom. LXXXVIII, рад. 1665—1668. Цптага изъ соч. Доровея взяга Даппломъ изъ 10 слова Ипкона Черногорца, половина 1, 71—72.

<sup>•</sup> л. 302—303. Спес. Преп, отцевь Варсапуфія Великаго и Іоапна руководство къ духовной жизни въ отвътахъ на вопрошения учениковъ. М. 1855 532—354. Цигата взята Даніиломъ отъ 39 слова Никона Черногорца, половин-11, 290—291.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> л. 305. Преподобнаго и богоноснаго отда нашего Аввы Исаів, отшельника Египетскаго, духовноправственный стова въ рускомъ переводъ. Издат. Козельской Введенской Оптиной пустыни. М. 1860, 92.

 $<sup>^{10}</sup>$  л. 325-326. Цигата взята изъ 52 слова Никона. Спес, книга препод. Никона, половлиа  $\Pi,$  л. 426.

 $<sup>^{14}</sup>$  Такъ, напр. здъсь (Рук. № 197 л. 295-301) intexto приведенъ разсказъ

изреченій и разсказовъ изъ «старчества» і Изъ отдільныхъ обширныхъ сказаній у Даніила поміщено житіе (не въ полномъ видів) св. Іоанна Милостиваго, архіепископа Александрійскаго. Всів вообще приведенныя священныя доказательства вполнів констатирують положеніе, поставленное въ оглавленіи слова, тімъ боліве, что посліднее настолько общераспространенно, что не для автора представлялось большихъ затрудненій при собираніи авторитетныхъ данныхъ.

Третья, самостоятельная, часть девятаго слова по объему не обширна. По своему содержанію она въ нѣкоторыхъ отдѣльныхъ мысляхъ и выраженіяхъ соотвѣтствуеть общему предмету слова: въ ней встрѣчаются краткія, огрывочныя осужденія пересудовъ, и положительныя наставленія о правственной предосудительности ихъ. Во всемъ остальномъ своемъ содержаніи эта часть слова представляетъ изъ себя нѣчто самостоятельное. Въ ней прежде всего трактуется о любви къ Богу, и объ истинной христіанской любви къ ближнему, пераздѣльной съ любовію къ Богу, и составляющей только выраженіе и проявленіе ея на дѣлѣ. Затѣмъ слѣдуетъ особая тирада, въ которой порицаются гнѣвъ, лукавство и т. п., разсуждается о необходимости покаянія, обусловливающейся скоротечностію настоящей жизни, и постояннаго бодрствованія и вниманія къ самому себѣ.

Тонъ поученія спокойный. Обличенія, которыхъ очень немного, выражаются въ мягкой формѣ. Нѣкоторыя отдѣльныя увѣщанія пастыря отличаются задушевностію.

Въ самой тёсной связи съ развитіемъ въ обществё пересудовъ находится происхожденіе десятаго слова Даніиловскаго соборника. Въ девятомъ словё Дапіилъ представилъ свой положительный взглядъ на осужденіе ближняго и показалъ его нрав-

<sup>«</sup>о велицъмъ старцъ Виталіи», заимствованный изъ Скитскаго Петерика, Скитскій Натерикъ Супральскаго изданія ч. 1, 108—111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп, М. Д. А. № 197, л. 304—305. 306—319. 330. Всё пом'вченные эд'ясь разсказы изъ старчества заимствованы Даніиломъ ін texto изъ сочиненій Никона Черногорца. см. половина ІІ, слово 39, 291—292—298. Н'якоторая часть пом'вченныхъ въ девятомъ слов'я Даніила разсказовъ и изреченіи подвижниковъ находился въ изданіи «сказанія о подвожничеств'я св. отцов.» ср. рук. № 197 л. 304. 305. 310. Сказанія о подвожничеств'я св. отсуъ, 191. 192. 231. 232. 150.

ственную предосудительность, вовсе игнорируя тъ практическія послъдствія, какими оно необходимо сопровождается въ жизни лицъ, подверженныхъ этой страсти. Въ десятомъ своемъ словъ митрополить вооружается противъ той же самой слабости своихъ современниковъ, но уже идетъ къ цѣли совершенно другимъ путемъ, и именно такимъ, который восполняющимъ образомъ дъйствуетъ по отношенію къ содержанію девятаго слова. Въ девятомъ слов развивалась теоретическая сторона нравственной несостоятельности пересудовъ, въ десятомъ же словъ напротивъ выдвигаются практическія невыгоды ихъ для тъхъ людей, которые развили въ себъ слабость къ пересудамъ. Въ этомъ именно смыслъ Даніилъ даетъ своему десятому слову слѣдующее названіе: «аще нъкая злая сотворимъ братіямъ нашимъ: или укоримъ или оклеветаемъ, въ таяжде впадемъ» 1. Назначение десятаго слова и состоить въ томъ, чтобы показать, что тв лица, которые являются слишкомъ взыскательными критиками относительно недостатковъ и слабостей другихъ, такимъ своимъ вызывающимъ образомъ д'бйствій сами себя подвергають той же самой участи и сами добровольно навлекають на себя тв непріятности, которыя они причиняютъ своими поступками другимъ своимъ ближнимъ: осуждая напр. другихъ, они тъмъ самымъ, по естественному ходу вещей, подготовляють почву и для того, чтобы и самимъ сдёлаться предметомъ осужденія и пересудовъ для другихъ; клевеща на другихъ, они тъмъ самымъ, по естественной необходимости, вызываютъ и на себя клеветы и т. д. Вообще, десятое слово имбетъ смыслъ и характеръ практическій, сопровождающійся указаніемъ на извъстныя дурныя послёдствія для людей, развившихъ въ себе страсть критическаго отношенія къ другимъ людямъ.

Во всей первой части десятаго слова только одно краткое наставление болье или менье имьеть близкое соприкосновение съ темою слова. Все же остальное содержание поучения сосредоточивается на совершенно другомъ предметь. Въ немъ митрополить подробно распространяется о привязанности своихъ современниковъ къ тучнымъ объдамъ, обильнымъ иствамъ и многочисленнымъ пи-

¹ Рук. Моск. Дух. Акад. № 197 л. 333—352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Не оклеветанит ни мала, ни велика, ниже другіл восхощемъ послушати клевещущихъ».

тіямъ, и о заботливости ихъ объ увеличеніи массивности и тучности своего тѣла. Признавая излишнюю привязанность ихъ къ своей плоти противною истипному назначенію человѣка на землѣ, Данінлъ совѣтуеть своимъ пасомымъ заботиться болѣе о насыщеніи себя духовными брашпами, которыя состоятъ въ изученіи божественныхъ писаній и въ усовершенствованіи и пресиѣяніи въ духовныхъ добродѣтеляхъ христіанскихъ. Первая часть десятаго слова имѣеть историческую цѣпность, такъ какъ въ ней содержатся не безъинтересныя данныя для характеристики современнаго общества въ нѣкоторыхъ бытовыхъ особенностяхъ его жизни и взглядовъ.

Вторая, несамостоятельная, часть десятаго слова не изобилуетъ святоотеческими аргументами. Последнія, по своему содержанію, вполнё отвёчають теміє слова, указанной въ его оглавленіи. Въ подтвержденіе своего изв'єстнаго положенія Даніпль во второй части своего десятаго слова ссылается на следующіе священные и церковные авторитеты: на слова евангелиста Матоея (VII, 2) съ толкованіемъ неизв'єстнаго і, п еще на другія слова того же Евангелиста (V, 22), взятыя имъ въ связи съ двумя общиривійшими толкованіями гольова посланія къ Галатамъ (V, 13—15) также взятыя вм'єсть съ толкованіемъ і п на изреченія св. отцовъ: Аознасія Александрійскаго, Феодорита, Ефрема Сирина 4, Іоанна Лів-

¹ Рук. М. Д. А. № 197 л. 336. Толкованіе принадлежать Өеофилакту Болгарскому. Благовъстникъ ч. 1., 129.

э. д. 337—340. Оба толкованія принадлежать св. Іоанну Златоусту. Срав. Бесёды Златоуста на Ев. Матоея М. 1829 г. 107—108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> л. 336—337. Имя автора толкованія неизв'єстно. У Даніила приведенъ только отрывокъ изъ толкованія, а не полный составъ его. Cramer, Calenae gractorum patrum in novum testamentum tom. VI, 80—81.

<sup>4</sup> л. 341—342—348. Здёсь представлены двё цитаты изъ Ефрема Сирина, изъ которыхъ первая чрезвычайно кратка (см. творенія св. отецъ том. XII. Твор. св. Ефрема Сирина ч. 1. гл. 20. О злорічін. 26), а другая за то представляеть изъ себя цілое слово Ефрема подъ заглавіемъ: «обличеніе самому себі и исповідь», пом'єщенное ін texto. По древнеславянскому переводу, въ какомъ слово находится у Даніпла, оно здісь пом'єщено въ ціломъ его видів, но по современному переводу твореній св. Ефрема, ему недостаєть конца. Творен. св. отецъ т. XII. Твор. св. Ефрема Сирина ч. 1. 208—216. Вторая, содержащая въ себіз почти цілое слово св. Ефрема, цитата взята Даніпломъ изъ 42 слова Никона Черногорца, полов. II, 313—315.

ствичника <sup>4</sup> и наконецъ одно сказаніе отъ старчества объ аввѣ Аганоникѣ <sup>2</sup>.

Все содержаніе наказанія десятаго слова посвящено разсужденіямь о высшей христіанской добродьтели любви. По предмету своего содержанія, наказаніе можеть быть разсматриваемо и какъ заключение по отношению къ темъ десятаго слова. Вооружаясь противъ пересудовъ, клеветы, ябедничества и другихъ современных в недостатков в общества, которые шли въ совершенный разрѣзъ съ общими требованіями христіанской нравственности, Даніиль вы наказаніи десятаго слова могь поставить себь цілію указать одно общее начало нравственности, при условіи исполненія котораго не могуть быть допускаемы въ обществъ недостатки, подобные вышеуказаннымъ. Но лучше наказаніе десятаго слова разсматривать какъ совершенно самостоятельное поучение, что, какъ извъстно, практикуется Даніиломъ во многихъ другихъ случаяхъ. Разсуждение Даніила о любви вращается въ сферъ слъдующихъ мыслей. Прежде всего онъ говоритъ, что безъ любви немыслимо самое спасение человъка, что любовь къ ближнему неотдълима оть любви къ Богу и последняя немыслима безъ первой. Самая любовь опредбляется въ следующихъ чертахъ: она должна проявляться въ деятельности человека, а не выражаться только въ словахъ, затъмъ, она должна быть истинною т. е. покоиться на нравственныхъ, а не безиравственныхъ началахъ, и быть подобною той, какую показаль міру самъ Іисусь Христось. Только истинная, духовная, діятельная, освященная примітромъ самаго Искунителя любовь христіанина и есть самая высшая добродітель и основаніе и верхъ всёмъ другимъ добродётелямъ.

Настоящее поучение о любви заслуживаеть внимания, какъ данное для характеристики правственной личности самаго митрополита Даніила, какъ пропов'єдника по преимуществу любви.

При отсутствіи тісной связи между членами русскаго общества открывалось обширное поле для ссоръ, которыя, при

<sup>1</sup> л. 341. Снес. Прен. отца нашего Іоанна, игумена Силайскаго, лъствица. М. 1851. Слово 10 О злоръчін. 148. Подл. Migne. Pat. Cur. Compl. ser. gaec. t. LXXXVIII, 847—848.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разсказъ объ Агаеоникѣ приведенъ Данівломъ по чтенію 42 слова Никона Черногорца, полов. II, 315.

тогдашней грубости правовъ, весьма часто принимали ръзкія формы. Ссоры нер'вдко начинались изъ за самыхъ ничтожныхъ причинъ, а иногда и вовсе безъ всякаго повода по одной только взаимной грубости: «кое же ти любомудріе есть всуе прътися, съ такими словами общается м. Данівлъ въ одномъ изъ своихъ поученій къ свардивымъ своего времени, которое же твое будеть мужество и разумъ, еже ни зачто сваришися»? 1 Общая грубость нравовъ русскаго народа обнаруживалась при всякомъ удобномъ случав и во многихъ отношеніяхъ. Она болве всего заявляла себя въ увеселеніяхъ, которыя по большей части отличались буйнымъ характеромъ. Однимъ изъ народныхъ увеселеній русскаго общества XVI выка служили кулачные бои 2. Если драки и бои служили перъдко средствомъ общественнаго развлеченія, то при взаимныхъ ссорахъ драки были повсемъстнымъ явленіемъ. Русскіе того времени удовлетворенія за свое личное оскорбленіе искали и законнымъ порядкомъ у властей, но очень часто случалось и то, что они устрояли свой собственный судъ и расправу. На Руси издавна существовало такъ называемое поле или поединокъ, на которомъ ръшались взаимные споры и счеты лицъ, заинтересованныхъ въ какомъ-либо дълъ. Поединки были въ ходу и въ XVI вѣкѣ. Пастыри церкви справедливо вооружались противъ посдинковъ, относя ихъ къ явленіямъ противохристіанскимъ. Противъ поединковъ писали митрополиты: Петръ 3, Фотій 4 а также препод. Максимъ Грекъ 5.

Подобно Максиму Греку въ XVI в. противъ поединковъ съ особенною силою и настойчивостію вооружался и митр. Даніилъ, основательно считая ихъ явленіемъ совершенно нехристіанскимъ.

¹ Рукон. м. д. а. № 197, л. 457.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе митр. Іоны въ Новгородъ. Акты Ист. т. І. № 44, 87—89. Герберштейнъ. Записки о Московіи, въ переводѣ Анонимова, 80—81. Асанасьевъ. Поэтическія воззрѣнія славянъ на природу, т. 1, 270—276.

 $<sup>^3</sup>$  Намятники старин. русск. Литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко, вып.  $IV,\ 186-188.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Посланіе Фотія къ Новгородцамъ отъ 1410 года. Акты Археограф. Экспед. томъ I, № 369, 461—463.

<sup>5</sup> Сочиненія Максима Грека ч. П, 202.

Вь одномъ изъ его словъ находится прекрасное разсужденіе, направленное противъ поединковъ, въ которомъ митрополитъ не безъ искусства сопоставляетъ нравственныя наставленія, завъщанныя христіанамъ Іисусомъ Христомъ и Апостолами, съ дъйствительнымъ моральнымъ и настроеніемъ нікоторыхъ изъ своихъ современниковъ, и находитъ полную противоположность между тъмъ и другимъ. Вотъ это разсуждение митрополита Даніила. «Господь, говорить онь, заповъда рекъ: блажени есте егда поносять вамъ, (Мв. V, II), ты же христіанинъ сый съпротивная твориши, и аще тя кто ударить въ ланиту и обрати ему и другую, (Ме. V, 39), ты же не точію не обращаеши другую, но и единой не терпиши, таже и главу хощеши отръзати. Сія-ли словеса об'єщанія твоего во святымъ крещеніи, спрашиваетъ далбе митрополитъ, сія-ли есть заповъди св. Евангелія, яже пріяль еси творити и хранити? Сія-ли теб'є рече Владыка Христось: возлюбиши Господа Бога твоего всвиъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всею криностію твоею и искренняго своего яко самъ себе? Се ли есть законъ и уставъ христіаномъ? Помяни велика Апостола Павла како тебъ реклъ есть о законъ Христовъ: другъ другу рече тяготы носите (Галат. VI, 2). и тако исполните законъ Христовъ. Симъ Владыка Христосъ ублажаетъ тя поношенія терпяща, ты же таково блаженство ни во что же полагаеши, и такову благодать презираеши, и мало нъчто укорившаго тя или досадившаго въ велику напасть хощеши воврещи и смерти предати. Богь же не отмщати себе христіаномъ наказуетъ, ускими же враты и теснымъ путемъ шествовати повелеваетъ, всяже находящая доблествен' терптти заповъдаетъ, попеже и самъ оклеветаимъ не оклеветаше, и укоряимъ не укоряеще, и стражда непрещаще, и біемъ противу не біяше, по и одежи отъятіе молча терпяше, такоже и всемъ христіаномъ запов'єда непротивитися злу, но въ терпънія, рече, вашемъ стяжите душа ваша (Лук. XXI, 19), и апостолъ: не себе отмидающе возлюблении. (Рим. XII, 19). Ты же не точію симъ не повинуещися, но ни слышати сихъ не хощеши, но себе отминая сварищися, поля створяещи, убъваещи, и како христіанинъ нарицаеннися супротивная творя объщанію твоему, еже въ св. крещеніи?» 1.

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197, л. 405-406.

Въ складъ древнерусской жизни находилось весьма много условій къ тому, чтобы между членами общества поддерживались педружелюбныя отношенія. Между высшимъ и низшимъ классомъ общества не существовало крыпкихъ правственныхъ связей. Взаимныя отношенія высшаго класса къ низшему утверждались на началъ эгоизма, и русскіе аристократы стараго времени жили по большей части на счетъ простаго низшаго класса, систематически подавляя его и выжимая изъ него все, что только представлялось возможнымъ выжать. Самыя святыя обязанности (напр. подаяніе милостыни) для знатныхъ и богатыхъ людей того времени служили иногда средствомъ для униженія своего несчастнаго ближняго, низшаго его по общественному положенію. Простой, черный народъ, всегда б'ёдствовавшій и угнетаемый, выработалъ у себя взглядъ на высшій привилегированный классъ общества, какъ на своихъ жестокихъ владыкъ и поработителей, самоправныхъ, неограниченныхъ деспотовъ, отъ которыхъ его отдъляла цілая бездна. Въ высшихъ слояхъ русскаго общества сравнительно въ слабой степени развиты были отношенія, основанныя на чувствахъ взаимной дружбы и уваженія. Недовіріе и педоброжелательство служили болбе распространенною формою проявленія взаимныхъ отношеній. Слабое развитіе общности интересовъ и нравственной солидарности открывали общирное поле для интригъ, благодаря которымъ многіе принуждались обстоятельствами и съ другой стороны вынуждали и другихъ къ замкнутости и обособленности собственной жизни. Борьба высшаго боярства изъ-за положенія при двор'в и вообще въ области служебной іерархіи разбила членовъ его на множество отдъльныхъ лагерей, между которыми поддерживалась постоянная вражда. Развитіе страсти къ нересудамъ, гдъ разсматривалось и затрогивалось все, что только можно было затронуть: семейное и общественное положение, умственные и нравственные и паконецъ вибшніе физическіе педостатки и достоинства человъка и проч., являлось послъднимъ и однимъ изъ страшныхъ золъ, разъбдавшихъ современное русское общество.

Притомъ эпоха, въ которую святительствовалъ и дъйствовалъ митр. Даніилъ, по отпошенію ко враждъ находилась въ исключительномъ положеніи. Самое время, когда онъ дъйствовалъ, представляло свои особыя условія, способствовавшія развитію раздвоенности и разрозненности въ обществъ. Эго, во первыхъ, борьба двухъ партій, исходившихъ изъ двухъ противоноложныхъ направ-

лемій современной русской мысли, принявшая при м. Даніиль острый и напряженный характеръ, и изъ области литературной полемики перешедшая въ сферу личныхъ счетовъ и препирательствъ, борьба, въ которой тыть не менье Даніилъ игралъ сачую выдающуюся роль. Это было въ первый періодъ его архипастырства. Во второй половины и въ концы своего служенія церкви, когда Даніилъ съумыль избавить себя отъ личныхъ враговъ, исходившихъ изъ лагеря заволжской братіи, вчысто того выстунили новыя историческія обстоятельства, создавшія новыя условія для борьбы, въ которой волей-неволей пришлось принять участіе и самому м. Даніилу. Это—именно время малолыства Іоанна IV, когда государственная власть перешла въ руки нысколькихъ бояръ, постоянно враждовавшихъ между собою изъ-за первенства и производившихъ страшныя смуты въ государствы.

Разъединенность и разнозненность въ обществъ и борьба партій, взаимпая враждебная настроенность въ современномъ обществъ послужили для м. Даніила историческими условіями, по поводу которыхъ и написано было имъ слово, много трактующее о враждъ и противъ вражды. Такого именно характера второе слово Даніиловскаго соборника, что съ очевидностію явствуетъ и изъ самаго его оглавленія, которое читается такъ: «яко нелъпо есть враждовати другъ на друга, но и инъхъ враждующихся смиревати, и яко невсюду есть миръ добро» 1 и пр.

Первая, самостоятельная, часть втораго слова по объему хотя и не велика, но зато весьма замъчательна по своеобразному взгляду, проводимому въ ней митр. Даніиломъ.

Въ самомъ началѣ слова митрополитъ высказываетъ ту общую мысль, что каждый предметъ, каждый поступокъ, какъ-бы они незначительны ни были, непремѣнно должны быть разсматриваемы и оцѣниваемы съ точки зрѣнія религіозно-нравственной. Здѣсь долженъ быть всегда произносимъ нравственный приговоръ соотеѣтственнио тому, согласно или несогласно то или другое правственное дѣяніе съ волею Божією. Затѣмъ представляется примѣръ. Вотъ слова этого примѣръ: «аще другъ друга волнующа и рагующа видѣвъ, говоритъ Дяніилъ, не по Божественнѣй воли,

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 41—64.

и сихъ смирити, въ соединение устроини, и паки другихъ видъвъ любяще друг друга къ отвращенію законь Божішкь и ненависть между сими устроиши, разоряя гръховное ихъ спединение, явно есть яко въ обоихъ сихъ вещехъ волю Божію содпьисии». Высказанный здесь взглядь представляеть изъ себя одно изъ редкихъ данныхъ, важныхъ не только для характеристики взглядовъ непосредственно самаго Даніила, но и всего вообще направленія, къ которому онъ принадлежаль. Первая половина высказаннаго сужденія не представляетъ ничего особеннаго, и вполнъ върна правственнымъ принципамъ православія. Но за го вторая половина его не выдерживаетъ критики и является совершенно новымъ взглядомъ для системы православно-нравственнаго ученія. Мысль второй половины примвра ясна сама собою. Она состоить въ следующемъ: устроить вражду между безнравственными людьми значить поступить вполив сообразно своему нравственному долгу. Но вражда сама по себъ есть несомнънно дъйствіе безнравственное, и однако же она въ то же самое время является, по взгляду Даніила, поступкомъ вполив правственнымъ, добрымъ потому только, что имъ разъединяются общества безиравственныхъ людей. Очевидно, Даніиль склоняется къ такимъ правственнымъ воззрібніямъ, которыя немного послъ на западъ сдълались одними изъ руководительныхъ началъ дъятельности ордена језунтовъ, внесшихъ въ кодексъ своихъ нравственныхъ постановленій положеніе: «ціль оправдываетъ средства». Митрополитъ Даніилъ хотя такимъ образомъ и не формулироваль своего взгляда на некоторыя правственныя действія человіка, по его слова въ частностяхъ воспроизводятъ то, что впоследствій провозгласили какъ правственный принципъ іезуиты.

Содержаніе первой части им'веть один'ь предметь—это ученіе о непоколебимомъ стояніи за истину, за запов'вди Божіи и церковные уставы, стояніи, безусловно необходимомь для каждаго христіанина при вс'вхъ условіяхъ и обстоятельствахъ его жизни, не исключая даже и того случая, когда за его твердость по истин'в «порощцуть и соблазнятся н'вціи», или когда требуется пожергвовать самою своею жизнію. Борцы и страдальцы за истину утышаются авторомъ т'вмъ, что, какъ сказано въ оглавленіи втораго слова «невозможно благихъ д'яль прилежащему отъ вс'яхъ слышати добро, такоже и о истин'в стоящему не многи им'вти

враги, но аще о сихъ соблажняются нъціи, не устрашатися подобаеть, но тверду быти и непоколеблему».

Содержаніе первой части втораго слова, какъ видно было, мало касается темы слова, указанной въ его оглавленія. За то во второй несамостоятельной части сгруппированы по большей части такого рода святоотеческіе аргументы, которые по своему содержанію болье или менье отвычають темь слова. По своему содержанію святоотеческія свидьтельства распадаются на ньсколько отдъльныхъ группъ, сообразно выставленнымъ въ оглавленіи слова положеніямъ. Текстомъ изъ Евангелія Матеея (V, 9) и толкованіемъ на него св. Іоанна Златоустаго восхваляется миръ и согласіе и напротивъ порицается всякаго рода вражда<sup>2</sup>. То правильное положение автора, что «невсюду есть миръ добро» вполнъ основательно констатируется словами толкованія на евангеліе Луки 3 и словами одной беседы Іоанна Златоуста на Евангеліе Іоанна 4. Подтвержденіе своей мысли о томъ, что должно всегда твердо стоять за истину и териъть за нее всевозможныя страданія, нападки поруганія, Даніилъ находить въ приводимыхъ свидетельстваль Василія Великаго изъ его толкованій на книгу пророка Исаін і п Златоуста изъ толкованій на ев. Матося 6, Ософилакта Болгарскаго 7. Къ этой же группъ относятся краткія изреченія св.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это разсужденіе Данінла имфетъ сходство съ оглавленіемъ третьяго слова Никопа Черногорца, половина 1, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. Моск. Дух. Ак. № 197 л. 43. Цптата подлинная. См. Беседы Златоуста на еванг. Матеея М. 1829 г. бес. 15, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Л. 43—44. Толкованіе принадлежить Өеофилакту Болгарскому. См. Благов'єстникъ ч. Ш, 209—210.

<sup>4</sup> Л. 44—45. Цитата взята (по переводу Максима Грека Рук. Кирилл. библ.  $N^{-21}/_{146}$  л. 46—47) изъ 57 бесъды Златоуста на ев. отъ Іоапна и по мыслямъ не отступаетъ отъ современнаго перевода. Бесъды Златоуста на ев. Іоапна, пер. при С-ПБургской Дух. Акад. 1855 г. ч.  $\Pi$ , 283—286.

Л. 50—51. Подд. Migne, Patr. Curs. Complet. ser. graec. t. XXX. S. Basilii
 Caes. tom. H. 159—162. Творенія св. Василія В. ч. П, 75—77. Цитала взята изъ
 3-го слова Никона Черногорца. Подов. 1, 22—23.

<sup>6</sup> Л. 48—49. Снес. Бесъды Заатоуста на ев. Матеея М. 1829 г. 92—93.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Л. 47—48. Благовъстникъ ч. 1. 95—96.

Ефрема Сирина ', св. Нила <sup>2</sup>, два вопроса Исихія ' и одинъ Исидора <sup>3</sup> и накопецъ довольно общирная выдержка каноническаго характера «отъ собора соединенія» <sup>5</sup>.

Какъ ни старался Даніилъ подыскать основаній для своего оригинальнаго взгляда во святоотеческой литературів, ему почти не удалось достигнуть своей ціли. Во всіхъ почти приводимыхъ имъ свидівтельствахъ, о которыхъ упомянуто было выше, только констатирует вя положеніе, что не всякій миръ есть добрый миръ, и въ нихъ нисколько не говорится о какихъ-либо поступательныхъ ненравственныхъ дійствіяхъ противъ людей, живущихъ между собою въ мирів, основанія котораго не могутъ быть одобрены съ моральной точки зрівнія. Только одно свидітельство, именно Іоанна Ліствичника, ссылающагося на свой опыть, что онъ видівль «и враждотворцы блаженны» избеколько оправды

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Краткая выдержка изъ твореній св. Ефрема Сирина взята буквально изъ 3-го слова Никона Черногорца. Полов. 1, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Цитата изъ соч. Нила буквально заимствована изъ 3-го слова Никона Черногорца, I пол., 23.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Л. 51—52. Неизвъстно, какой здъсь Исихій имъется въ виду, но несомитьно не Исихій, пресвитерь іерусалимскій, у котораго хотя есть сочиненіе подъпаваніемъ Quaestiones et solutiones variae, но въ немъ не находится вопросовъ, помъщенныхъ у себя Даніиломъ. Мідпе. Patr. Curs. Complet. ser. graec. tom. XCIII, 1391—1450.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> М. 52—53. Въ сочиненіяхъ Исидора Пелусіота (Migne, Patrol. Curs. Complet. ser. graec. tom. LXXXVIII) не им'ьется подходящихъ статой, гдъ бы находились вопросы и отв'ъты, подобные процитованнымъ Дапіиломъ. Приведенный зд'ъсь вопросъ Исидора взятъ изъ 3-го слова Никопа Черногорца. І полов., 23. Непосредственно за вопросомъ Исидора у Данина (рук. М. Д. А. № 197 д. 53) пом'ъщенъ вопросъ св. Аеанасія Александрійскаго о томь, можно ди властямъ принимать подарки, который вовсе не им'ъстъ чикакого отношенія къ тем'ъ слова. Подлинимкъ его у Миня. Patrol. Curs. Complet. ser. graectom. XXVIII, S. Athanasii Alexandrini tom. IV. Ad Antiochum ducem Quaestio CXVII, pag. 671—672.

<sup>5</sup> Л. 46—47. Цитата взята изъ Кормчей, гдв глава, гдв которой авторомъ сдблано заимствование носить следующее название: «Изложение, рекше восноминание бывшаго церковнаго соединения, при Константинъ и Романъ, овому убо царствующу, овому же тогда цареву отцу саномъ почтену сущу». См. Старопечатную кормчую 1853 года, изданную при патріархъ Инконъ, л. 569—570.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Л. 47. Есть и въ современномъ издаціи русскомъ твореній І. Л'єствичника. См. прен. отца паціего Іоапна, игумена Сппайскаго, л'єствица М. 1851 года, 302.

ваетъ Даніила. Во всякомъ случав авторитетъ Іоанна Лвствичника не настолько важенъ, чтобъ его ученію можно было придавать символическое значеніе. Совершенно иначе смотрвлъ на двло самъ авторъ. У него не было строгаго различія между свидвтельствами, принадлежащими разнымъ лицамъ, занимавшимъ неодинаковое положеніе въ церкви и пользовавшимся въ пей неодинаковымъ авторитетомъ; онъ смотрвлъ на пихъ чисто юридически, какъ на документы, не пускаясь въ разсужденіе о степени важности и авторитетности лицъ, которымъ они принадлежали.

Третья часть втораго слова не имбетъ по своему содержанію ничего общаго съ темою слова. Въ самомъ началъ наказанія митрополить указываеть предметь своего разсужденія, сказавъ: «принесемь же вмаль ньчто глаголь и о пастырыхь», и дыйствительно всю свою рачь ведеть по одному этому предмету, касающемуся пастырства. Содержаніе наказанія втораго слова имбетъ громадную важность по заключающимся въ немъ даннымъ для характеристики современныхъ взглядовъ и положенія русскаго пастырства и отношенія кь нему русскаго общества. Содержаніе наказанія касается следующихъ сторонъ пастырского служенія. Въ началів митрополить высказываеть свой теоретическій положительный ваглядъ на пастырей, и много распространяется о ихъ нравственномъ долі в постоящно учить и паставлять своихъ пасомыхъ. Затым естественным является переходы кы дыйствительному положенію, въ какомъ находилось пастырство въ его время. Положеніе, современное Данівлу, пастырства находилось въ невыгодныхъ условіяхъ, всл'єдствіе уклоненія самихъ пастырей отъ исполненія своего прямаго долга когда они болъе вниманія сосредоточивали на матеріальных выгодахь, какія давало имь ихъ служеніе, чемь на своихъ духовнонравственныхъ обязанностяхъ, когда на высшіе церковные посты попадали люди недостойные и благодаря тому только, что они умъли заискивать и склонять подарками въ свою пользу высшихъ властей. Съ другой стороны само общество не было пріучено цівнить заслуги и дівятельность своихъ пастырей. Ревностные пастыри, ръшавшіеся браться за обличеніе недостатковъ своихъ пасомыхъ, не только не внушали къ себъ уваженія, но напротивъ чрезъ то паживали себъ много враговъ и непріятностей въ жизни. На ихъ обличенія смотрели, какъ на личныя оскорбленія, и соотв'єтственно этому и относились къ нимъ.

Языкъ наказанія вообще простой, общедоступный и ясный,

только приведенные въ немъ три обширные отрывка изъ словъ св. Василія Великаго и Іоанна Златоустаго н'всколько портятъ общее впечатлівніе, такъ какъ они пом'вщены въ такомъ перевод'в, который отличается темнотою смысла.

Проводимый во второмъ слов Даніиломъ оригинальный ваглядъ на нравственную законность и обязательность въ извъстныхъ случаяхъ произведенія вражды, по самой сущности діянія безнравственнаго, является въ самомъ исходномъ своемъ пунктъ несамостоятельнымъ. Но тъмъ не менье митр. Даніиль развиваеть его у себя и до такой степени расширяетъ его значение въ сферв нравственной дъятельности человъка, что здъсь его можно извъстной степени признать самостоятельнымъ. Іоспоъ Волоцкій точно также допускалъ хитрость, обманъ, или какъ опъ называль «богонаученное коварство», какъ средство позволительное и законное въ отношени къ еретикамъ, и только къ еретикамъ. Данінлъ идетъ далже и считаетъ равно законнымъ средствомъ по отношенію къ ерстикамъ произведеніе между ними вражды, но съ тыть существеннымъ различісмъ, что такое правственно-предосудительное явленіе, какъ поселеніе между другими вражды, опъ признаетъ закопнымъ и достойнымъ подражанія не столько въ отношеніи однихъ только еретиковъ, но прежде всего вообще всёхъ безиравственныхъ людей, и такимъ образомъ обобщаетъ законность его примъненія и возводить въ кодексъ общеобязательныхъ нравственныхъ требованій ділтельности человіка.

Мы разсмотр вли семейное и общественое положение русскаго общества, современнаго Даніилу. Въ древнерусской семь господствовалъ широкій произволъ домовладыки, предъ его законными или незаконными требованіями и капризами преклонялось все въ семейств в, начиная съ жены и кончая посл днимъ привратникомъ. Общественная нравственность представляла въ себ господство многихъ грубыхъ пороковъ. Отношенія высшаго класса къ низшему оставляли желать многаго. Простой народъ находился въ положеніи рабства и нравственнаго, и матеріальнаго по отношенію къ своему высшему классу. Наконецъ, въ самомъ высшемъ класс бощества не было особеннаго единодушія, ни сколько-нибудь кр вінкой связи, а вм сто того существовали постоянныя интриги. И въ другихъ слояхъ тогдашняго русскаго общества было весьма мало сплоченности. Однимъ словомъ, во вс к слояхъ и явленіяхъ тогдашней семейной и общественной жизни отводилось очень ши-

рокое м'всто эгоизму. Мы также вид'вли, что м. Даніилъ не относился безучастно къ общественнымъ педостаткамъ своего времени. У него мы паходимъ указаніе и разъясненія почти на вс'в явленія тогдашней общественной жизни, когорыя составляли уклоненіе отъ идеала истиннаго христіанина.

Кром'в своихъ пастырскихъ паставленій по тому или другому частному вопросу общественной жизни своего народа и своего времени, м. Даніилъ въ противовъсъ общему злу, разъйдавшему тогдащнее русское общество во всъхъ его сферахъ и слояхъ, именно эгоизму, предлагаеть въ своихъ поученіяхъ истинно-христіанское начало любви. Ни одно поучение и послание его не обходится безъ того, чтобы въ немъ проповъдникъ не сказалъ, не напомянулъ своимъ слушателямъ о христіанской любви. «Да любимъ другъ друга, поживемъ любовію, помогаимъ братіямъ, и возлюбимъ ихъ яко себе, смышляимъ другъ другу благая, понесемъ дружная тяготы, будемъ милостиви, тихи, кротки, незлобиви, долготерпъливи, будемъ другъ другу милосерди, исполнени любве, будемъ блази другъ другу, будемъ человъколюбци и т. п. наставленія постоянно встръчаются въ словалъ Даніила. Его проповъдь о любви чрезвычайно обширна и подробна, если соединить въ одно цёлое все то, что говорится о ней въ разныхъ мъстахъ. Митрополитъ справедливо полагаетъ въ основъ всей правственной дъягельности человъка любовь. У Даніила христіанская любовь справедливо представляется «большею изъ всехъ заповедей» и какъ «основание и верхъ всемъ добродътелямъ», «всъхъ благихъ корень» и проч. Говоря о любви, Даніилъ старается опредълить ея характеръ и отношеніе къ другимъ добродътелямъ. Онъ требуетъ, чтобы любовь была духовная, нравственная и д'вятельная «д'вломъ и истиною». Безъ любви немыслимо и достижение самаго спасения человька: «прощение гръхомъ нашымъ, говоритъ Даніилъ словами Максима Исповедника, хотя и не указывая его имени, въ прощеніи братій нашихъ обрѣтается». Ученіе о любви служить темою многихь посланій Даніила (напр. окружнаго посланія). Конечно, мы не найдемъ въ сочиненіяхъ митрополита Даніила строгаго, сисмематическаго изложенія ученія о христіанской доброд втели-любви, основаннаго на психологическомъ знаніи законовъ человіческой души вообще, потому что такое учение было немыслимо для самаго даровитаго древнерусскаго писателя, какъ совершенно чуждаго науки въ строгомъ ея смысль.

## ГЛАВА IV.

Въ ряду разсужденій митрополита Даніила находится не мало такихъ, которыя касаются правственнаго состоянія современнаго ему монашества.

Монашество появилось на Руси очень рано и развилось до весьма широкихъ размъровъ. Но, съ другой стороны, въ условіяхъ развитія и распространенія монашества скрывались нікоторье задатки и его упадка. Подъ вліяніемъ господства нравственоаскетическихъ возаръній древніе русскіе монастыри наполнялись массами. Среди массы выдвигались личности съ твердымъ характеромъ и сложившимися убъжденіями, заранье готовыя нести всь тяжести подвижнической жизпи. Но та же масса насчитывала въ своихъ рядахъ не мало такихъ лицъ, которыя принимали монатество безъ достаточной нравственной подготовки, по одному увлеченію. Естественно, ихъ ужасало бремя иночества, которое до сихъ поръ извъстно было имъ болье по названію, и нъкоторые изъ нихъ падали духомъ и служили расглъвающимъ элементомъ въ средъ монашества. Насильственныя постриженія, начавшіяся очень рано, еще съ XI въка, вносили въ монашество новый кругъ людей съ невыдержаннымъ нравственнымъ характеромъ, которые, конечно, не могли содбиствовать развитію правственности въ окружающей ихъ средв.

Были певыгодныя условія для монашества и чисто внішняго характера. Благочестивое религіозное чувство русскаго народа наградило монастыри общирными поземельными владініями и вообще матеріальными богатствоми, обладаніе которыми и втягивало ихи ви сусту мірской жизни и ставило ихи такими образоми ви противорічіє своему идеалу, состоявшему ви полной отрішенности оти міра. Си другой стороны богатство и матеріальное довольство монастырей являлись предметоми соблазна для мірскихи людей, особенно терпівшихи невзгоды жизни, которые иногда и поступали ви монастыри, но не столько для по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аристовъ, Древи. и Пов. Россія, 1878. № 5. Невольное и неохотное постриженіе въ монашество у нашихъ предковь до начала XVII в. 63—76. Голубинскій. Исторія русск. церкви т. І, вторая половина тома, М. 1881, 554.

лученія спасенія, сколько для того, чтобы пожить въ поков и довольствь <sup>1</sup>.

Благодаря условіямъ, въ которыхъ находилось русское монашество XV—XVI в.в., нравственная жизнь многихъ его членовъ не особенно отличалась внутреннимъ, духовнымъ преуспъяніемъ. И дъйствительно, въ средъ тогдашияго монашества развились такіе педостатки и пороки, которые вызвали собою въ современномъ обществъ важный вопросъ о коренныхъ средствахъ поднятія и исправленія монашеской жизни. Въ вопросъ о средствахъ общество раздълилось между двумя современными дъятелячи, вышедшими изъ монащеской среды, изъ которыхъ одинъ спасеніе монашества полагалъ въ отобраніи отъ монастырей земельныхъ владъній, тогда какъ другой—только въ реорганизаціп внутренней жизни и порядковъ монастырской жизни. Въ XV и XVI в.в., дъйствительно, монастырская жизнь является съ признаками значительной деморализаціи.

Монастырскія богатства пе быти, конечно, въ рукахъ монашествующихъ мертвымъ капиталомъ. Имъ давался надлежащій ходъ и назначеніе. Монастырскія богатства, дѣлавшія монашескую жизнь выгодной и удобной, сами собой возбуждали въ монахахъ страсть кѣ роскоши, которая проявлялась у нихъ въ различныхъ формахъ, сообразно тому положенію, какое занимать монахъ въ администраціи того или другаго монастыря. Ботѣе общераспространенною слабостію у современныхъ монаховъ быта страсть къ богатому, щегольскому платью в. Особенно любовію къ роскоши отличалось вышее, аристократич ское моналисство (игумены, архимандриты, епископы), въ непосредственномъ распоряженіи котораго находились богатства управляемаго ими монастыря. Высшія монастырскія и церковныя власти окружали себя

¹ Одни, наприм., уходили въ монастыри «нишегы ради», будучи не въ состоянии кормить жену и дѣтей (Слово св. отецъ къ христіаномъ, кто оставляетъ жену и дѣти и отходить въ монастырь Рукои. Импер. Публ. Бпбл. І. 1.. № 225, изъ собр. Гр. Толстою, отд. 1. № 108, л. 26; рукои. тойже библ. Q. 1. № 308, л. 46, срави. Прав. Соб. 1858 г. ч. ПІ, 512—513; см. приложенія. № XXV и XXVI. Другіе «покоя ради тѣлеснасо» (Стоглавъ, изд. Къжанчикова. Трегьнхъ увлекали въ монастырь общественныя бъдствія. Послань къ дьяку в. кн. Еасилія Іоанновича въ рук. Соф. биб. № 1444 л. 443—447. Срав пославіе старца Филовея. Доп. къ Акт. Ист. т. І, № 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Соч. Максима Грека, ч. II, 38.

пышностію царскаго вельможи <sup>4</sup>. Представители высшей церков ной іерархіи—епископы, выходившів изъ монастырей, отличались еще болье широкими замашками къ роскоши: одъвались въ соболя, возводили для себя богатые дома, вывзжали на дорогихъ колесницахъ, сопровождаемые кортежемъ «батогоносныхъ слугъ» щеголяли драгоцьностію церковной утвари и подоб. <sup>2</sup>.

Богатства, которыя припадлежали монастырямъ, предрасполагали монашествующихъ и къ другимъ порокамъ. Постоянное довольство, отсуствіе нуждъ развращающимъ образомъ дѣйствовали на монаховъ, которые часто для того, чтобы развѣять скуку обращались къ вину. Однимъ изъ развитыхъ въ XV—XVI в.в. въ средѣ монашества пороковъ было пьянство Э. У болѣе вліятельныхъ монаховъ—игуменовъ монастырей—поклоненіе вину принимало болѣе широкіе размѣры и выражалось въ то же время въ болѣе благопристойной формѣ—въ формѣ богатыхъ, званныхъ пиршествъ и обѣдовъ 5.

Изъ двухъ посланій митрополита Даніила, адресованныхъ имъ къ едному изъ современныхъ и подчиненныхъ ему епископовъ, можно видъть, что этогъ, неизвъстный по имени, епископъ не быль чуждъ порока своего времени—пьянства 5. Впрочемъ,

<sup>4.</sup> Начатьники монастырей держали при себъ «въ монастыревелъ множество мпрекихъ слугъ цвъгоносныхъ и младыхъ юношъ и мпожество великихъ конь,» на которыхъ они вы взжати со множествояъ «цвъгоносныхъ слугъ» Слово къ върнымъ, рукои Иовгор. Соф. библ. № 1296, д. 198—199. приложения № XXI.

<sup>2.</sup> Сочиненія Максима Грека, ч. 11. 38. Три неподанныя досель посланія князя Курбскаго, Правосл. Собесбаникъ 1863 г., ч. 11, 558—569. Разсужденіе Вассіана о неприличій монастырямъ владіть воглинами, 9. Чтенія въ Обществів Меторій в Древностей россійскихъ, 1859 года, III, отділ. 3. Полемическія сочиненія Вассіана, Патрикъева. Православный Собесбаникъ 1863 года, часть III, II3.

<sup>3</sup> Посланіе Митрон. Іоны въ Боголюбовь монастырь, Акты истор. т. І, № 265, 497, отъ 1455 года. Максимъ Грекъ говорить, что иноки его времени жили «въ сладкихъ штілхъ и піанствахъ», сочиненія Максима Грека ч. ІІ, 22. Разсужденіе Вассіана о неприличін монастырямъ втадьть вогчинами. Чтен. въ Общ. Исторін и Древи. рос. 1859 г. ч. ІІІ, отд. 3, 11. Стоглавъ изд. Кожанч. 166, 174—177. Посланіе Іоанна Грознаго въ Кираловъ мон., Акты Истор. т. 1, № 204. Приложеніе № ХХІІІ.

Сочик. Максима Грека. И, 39. Посланіе І. Грознаго, А. и г. 1, № 204,
 З77. Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 44—45.

<sup>5</sup> Рукон, Соф библ. № 1281. г. 226-230.

Даніилъ замѣтно щадитъ слабость своего собрата и говоритъ о ней болье въ формѣ намековъ. Но за то въ другомъ случав, когда онъ говоритъ не по отношенію къ отдѣльной личности, а имѣетъ въ виду общіе недостатки всего высшаго духовнаго сословія, то отъ не стѣснятся особенно въ выраженіяхъ и высказываетъ горькія истины прямо въ неприкровенномъ видѣ. «Худій же и лѣнивій пастыріе, увы мнѣ, якоже азъ, такъ отзывается онъ о пастыряхъ своего времени, себе упасоша и расшириша чрева своя брашны и піанствы, заблудьшихъ не возведоша, погибшихъ не взыскаша, прельщейныхъ не обратиша, сокрушенныхъ не врачеваща, ..... и вся дѣла пастырская презрѣша, но точію на славу и честь, и на упокоеніе еже ясти и пити сладосная, и драгая, и честиѣйшая, и на тщеславіе, и презорство и на воспріятіе мяды уклонищася» 1.

Съ пьянствомъ связанъ былъ и другой порокъ, встръчавшійся въ монашеской средѣ XVI въка, въ предупрежденіе котораго Стоглавымъ Соборомъ запрещено было держать въ монастыряхъ голоусыхъ <sup>2</sup>. Это запрещеніе еще раньше было высказано Іосифомъ Волоцкимъ въ его монастырскомъ уставѣ.

Самою же сильно развитою въ монашествѣ слабостью было честолюбіе. Послѣднее проявлялось въ разнообразныхъ формахъ. Завѣтною цѣлью честолюбивыхъ монаховъ, если только они сколько нибудь выдавались изъ среды рядовыхъ иноковъ, было пріобрѣ теніе мѣстъ «высокихъ», достиженіе возможности, «взыти на нѣкій санъ церковный» т. е. епископство, архимандритство или игуменство з. Для того чтобы достигнуть преслѣдуемой цѣли привилегированные монахи, отличавшіеся честолюбіемъ, если голько обыкновенный путь заслугъ и личныхъ достоинствъ не выдвигаль ихъ изъ ряда другихъ, добивались своего другими путями. Они

¹ Рукоп. М. Д. А., № 197, л. 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Стогдавъ, изданіе Кожанчикова, 44—45, 37, 166. Акты Истор. г. 1., № 204, 392. три неизданныя послания киязя Курбскаго, Прав. Соб. 1863, 11, 565—569. Соч. Максима Грека, ч. 11, 141—142. Въ предупрежденіе порока въ кодексъ нравственныхъ предписаній монаховъ еще съ XIV в. внесено было и го чтобы они съ «юными дътъми не дружились, и книгамъ ихъ не учили». Рукои. Пин. пуб. библ. Погодинская, № 1298, л. 76—77. Наставленіе новоначальнымъ пнокомъ. См. Духов. Въсникъ 1862, Іколь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Соч. Максима Грека, ч. П, 127. 128. 142. Рукоп. Новгород. Соф. библют. № 1296, д. 199—200. Слово къ върнымъ. Прилож. № XXI.

старались заискивать предъ высшими властями, добивались ихъ дружбы и благоволенія, устрояли для нихъ у себя богатые объды, дълали имъ разнаго рода подарки, а иногда обращались даже къ простому подкупу 1. Высокое іерархическое положеніе въ церкви иногда перъдко совершенно измъняло человъка: изъ прежде скромнаго униженнаго, готоваго на всъ уступки инока выходилъ гордый, педоступный владыка 2.

Въ сочиненіяхъ митрополита Дапіпла мы находимъ прекрасную картину, изображающую собою честолюбивыя стремленія монаховъ, ихъ искательства и погоню за высшимъ церковнымъ саномъ и наконецъ средства, при помощи которытъ многимъ изъ цихъ удавалось достигать высшихъ церковныхъ делжностей. «Почто, братіе, гордимся, пишеть онъ во второмъ слові своего соборника, спеціально трактующемь о пастыряхъ, и возпосимся и сами ся прелыщаемъ, власти игуменьства или еписконства ищуще, страстии суще и немощии на таковыя величества въсходити. Что же ради симъ и взыскуемъ? -Ясти ли и пити мпогоразличная, и драгая, сладостивншая, или злата, или сребра, и миога богатства. и им'выя собирати, или веселитися, и прохлажати, и возноситися, и щанити, и ниры съставляти, и созывати на объдъ славныхъ и богатыхъ и истощити всуе церконыя доходы тунеядцемъ, яже церкън и церковнымъ потреба бѣ, и страннымъ и нищимъ? Мы же сихъ презираемъ, и церковныя доходы съ славными и съ босатыми и съ гунсидцами изъядаемъ, гордостію и тщеславіемъ натымающеся, и къ настоящимъ вседушно прилежаще, и мнимся пастыри и учители быти и истинно слово. Божіе правити и наставляти родъ человьческій кь спасенію» 3.

Конечно, далеко не всё монали могли пользоваться благами и удобствами монастырской жизни и въ концё концовъ мечгать

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сол. Максима Грека д. И. 127—128. Стоглавъ, изд. Кожанд. 44—45. Три досель неиз аппланислания Курбскаго. Прав. Собесблинкъ 1863 г. И., 564—569. Исслание І. Грознаго въ Кирилтовъ мон., Акты историд. т. 1, № 204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сочин. Макс. Грека ч. П., 38—128. Подемическія Сочин. Вассіана, Правоса. Собесьд. 1863 г., ИІ, 113. 116. Разсужд. Вассіана о неприличін монаст. влад. волчинами Чт. въ Общ. Ист. и Древи. 1859 г. ки. III, 6гд. 3, Рус. Истор. Библ., изл. Археограф. Коммиссіей. т. IV. Посланія инока Артемія—1379. 1239.

з Цитата приведена по руки. Москов, Дух. Ак., № 197, л. 60, Только под черонутыя слова привнесены изъ рукоп. Импер. Пуб. библ. F. 1, № 522, л. 53, в торыхъ педостаетъ въ Москов, Акад. Сборыкъ

о полученій высшаго сана въ церковной іерархій. Это составляло удёль, такъ сказать, привилегированныхъ, чиновныхъ монаховъ. Но и рядовые монахи старались подъискать для себя лучшія стороны, которыми они могли бы гордиться предъ остальною бра-Такъ нъкоторые, болъе скромные честолюбцы изъ монаховъ, гордились напримъръ своимъ благороднымъ происхожденіемъ, если только, конечно, права рожденія п воспитанія давали имъ на то и возможность. Указаніе на это мы находимь въ посланіяхъ митрополита Даніила,— «Никто же да неглаголеть, такъ поучаетъ митрополятъ иноковъ, возносившихся благородствоиъ своего происхожденія, яко азъ рода царскаго есмь, никтоже да не возносить на высоту брови своя, глаголя: яко мы убо отъ свътлыхъ и благородныхъ родителей есмы рожени и воспитани, а сіп отъ убогилъ и нищихъ рода есть и отъ худыхъ родителей воспитание, и иного рабъ есть». Не одна знатность и высокое происхождение возбуждали и питали иноческое честолюбие. Понятно, каждый находиль въ себѣ много такиль достоинствъ, которыми онъ, по его мижнію, превосходиль всіхь остальныхъ иноковъ своего монастыря, и при случай старался напоминать о нихъ. Митрополитъ Даніилъ въ своемъ посланіи во Владимірскій Волосовъ монастырь писиетъ между прочимъ: «аще кто въ васъ наче прочиль больши есть да не велемудрствуеть, и да не превозносится на меньшее и худъйшее, извътъ предлагая многолътняго иночества своего, или дъла художественная, или словеса сладкоглаголанныя, или благородія изящная, или сань величества, или приношенія богатству и стяжанія многа» 1.

Обширныя богатства монастырей служили источникомъ ихъ внѣшняго матеріальнаго процвѣтанія. Но этотъ источникъ былъ болѣе или менѣе постоянный и опредѣленный. Между тѣмъ случалось, что у вліятельныхъ лицъ монастыря страсть къ роскошной жизни росла и росла такъ, что для удовлетворенія вызываемыхъ ею широкихъ потребностей являлась необходимость и въ другихъ, дополнительныхъ средствахъ. А иногда монастырскія власти даже безъ особенной цѣли старались увеличивать средства своего монастыря. Монахи старались всѣми способами увеличивать свои земельныя владѣнія и въ то же время обращались къ другимъ источникамъ доходовъ: притѣсняли подвѣдомственныхъ

¹ Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 282, 224.

крестьянъ, продавали въ голодные года по дорогой цѣнѣ хлѣбъ, отдавали деньги въ ростъ, занимались торговлей, при чемъ пользовались отъ государства большими привидегіями <sup>1</sup>.

Митрополитъ Дапіилъ вноситъ и вкоторыя новыя, частныя черты, въ которыхъ проявлялось и которыми характеризовалось сребролюбіе монаховъ его времени. Вотъ напримъръ что онъ пишетъ въ посланіи своемъ къ игумену и братіи въ Волосовъ Владимірскій общежительный монастырь: «у васъ не по обычаю общаго монастыря презвитеры и діаконы емлютъ по рукамъ милостыню, лихоимству радующеся». Изъ того же самаго посланія видно, что у нъкоторыхъ корыстолюбивыхъ монаховъ монастыря на Волосовъ было въ обычать выходить за монастырь встръчати и провожати «приходящихъ» и выпрашивать у шихъ милостыню: «сребра, и злата, и одежи».

Въ другихъ общежительныхъ монастыряхъ монахи пользовались отъ своей обители всёмъ готовымъ и, не нуждаясь такимъ образомъ въ средствахъ для своего существованія, для того, чтобы скопить себё капиталъ, посвящали все свое свободное время рукодёлію и другимъ самостоятельнымъ занятіямъ и вырученныя такимъ путемъ деньги обращали въ свою личную собственность, вопреки монастырскому уставу. Такъ было, наприм., въ самомъ Волоколамскомъ монастырё, во время игуменства тамъ Даніпла, глё нёкоторые монахи жили, «особное стяжаніе держаще злаго ради пристрастія и сребролюбія ради». По этому поводу Даніилъ обращался къ своимъ подчиненнымъ монахамъ съ особымъ, сохранившимся до насъ, пастырскимъ ув'єщаніемъ, въ которомъ онъ между прочимъ говоритъ, обращаясь въ обличительномъ тон'в къ инокамъ: «не по общему житію и предапію отецъ нашихъ и ру-

¹Соч. Максима Грека II, 32, 34, 43, 44, 94, 106—107, 129—130. Акты А. Эк. 1, № 369, 461—463. Посланіе митроп. Фотія въ Новгородъ въ 1410 г. Полемич. Соч. Вассіана Патрикъева. Прав. Собес. 1863 г., ПІ. 108—110, 112 Разсужд. Вассіана о пепрімічні монастырямъ владыть воччинами. Чт. въ Общ. ист. в древн. 1839 г., кн. ПІ, отд. 3. Курбскій. Прав. Собесъд. 1863 г. П. Акты ист. т. І, № 204, Посланіе Грознаго въ Кирилловъ монаст., письмо Грознаго къ Гурію, арх. казанск. Продолж. древ. рос. впвліовеки, ч. V. 241—244. Стоглавъ. изд. Кожанчикова. 44—45. Значительная часть внутренней торговли Россіи въ XVI в., говоритъ Костомаровъ, была въ рукахъ монаховъ. Очеркъ тој говли Моск. Государства въ XVI и XVII, 137.

кодъліе держимъ сребролюбія ради нашего.... иже на всякъ часъ прогнѣваемъ Гозпода чрезъ покой общаго монастыря особная вещи держащи, и продающе, и купующе, и росты на росты емлюще, и особно рукодѣльствующе, сребро и злато копяще, не боящеся Бога» '.

Представители высшей церковной іерархіп-епископы и тѣ иногда заражались страстью любостяжанія <sup>2</sup>. Впрочемъ, доброй репутаціи епископовъ въ данномъ отношеніи много вредяли окружавшіе ихъ чиновники, которые отличались жадностію къ деньгамъ и страстію къ наживѣ .

Митрополить Даніиль не прошель молчаніемь и этой слабой стороны своихь современниковь. Онь вы двухь своихь посланіяхь представиль новыя черты для характеристики нікоторыхь изъ современныхь ему епископовь. Изь этихь посланій Даніила видно, что одинь изъ современныхъ митрополиту епископовъ на столько заявиль себя жаднымь корыстолюбцемъ, что на него послідовали жалобы митрополиту. Послідній паписаль епископу «лихоимственно житіе имущему» два посланія, изъ которыхъ видно, что этоть епископъ больше любиль сребро и злато, чімь человіки, и сильно страдаль злымь недугомъ сребролюбія 4.

Конечно, далеко не всё монахи могли пользоваться мірскими благами монастырской жизни. Простые нечиновные монахи едвали могли наприм. мечтать о полученій высших церковных должностей, равно какъ окружать себя роскошью и удобствами богатаго мірянина. Но тёмъ не мен'є нравственный упадокъ монашества XVI в'єка коснулся всей монашеской среды, всёхъ высшихъ и нишихъ словъ ея. Видя предъ собой постоянное нарушеніе монастырскаго устава и самые простые, рядовые иноки пріучались смотр'єть на него очень легко и свободно и сами, при удобномь случать, нарушали его требованія. Нарушенія разнаго рода мона-

¹ Рук. Соф. библ. № 1281, 221—274.

<sup>\*</sup> Полел. соч. Вассіана. Нрав. Соб. 1863 ч. III, 112. Прав. Соб. 1863 г., II, 565—566.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Стоглавъ, изд. Кожанчикова, 7. Срав. Посланіе Георгія Скрипицы, Чт.вь Общ. ист. и древи. 1848 г., № VI, отд. IV, 45—54.

<sup>4</sup> Рукоп. Новгород, Соф. библ., № 1281. л. 126. 230.

стырскихъ уставовъ въ XVI въкъ были постояннымъ явленіемъ <sup>4</sup>. Нъкоторые монахи отказывали въ послушаніи своему игумену и вообще монастырскимъ властямъ <sup>2</sup>, иные запимались бродяжничествомъ, переходя изъ монастыря въ монастырь и мъняя такимъ образомъ ихъ множество, а наконецъ находились и такіе, которые безъ всякой нужды основывали повые монастыри <sup>3</sup>.

На укоренившійся въ монашестві обычай бродяжничества есть указанія и въ сочиненіяхъ митрополита Даніила. Между его посланіями находится одно, написанное имъ одному неизвісному по имени иноку, долго искушавшему себя и думавшему удалиться изъ общежительнаго монастыря, гді онъ жилъ до сихъ поръ, въ пустыню ',—явленіе, какъ извістно, постоянное въ то время. Случались и такого рода факты, что півкоторые поступали въ монастырь, а потомъ оставляли его и отказывались совсімь отъ монашества и даже женились і. О подобнаго же рода фактахъ сообщаеть и митрополитъ Даніилъ. «Дерзостні бо півціи во иноческое житіе себе вміщаютъ, говорить онъ, а потомъ малодушествують, но унывають, не могуще терпіти иноческаго тризнища, къ любоплотному сластному житію, увы, окаянін! паки возвращаются».

Разность въ воззрѣніяхъ, раздѣлявшая поклонниковъ монастырскихъ порядковь Іосифа Волоцкаго—съ одной стороны и сочувствовавшихъ скитничеству—съ другой, перешла вь борьбу въ самой жизни. Борьба эта осложнялась нѣкоторыми особыми историческими условіями, какія представляло тогдашнее состояніе русскаго общества. Между учениками Нила, или такъ называемыми бѣлозерскими старцами-скитниками, и сторонниками общежительнаго строя жизни, реорганизованнаго Іосифомъ Волоцкимъ, рано начались непріязненныя отношенія и пререканія, причина

<sup>1</sup> Герберштейнъ, записки о Московіи, перев. Анонимова. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе митроп. Іоны въ Боголюб мон. 1455 г. Акты Ист. т. І, № 265. 497; №№ 212. 242, 204,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Стоглавъ, падан. Кожанч. 45. 49-50.

<sup>4</sup> Рукоп. Новгор. Соф. библ.. № 1281, л. 235-236.

 $<sup>^{5}</sup>$  Акты Истор. I, № 267, 498, Посланіе митрополита Іоны къ Вятичамъ отъ 1456 года.

<sup>•</sup> Рукон, Соф. бабл., № 1231, л. 237.

которыхъ скрывалась главнымъ образомъ въ разногласіи по вопросу о монастырскихъ имъніяхъ. Постриженники Іосифа, даже склонные къ пустынножительству, и тв не совсвмъ мирились съ тенденціями заволжскихъ старцевъ и не могли долго жить обществ и въ мир съ ними. Рознь между монашествующими того и другаго вида дошла съ теченіем в времени до того, что въ кодексъ ихъ монашескихъ правилъ входило запрещение всякаго общенія съ иноками противоположнаго лагеря 1. Отсюда понятно, что при взаимныхъ соприкосновеніяхъ между монахами общежительныхъ монастырей съ одной стороны и монастырей пустынныхъ, или скитскихъ съ другой, происходили постоянныя распри. Сведенія объ этомъ сохранились въ посланіяхъ митрополита Даніила. «Отъ насъ, неразумныхъ пустынниковъ, пишеть въ одномъ посланіи митрополить, порокъ и соблазнъ всёмъ точію пустынных в носимъ, дёла же ни мала мнимся, въ тишинё и безмолвіи быти не могущихъ ни единаго дни миромъ пребыти, паче же со общежительными непрестанно которающеся, и завъты и законы своя дають и другихь къ себъ зовуть; и егда же явно не смъють отомгнути кого оть опщаго житія, тогда тайно шепчутъ и льстивно лицемърствуютъ, хотяще на земли честнъ быти, мнять бо ся велици суще, и чисто, и непорочно, и свято живуще; вся же человъкы худъйша себъ держатъ, сами ся точію , мняще угодивше Богу; и всъхъ строятъ, и всъхъ учатъ, а себъ не разумъша». Съ другой стороны и общежительные монахи оказывались не безъ недостатковъ, хотя эти недостатки касались и всколько иной сферы. И ихъ не щадить митрополить. «Нъціи по опщихъ монастыръхъ, пишеть онъ,.... самовольне и безсловесне пасутся». Монахи общежитники, живя въ монастыряхъ, руководились или «ходили по своимъ волямъ». Самоволіе монаховъ выражалось напр. въ томъ, что «нъціи и отшествіе (изъ монастырей) творягь неразумно, ниже съ духовнымъ разсужденіемъ содъвають новые, всв самогодив и самогосъветив творять волею плоцкою ведущеся, и разумомъ неразсуднымъ не въдуще, ни яже творятъ, ни отъ нихъ же утверждаютца, безсловесно пырающе безсловесныя ради вины истины отпаднемъ» 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Прибавл. къ Твор. Свв. отецъ, ч. Х. Отнощенія ипоковь Кирилло-Б'єдозерскаго и Іосифова монаст. Чтен. въ Общ. Ист. и древи. 1847, № 9. Преніє митр. Данішла съ Вассіаномъ.

<sup>2</sup> Рукоп. Соф. библ., № 1281, л. 240. 246.

Въ тонъ обличении митрополита Даніила, направленныхъ противъ современнаго ему монашества, имъются нъкоторыя особенности. Упадокъ нравственности въ современной монашеской средъ быль фактомъ, не подлежащимъ никакому сомнънію. Современные митрополиту Даніилу и ближайшіе къ нему по времени церковные писатели Максимъ Грекъ, Вассіанъ Косой и князь Курбскій, люди, требовавшіе коренныхъ реформъ, со всей горячностію своего слова бичевали монашескую распущенность, старались выставить на видъ всякія даже мелочныя слабости современнаго монашества и иногда единичные факты обобщали и обращали ихъ въ укоръ всему монашеству, однимъ словомъ авиствовали, какъ двиствуютъ обыкновенно люди съ увлечезанятые всецьло какой либо одной излюбинной идей. Конечною цф : ихъ страшныхъ нападокъ на монашество было отобраніе земельных владвній у монастырей, которыя они не безъ основанія разсматривали какъ главное зло, разъёдавшее монашество. Цоэгому для нихъ выставить ВЪ болъе или яркомъ свът правственвой упадокъ монашества значило сдълать большую часть своего дъла и исполнить существеннъйшую часть своихъ плановъ.

Совершенно въ другихъ условіяхъ къ монастырскому вопросу находился митрополить Даніиль, что ясно отразилось и въ его отношеніять къ правственнымъ недостаткамъ современнаго ему монашества. Пріемъ реформаторовъ для Даціила совершенно не соотвътствоваль ни установившемся у него взгладамь, ни припятому имъ положению. Консерваторъ по принципу, продолжатель и поборникъ идей защитника землевладъльческихъ правъ монастырей, Іосифа Волоцкаго, Даніилъ по тому уже самому не могъ идти по пути одинаковому съ его противниками. Говорить и сать въ одинаковомъ съ ними въ різакомъ, задирающемъ тонт противъ распущенности монашества для него значило, при извъстныхъ цёляхъ, преследовавшихся его антагопистами, действовать воззрѣніямъ. Но, съ другой прямо въ разрѣзъ своимъ роны, молчать о педостаткахъ монашества также было AAH виду воніющей действительности. него певозможно точно также не закрываль намфренно глаза предъ действительностію и говориль о правственномь упадків монашества. Но замізчательнве всего то, что его разсужденія, касающіяся монашескихъ недостатновъ, написаны не въ строго обличительномъ

изложены въ видъ простыхъ, положительныхъ указаній на факты и факты болье или менье частнаго свойства и характера. Въ этихъ указаніяхъ не слышно ни раздраженія, ни горячности и задора, нътъ никакихъ преувеличеній; они представляютъ изъ себя только объективную передачу отдъльныхъ фактовъ и частныхъ случаевъ монашеской распущенности, въ какихъ она проявлялась въ первой половинъ XVI въка. Характеръ объективности дълаетъ сообщенія митрополита Даніила особенно цънными для историческаго знакомства съ особенностями быта русскаго монашества XVI въка.

Замѣчательнѣе всего то, что у Даніила проглядываетъ особый оттѣнокъ въ его обличеніяхъ противъ пастырей церкви епископовъ и противъ простаго монашества. Противъ первыхъ онъ говоритъ свободнѣе, рѣшительнѣе, рѣзче, въ то время какъ противъ рядоваго монашества онъ выражается мягче, сдержаннѣс. Разгадка такой розни скрывается опять въ характерѣ отношеній къ тому и другому вопросу его противниковъ. Послѣдніе, полемизируя противъ вотчинныхъ правъ монастырей, не отрицали тѣхъ же самыхъ правъ епископовъ и только настанвали на болѣе цѣлесообразномъ употребленіи получаемыхъ недвижимыхъ имѣній лоходовъ.

## ГЛАВА У.

Нельзя конечно, думать, чтобы аскетическія иден привидись на русской почвѣ въ одинаковой мѣрѣ и съ одинаковой силой во всѣхъ слояхъ русскаго общества. Извѣстная часть русскаго общества, сравнительно образованная, отдавшись христіанству сознательно, по внутреннему убѣжденію, въ превосходствѣ повой религіи, близко къ сердцу воспринимала вмѣстѣ съ евангельскимъ благовѣстіемъ и идеи объ отрѣшенности отъ міра и его благъ и удовольствій, о долгѣ христіанина стремиться только къ высшему духовному міру, ученіе о борьбѣ и побѣдѣ духа надъ плотію, однимъ словомъ, все то, что съ такою подробностью развивалось въ церковной византійской письменности и потомъ и въ самобытной русской, подражавшей во многомъ первой. Отдавшись всецѣло новой св. вѣрѣ и погрузившись въ изученіе аскетической письменности, русскіе умы стали относиться строго ко всѣмъ нравственнымъ

требованіямъ христіанской морали, такъ что готовы были даже самые евангельскіе совѣты, не обязательные для всѣхъ, возводить въ общій законъ, въ обязанности, необходимыя для каждаго человѣка въ дѣлѣ его спасенія, что дѣйствительно и было на самомъ дѣлѣ, когда наприм. многіе дошли до отрицанія возможности спасенія въ мірѣ, въ брачной жизни.

Но, конечно, масса простаго народа, по самой степени своего развитія, очень низкой, не могла такъ сознательно относиться къ христіанству. Будучи не сильно привязана къ язычеству, масса безъ особеннаго увлеченія относилась и къ новой религіи. Простой народъ усвояль христіанскую религію съ болье доступной для него стороны вибишей, обрядовой, тогда какъ внутренняя, духовная сторона религіи, при его грубости и неразвитости, была мало доступной для него. Точно такъ же простой народъ еще менње могъ понять и проникаться аскетическимъ ученіемъ о борьбъ съ міромъ и плотію и тому подобными аскетическими доктринами, слишкомь отлеченными для его грубаго неразвитаго сознамія. А между тъмъ весь кругъ знаній въ то время сосредоточивался и ограничивался церковною письменностью, которая вся отличалась религіознымъ характеромъ и давала всему религіозную окраску. Не понимая во всей полнотъ сущности, духа проводимыхъ госполствующею литературой аскетическихъ идей, масса простаго народа стала и къ последнимъ относиться такъ же точно более съ формальной стороны, т. е. усвояла внъпнія предписанія морали, какія начертывались въ церковной литературь, и въ возможной нодробности и точности примъняла ихъ къ своей собственной жизни. Оттого и домашняя жизнь русскаго народа слагалась по монастырскому образцу. Такимъ образомъ въ извъстной части русскаго народа мало-по-малу установилось формальное понимание религіи и особенно правственности, когда и чисто духовныя, моральныя истины разсматривались, съ болке викиней, формальной стороны.

И дъйствительно, съ самыхъ первыхъ дней своего распространенія и до самаго XVI въка христіанство на Руси не получило во всемъ народъ одинаково глубокаго развитія и всеобъемлющаго значенія, какое ему свойственно, какъ религіи по преимуществу духа. Исторія русскаго народа такъ сложилась для него неблагопріятно, что христіанство, какъ великая и духовная религія, не успъло воплотиться въ народъ въ ея цъломъ и совер-

шенъйшемъ видъ и въ такихъ идеальныхъ чертахъ сдълаться необходимой и единственной стихіей русской народной жизни. Напротивъ, христіанство въ русскомъ народъ, особенно въ низшемъ его классь, получило болье вившній церковнообрядовый характерь и развивалось въ немъ въ своихъ внёшнихъ формахъ, тогда какъ внутренняя, собственно духовная и самая существенная сторона религіи оставалась въ теченіи цілыхъ віковъ слабо понятой и закрытой для массы народа. Формализмъ въ дълъ пониманія религіи положиль свой особенный отпечатокь на всь частныя явленія религіозной жизни. Формальное отношеніе къ теоретическимъ истинамъ выразилось, какъ мы видели уже, въ слабомъ отличении и даже отожествленіи понятій догмата и обряда, различныхъ по самой своей сущности. Болье со вившней, стороны русскій народъ понималъ и усвоялъ систему нравственнаго ученія христіанства и даваль ей соотвътствующее примънение въ своей жизни, прежде и болю всего останавливаясь на внішнемъ исполненіи нравственныхъ требованій христіанства. И здісь такимъ образомъ на первомъ иланъ стоялъ обрядъ, который сливался съ нравственнымъ христіанскимъ ученіемъ, и подавлялъ собою главную, духовную сторону христіанской нравственности.

Формальное пониманіе христіанской нравственности дало жизни изв'єстной части русскаго народа свой особенный характеръ и направленіе. Одностороннее обрядовое направленіе религіозной жизни выразилось прежде всего въ самой церковной письменности правственно-дидактическаго характера. Въ пастырскихъ наставленіяхъ тогдашияго времени, подъ вліяніемъ одностороннее понятой религіи, видное м'єсто занимали вопросы, большею частью затрогивавшіе церковную обрядность, тогда какъ вопросамъ вполн'є духовно-правственнаго характера усвоялось второстепенное значеніе и о пихъ говорилось сравнительно мало <sup>1</sup>. Обрядъ получиль опред'єляющее значеніе въ области правственно-практическій д'ємтельности челов'єка. Преобладаніе обрядности въ русскомъ

¹ Слово о постѣ. Пр. Соб. 1858 г. ч. І, 138—168. Два слова о деннонощной молитвѣ. Пр. Собес. 1858 г., ч. ІІ, 599—607. Правило, како иѣти себѣ предъ св. образы въ рукоп. Соф. библ. № 1457 л. 188. Слово св. отецъ, како житіи христіаномъ Пр. Соб. 1859 г., ч. І, 129—146. Слово о уставѣ житія человѣч. въ рукоп. Новгор. Соф. библ. № 1266 л. 51—54. Наказаніе ко всякому христіану въ рук. Соф. библ. № 1529, л. 85.

обществ выразилось въ его отношении къ церкви и церковному богослуженію. Русскій народъ издавна отличался доходившею до крайности привязанностью ко вибшнимъ тамъ благочестія, любилъ благольніе храмовъ Божінхъ, богатос украшеніе на церковныхъ книгахъ, св. иконахъ, обнаруживалъ замвчательную ревность къ сильному звону церковныхъ колоколовъ. Однимъ словомъ, народъ благоговълъ предъ всъмъ тъмъ, что служило и входило во внишиюю обстановку церковнаго богослуженія 1. Ревность къ благольнію храмовъ и принадлежностей церковнаго богослуженія вполн'в достойна уваженія, если только она соединяется съ внутреннимъ, благочестивымъ настроеніемъ челов'яка. Но посл'ядняго и недоставало многимъ изъ русскихъ людей XVI въка, которые свои духовно-правственныя обязанности хотъли исчернать и сводили на вижинія отношенія. Обставленному со вившией стороны блескомъ, церковному богослуженію древней Руси тамъ не менве не доставало очень многаго. Исполнение всего вообще церковнаго богослужения отличалось механическимъ характеромъ 2. Исполнению обрядовъ, прочтению наприм. молитвъ, часто только механическому, усвоялось соотвътствующее имъ дъйствіе помимо необходимаго участія чувства и сердца лица исполняющаго ихъ. При господствовавшемъ въ значительной части народа обрядовомъ направленіи христіанскаго благочестія, русскіе люди днями и часами измітряли силу и дійственность молитвъ 3. Точно также съ болѣе объективной стороны

¹ Поученіе о здатицахъ и сребренницахъ, иже бывають на иконахъ въ прикладъ. Летописи русской энтературы и древности, изданныя Тихонравовымъ, т. У, отд. III, 90—105. Отзывъ Максима Грека объ Акаків, еп. тверскомъ, соч. Макс. Грека, ч. II, 260—290. Три пеизданныя досель посланія князя Курбскаго-Прав. Собесьд. 1863 г. II, 558—562. Рущинскій. Религіозный бытъ русскихъ по сведъніямъ иностранныхъ писателей. XVI и XVII вв. Чтен. въ общ. ист. и древи. Росс. 1871 г. кн. III, 66—67. 44—45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Одно древнее русское поученіе сохрапило свідінне о томъ, что многіє приходили въ церковь и «изглаголавше многи стихи молитвъ, исходили оттуда, не відл, что глаголаша». Слово о лізнивів молитвів. Рукоп. Импер. нуб. библ. Е. 1, № 218, изъ собр. графа Толстого, отд. І. № 47, л. 523—524. Въ этомь же самомъ намятняків находятся слідующія обличительныя слова, обращенныя къ людямъ, усвоившимъ механическое отпошеніе къ церк. обрядамъ: «преклоияенш колізній, по мысль твоя вий парять; тіло твое внутрь (церкви), а умъ прочь: уста гвоя глагола молитву, а мысль разсчиташе прикуны, лихвы, стяжанія, куплів села. друговь совокупленіе».

<sup>3</sup> Соч. Макс. Грека, ч. III, слово XII. Здісь Максимь Грекъ разсказываеть,

разсматривались дъйствіе и польза для христіанина поста, который считался тогда выраженіемъ высшей набожности человъка. Признавалось достаточнымъ не фсть скоромныхъ блюдъ для того, чтобъ получить блага поста и награду за него предъ Богомъ 1. Формальное отношение къ деламъ веры и въ частности къ требованіямъ христіанской морали развращающимъ образомъ влінло общественную правственность. Отсюда проистекали такого рода факты, что люди, ведя самую порочную жизнь, не думали о своемъ правственномъ исправленіи, а считали вполит достаточнымъ для того, чтобы загладить ее точное исполнение обрядовыхъ предписаній церкви . Иные же изъ людей порочной жизни всю свою надежду возлагали на искупительное значение поминовения и, безнокоясь за свою загробную участь, озабочивались о своемъ посмертномъ поминовенія и даже заставляли поминать за себя за упокой еще при жизни в. Не мало существовало и другихъ анормальных ввленій въ религіозной жизни русскаго народа, причина которыхъ скрывается въ одностороннемъ, формальномъ пониманіи христіанской нравственности.

Болъ просвъщенные пастыри древней русской церкви обращали свое внимание на неправильное понимание нравственности со стороны своихъ пасомыхъ и старались раскрывать предъ ними преимущественно духовную, сокровенную сторону нравственной

что нѣкоторые его современники утверждали, что если кто не успѣеть придти въ церковь къ чтенію Евангелія, то это значить, что все равно, что онъ не былъ у богослуженія.

¹ Соч. Максима Грека, ч. II, 68. 161. 218. Въ словъ «о Устави житія челов.» наглядно проводится мысль, осуждающая даже человъка, несомитино праведника, за частное нарушеніе какаго-либо поста. Рукоп. Повгор. Соф. библ. № 1266 л. 51—54. Срав. Пр. Соб. 1859 г.. ч. I, почитаніе среды и пятищы въ древнерусскомъ нар. 128—146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Слово Максима Грека къ лихоимцамъ и сквернымъ, всякія злобы исполненнымъ, а каноны всякими и различными пъсньми угожати чающимъ. Сочин. Максима Грека, ч. II, 241; ч. I, 213.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. Москов. Духови. Акад. № <sup>183</sup>/<sub>566</sub> Волок. 1. 455—457. Слово о томъ, что не должно поминать себя за упокой при жизни. Памятвики старин. русской Литературы, изд. Кушелевымъ-Безбородко, вып. IV, Спб. 1862 г., 213—215. Памятники отреченной русской Литер., изд. Тихонравовымъ т. II, М. 1863. 297.

дъятельности. Въ такомъ направленіи и духъ писалъ наприм. митрополить Фотій 1, а въ XVI въкъ особенно много Максимъ Грекъ.

Извъстно уже, что митрополитъ Даніилъ въ своихъ взглядахъ теоретическаго характера, взглядахъ на догматы и ихъ отношеніе къ обрядамъ, страдалъ недостатками своего времени, расширялъ значеніе догматовъ, простирая значеніе ихъ и на обряды и до ифкоторой степени сливая между собой тѣ и другіе. Но что касается его взглядовъ на истины нравственно-практическаго характера, то здѣсь Даніилъ стоитъ на строго законной ночвѣ и его воззрѣнія на нравственную дѣятельность человѣка вполнѣ соотвѣтствуютъ, за немногими частными исключеніями, дѣйствительному, православному пониманію сущности христіанской правственности.

Митрополить Даніиль вообще отрицательно относится ко всемъ проявленіямъ церковно-обрядоваго формализма въ деле правственности и его различнымъ крайностямъ, какими онъ заявилъ себя въ жизни русскихъ людей XVI въка. Митрополить прямо идетъ въ разръзъ установившимся взглядамъ на высокое значеніе одного твлеснаго поста, ослабляетъ его значение, особенно если онъ сопровождается крайностями. «Не неразсудив подобаетъ устрояти себе, говоритъ Даніилъ въ одномъ своемъ словів, въ скудости пищи и питія, и разслаблятися и не чувствовати и къ подвигамъ не возмогати, но противу силь тълеснъй умърити воздержаніе не отъ пищи бо, но отъ объяденія, и не отъ вина, но отъ піанства». Онъ одобряеть постъ равно какъ и всякое исполненіе внъшнихъ предписаній церкви, но только требуетъ, чтобы онъ сопровождался другими доброд втелями чисто нравственнаго характера: «добро убо постъ, говоритъ архипастырь, но несущимъ инымъ добродътелемъ не возмогаетъ». Митрополитъ Даніилъ вполнъ правильно понимаетъ второстепенное значение обрядовъ въ нравственной деятельности человека. По его взгляду исполнение обрядовъ тогда только имъетъ благотворное и спасающее для человъка значеніе, когда оно соединяется со внутреннимъ, благоговъйнымъ, сердечнымъ настроеніемъ его души, Митрополить ставить всегда на первомъ планъ духовную сторону дъятельности человъка. Такое суждение о взглядахъ Даниила на значение обрядовъ въ дълъ нравственности дають право сделать некоторыя его пастырскія на-

<sup>4</sup> Правосл. Собестд. 1860, ч. III, 233.

ставленія. «Покажемъ житіе изнино, такъ поучаеть онъ своихъ насомыхъ въ одномъ мъстъ, житіе, глаголю, не жестоту и поты ирезмърныя, ниже низулеганіе, и посты и жажды, но не завиди, не лукавствуй, не оклеветай, не лжи, не лихоимствуй, не сквернослови, не обиди, не восхищай чужихъ, но буди простъ, тихъ, любовенъ, милостивъ» 1.

Въ совершенную противоположность одностороннему, обрядовому пониманію нравственности Данійлъ въ своихъ поученіяхъ постоянно настаиваетъ на идеё о духовномъ преусп'яній и внутреннемъ усовершенствованій христіанина. Въ ряду его словъ находится одно (дв'янадцатое), которое спеціально трактуеть о томъ, что «вси челов'яци, малій же и велици, всякъ кождо насъ должни есмы встыть сердцемъ своимъ и всею душею своею и всею мыслію своею соблюдати евангельскія запов'яди Христовы». Большая часть первой части дв'янадцатаго слова посвящена ученію о духовномъ пониманій христіанской нравственности.

Въ самомъ содержаніи христіанской, православной морали Даніилъ намѣчаетъ общіе пункты, которые имѣютъ опредѣляющее значеніе по отношенію къ частнымъ, нравственнымъ требованіямъ и освѣщающимъ образомъ дѣйствуютъ на послѣднія. Высокое, нравственное ученіе І. Христа, заключенное въ Евангелін, и является у Даніила опредѣляющимъ и исходнымъ началомъ нравственности. Въ той же самой первой части двѣнадцатаго слова митрополитъ очень подробно останавливается на этой самой мысли и для болѣе нагляднаго развитія ея пользуется многими фактами, какіе представляла для него жизпь и особенно недостатки его современниковъ. Здѣсь онъ прямо ставитъ ту или другую заповѣдь І. Христа, а затѣмъ обращается къ соотвѣтствующимъ явленіямъ дѣйствительной жизпи окружающихъ его людей и часто находитъ въ ней полную противоположность словамъ Спасителя. И въ этомъ состоитъ большая часть первой части двѣнадцатаго слова.

Кром'в опредъленія общаго начала нравственности, заключающагося въ ученіи самаго І. Христа, Даніилъ и въ самомъ нравственномъ ученіи Спасителя находить одну общую идею, одинъ исходный пунктъ, въ которомъ одномъ сосредоточивается вся сущ-

¹ Рукоп. М. Д. А. № 197 л. 483—484.

ность нравственной діятельности человіка. Этоть нункть есть ученіе о безконечной христіанской любви.

Нъкоторыя изъ отдъльныхъ разсужденій Даніила на первый взглядъ, пожалуй, могуть показаться благопріятствующими форчальному пониманію имъ религіи, но они на самомъ ділів есть только результать практического взгляда его на вещи и плодъ широкаго, жизненнаго опыта. Такимъ именно характеромъ отличается одно паставленіе Даніила, паходящееся въ поученій его, обращенномъ къ духовенству московскаго Успенскаго собора, гдв онъ заповъдуетъ всемъ христіанамъ и особенно членамъ церковнаго клира «стяжати опасное внимание и брежение и во одежахъ, и во обущахъ, и во образв, и въ зрвніи, и въ хоженіи и на пути, и на торжищи, и въ дому, и въщающу и молчащу, и объдающу, и во всъхъ просто благопристойное и полезное; Богъ бо, рече, на сердце зритъ, человъкъ же на лице, и сердечная убо умышленія знаема суть Богу, человьщы же от сущих вик знаменуют внутренняя, а не явленная. Аще убо зрять кого не во благообразіи суща или въ дёлёхъ или въ словесёхъ, зазрять, и тако отвий сущаго безчиннаго шатанія судять и яже внутрь, и соблазнъ и претыканіе бываетъ многимъ» 1.

Въ ивкоторыхъ, котя и немногихъ, частныхъ нравственныхъ воззрвніяхъ Даніилъ, отдавая дань своему времени и духу направленія своей школы, уклоняется отъ истиннаго пониманія нравственности. Эти уклоненія будуть отмвчены въ своемь мвств.

Одностороннее пониманіе правственности повлекло за собою не мало неблагопріятныхъ посл'єдствій для религіозной жизни русскаго народа въ XVI в'єк'є. Многіє православные, не им'єя внутренняго чувства благочестія, не сознавая правственной потребности и благотворности для души христіанскаго богослуженія, охлад'єли къ самой церкви, стали пебрежно вести себя по отношенію къ ея требованіямъ и правиламъ, стали легко относиться къ н'єкоторымъ таинствамъ церкви и, если исполняли ихъ, то безъ всякаго внутренняго расположенія.

Нигдѣ гакъ наглядно не обнаруживалось узкое обрядовое пониманіе русскими религін, какъ въ поведенін ихъ въ церкви во время богослуженія.

<sup>1</sup> Рукоп, Импер, пуб. библ. Q. XVII, № 64, л. 337.

Теоретическій взглядъ на церковь существоваль въ то время самый возвышенный и вполн'в соотв'єтствующій важности храма Божія <sup>4</sup>.

Общественное значение церкви въ древней Руси было гораздо шире того, какое она имъетъ въ настоящее время. Это было не одно только мъсто собранія върующихъ для молитвы, но церковь, при отсутствій въ то время школъ, замъняла собою эти послъднія. Въ церкви народъ получалъ кой какія свъдънія о религіи и правственности, и только этими свъдъніями по большей части и пробавлялся и еще дълился ими съ членами своей семьи г. Для русскаго общества древняго времени церковь имъла двоякое назначеніе: опа удовлетворяла и религіознымъ его потребностямъ, и въ то же время служила и вообще образовательнымъ средствомъ для него.

Двоякій взглядъ на значеніе храма Божія проводится и митрополитомъ Даніиломъ. Только у него служеніе храма Божія двумъ цълямъ сливается въ одно, что и вполив естественно, такъ какъ въ то время самое образование разматривалось и оцфиивалось только съ точки зрвијя религіозной пользы. Даніилъ смотрълъ на церковь, какъ на мъсто удовлетворенія потребностямъ религіознаго чувства и какъ на школу религіозно-нравственнаго образованія народа. «Со многимъ тщаніемъ и усердіемъ, такъ поучаеть окъ, притекаимъ всегда въ божественную Его церковь и терпимъ тамо до скончанія, ничтоже глаголюще суетная...., но точію послушаимъ божественныя словеса, пѣваемая и прочитаемая, и въ сихъ умъ нашъ поставимъ и да ничтоже насъ мимоидетъ отъ иже въ глубинъ божественныхъ писаній лежащее, но прилежно послушапиъ и нацисуимъ сія въ сердцахъ нашихъ и присно учимся о спасеній душъ нашихъ». Смысль последнихъ словь о постоянной бдительности надъ своимъ спасеніемъ разъясняется и дополняется другими разсужденіями митрополита, въ которыхь онъ требуеть,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Въ церкви, чадо, со страхомъ стой, такт учитъ одно древнее поученіє, яко на небеси, яко предъ очима Самого Бога;... церковь же разумъй небо суще. алтарь же престолъ Вышняго, служителя же Ангела Божія». Поученіе нѣкоего отца духов. къ сыну. Рукоп. Соф. биб. № 1385 л. 185—186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Въ церкви стой съ молчаніемъ, такъ поучаетъ одинъ древній моралистъ, послушая словесъ божественныхъ, да упомнити домашняя твоя учити». Слово св. отецъ, како духовно праздповати. Рукоп. Импер. публ. библ. Q. № 308 л. 326.

чтобы всѣ свѣдѣнія о религіи и нравственности, какія получаль глава каждаго семейства въ церкви, распространялись непремѣнно между всѣми членами семьи и служили для пихъ постояннымъ источникомъ разсужденій и благочестивыхъ разговоровъ. «Притекаимъ всегда въ церковь, говоритъ Даніилъ, воспріимемъ страхъ Господень, и сему, о ты, паучи жену, и дѣти, и рабы, и рабыня, и сіе бесѣдующе всегда и въ градѣхъ, и въ селѣхъ, и въ дому, и на торжищи, и въ пути шествуя, и въ мори плавая, и на трапезѣ сѣдя, и въ пустыни пребывая, всегда сіе любомудрствуй въ дне и въ нощи, и въ вечеръ и утро 1.

Высокій теоретическій взглядъ на значеніе храма Божія не всегда оправдывался въ дъйствительной жизни народа соотвътствующимъ его святости уваженіемъ. Обрядовое отношеніе къ дъламъ въры обнаруживалось наглядно въ недостойномъ поведении во время церковнаго богослуженія. Многіе считали свои религіозныя обязанности по отношенію къ храму исполненными, если они сходили въ церковь и простояли тамъ все богослужение. О внутреннемъ расположении, о духовной настроенности ума и сердца. о проникновеніи слышимымъ въ церкви и усвоеніи его говорили сравнительно мало и весьма мало заботились. Формальное отпошеніе къ посъщенію церковнаго богослуженія было причиной, по которой многіе, являясь въ церковь, вели и держали себя зд'ёсь разсъянно. Разъсъянность и отсутствіе внутренней сосредоточенности на религіозныхъ предметахъ выражались и во вившнемъ поведеній человъка, вовсе не соотвітствующемъ святости храма Божія. Въ церкви, во время богослуженія свободно велись разнаго рода разговоры 2. Другіе, если не разговаривали въ церкви, то вели себя не лучше первыхъ, занимались изучениемъ нарядовъ у присутствующихъ въ церкви, сравнивали и рисовались своимъ собственнымъ платьемъ. Нъкоторые, особенно припадлежавшие къ высшимъ слоямъ общества, бояре наприм., для того, чтобъ показать свое преимущество предъ другими, являлись въ церковь въ **шапкахъ**—тафыяхъ и самое поклонение святын в храма сопровождалось у нихъ неблагопристойными движеніями 3. Не только один

¹ Рукоп. М. Д. Ак. № 197, л. 400, 278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рущинскій Религіозный быль русскихь по свід, иностр. писат. въ XVI и XVII вв. Чт. въ Общ. Истор. и Древн. 1871 г. кн. III, 44—45.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> «Мы неистови, говорить одинь писатель XVI в. въ церковь Божію приходимъ

міряне заявляли себя вообще механическимъ исполненіемъ церковныхъ обрядовъ, тотъ же самый недостатокъ замѣчался и за духовными лицами, пастырями церкви '. Вообще неблагопристойное поведеніе русскихъ въ церкви было довольно обычнымъ явленіемъ древней Руси и вызвало противъ себя сильныя обличенія со стороны болѣс просвѣщенныхъ пастъпей церкви. Противъ веденія разговоровъ въ церкви писалъ еще митрополитъ Петръ <sup>2</sup>, Кириллъ игуменъ Бѣлозерскій <sup>3</sup>, а въ XVI вѣкѣ митрополитъ Макарій ' и особенно предшественникъ его митрополитъ Даніилъ <sup>5</sup>.

Въ сочиненіяхъ митрополита Даніила находятся очень интересныя данныя для характеристики современнаго русскаго общества по отношенію его къ поведенію въ церкви. Обличенія митрополитомъ неблаговиднаго поведенія многихъ изъ его современниковъ, безъ предварительнаго ознакомленія съ дъйствительнымъ положеніемъ русскаго общества въ его извъстиыхъ религіозно-нравственныхъ недостаткахъ, могли бы показаться крайне ръзкими и преувеличенными: но теперь они не должны особенно бросаться въ

аки на торжище и на позорище съ гордостію и величаніемъ, и покланяемся образу Владыки..... покровенными главами, а иніи подипрающеся жезды своими, а иніи безобразно приходятъ, разволочася ризъ своихъ». Рукои. Импер публ. библ., Погодинская, № 1315, не нумерованная. Приложение № XXIX.

¹ Въ древнемъ русск, поучени носящемъ название «Слова Господа Нашего Iс. Хр., поучение всему міру на спасеніе», авторъ слова влагаетъ въ уста Спасителя слѣдующія, обращенныя къ пастырямъ слова: «почто не учите люди страху Божію, стояти въ церкви, ведящен не видятъ, слышавшен не слышатъ, устама своима октенью глаголютъ: Господу помоламся, станемъ добри и станемъ со страхомъ, усты своими глаголете, а мысли ваша удалишася отъ мене». Рукоп. Кир. библ. № ⁵⁵/₁446 л. 64. Рукоп. Соф. библ. № 1289 л. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Памятн. старив. рус. литер. изд. Кушелевымъ-Безбородно, вып. IV, 186—188.

³ Послапіе Кирилла къ Можайскому князю. Акты Ист. т. І, № 16, 1413 г. 26-

<sup>· •</sup> Рукоп. Кир. Б'йлоз. мон. № 103/1180, л. 78—81. Приложение № XXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Личность благоговъйнаго человъка предпочтительно предъ всъми другими возвышалась въ настырскихъ поученіяхъ того времени: «аще кто идетъ ко церкви Божій со страхомъ и со всѣмъ сердцемъ, то сіяетъ душа его, аки солице, и восходитъ молитва его, яко темьянъ къ Богу, тогда ангелъ его исходитъ изъ одтаря, и нося аки скляницу смирну въ руцѣ своей и знаменаетъ ему на челѣ, и тако почіетъ на немъ Духъ Святый» (Рукоп. Кирил. библ. № <sup>69</sup>/1414, д. 65—66. Слово Господа нашего І. Христа, поученіе всему міру на спасеніе).

глаза въ виду непривлекательной дъйствительности. Обличенія митрополита Даніила важны въ томъ отношеніи, что опи заключають въ себъ нъкоторыя частныя черты изъ массы тъхъ отступленій въ церковномъ поведеніи русскихъ, какія указаны въ другихъ древнихъ и современныхъ историческихъ источникахъ.

Обличенія митрополита Дапінла касаются двухъ сторонъ, именно: холодности русскихъ къ посъщенію храмовъ Божінхъ и потомъ—неблагопристойнаго поведенія въ нихъ.

Холодность русскихъ къ храму бросалась рѣзко въ глаза и въ состояніи была вызвать противъ себя самыя строгія осужденія. «Ты лѣнишися, говоритъ Даніилъ, приходити въ божественную церковь, и презираени божественная прочитаема, отвращаенися бесѣдъ духовныхъ и течени на игрища и позорища бѣсовская...., егда услышими собирающихся въ божественную церковь на молитвы и моленія, отбѣгаении, яко звѣрь». Рѣзкій топъ обличеній Даніила является вполиѣ естественнымъ послѣ того, если мы представимъ себѣ, что русскіе въ его время, какъ это видно было изъ словъ самаго митрополита, посѣщенію храмовъ Божіихъ предпочитали посѣщеніе мірскихъ гульбищъ и безиравственныхъ уличныхъ развлеченій, которыя по взгляду всѣхъ благочестивыхъ людей признавались ничѣмъ инымъ, какъ служеніемъ сатанѣ.

Болбе замбчательны въ историческомъ отношении тв обличения митрополита Даніила, въ которыхъ онъ вооружается противъ дурнаго поведенія вірующихъ въ церкви. «Егда срама ради внидеши въ божественную церковь, такъ говоритъ онъ въ одномъ своемъ словъ, и не въси, почто пришелъ еси, позъвая, и протязаяся, п ногу на ногу поставляеши, и бедру выставляеши и потрясаеши, и кривляещися яко похабный; о ум' же твоемъ что и глаголати! Ничто же бо обръсти въ тебъ: ни на намяти гръговъ, ни памяти смерти и еже по смерти, ни памяти страшнаго суда, ни намяти о нестерпимыхъ, безконечныхъ мукахъ, и еже о царствіи пебесномъ и о раю не токмо желаеши, ни въспоминаеши, но и отъ глаголющихъ о сихъ отступаеши и стоиши, яко печювственъ, не слушая ни чтущихъ, ни поющихъ; считаеши лихвъх, богатство, управляещи домы, глаголети о жень, о дътехъ, о рабъхъ, и превозношаещися яко другій сатана, вся же человікы безумны и грішны глаголеши, точію себ'є разумна и премудра вс'ємь являети» 1.

¹ Рукоп. М. Д. Ак. № 197, л. 437.67, 68.

Были нѣкоторыя ненормальности въ религіозно-правственной жизни русскаго парода еще болѣе существенныя, которыя выходили изъ ряда собственно церковнообрядовыхъ вопросовъ, по соприкасались уже и съ догматическимъ ученіемъ вѣры. Таково именно отношеніе русскихъ того времени къ таинству покаянія. Понимая вѣру больше какъ совокупность обрядовъ, народъ русскій и въ таинствѣ покаянія подготовленъ былъ видѣть одну религіозную формальность и сообразно этому относился къ нему безъ должнаго уваженія, какое слѣдуетъ таинству церкви. Въ массѣ народной образовались пеправильные взгляды на значеніе для христіанина таинства покаянія.

Весьма многіе подолгу не обращались къ таинству покаянія. Одни, выходя изъ понятія о безконечной благости и милосердін Божіемъ, успокоивали себя тѣмъ, что Богъ всегда проститъ канщагося, и откладывали свое покаяніе все далье и далье, желая предъ смертью искренно раскаяться и получить прощение во грізхахъ, сделанныхъ въ течепіе всей своей жизни. Другіе же наоборотъ, сознавая за собою множество греховъ, не приступали къ таинству покаянія, будучи напередъ увірены въ его недійствительности для себя 1. Находились и такіе, которые, понимая слишкомь формально значеніе покаянія, обращали его въ средство для оправданія своей безнравственности: они всю свою жизнь вели распущенно, и все-таки спокойно смотрѣли на свою загробную участь, надъясь на всеискупляющее дъйствіе последняго, предсмертнаго поканиія 2. Въ древнемъ русскомь обществ издавна существоваль еще одинъ неправильный взглядъ на таинство покаянія, которымъ отвергалась действительность и спасительность покаянія, совершеннаго передъ смертію и вынужденнаго страхомъ загробнаго наказація 3. Въ простомъ народѣ господствоваль своебразный

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукон. Импер. Публ. Библ. F. 1, № 228 л. 397—399. Слово о согрѣшающихъ и не хотящихъ клятися.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Слово Максима Грека (непзданное) о иже надѣются человѣцы на послѣднее покаяніе, въ которомъ авторъ разсуждаетъ о нѣкоторыхъ изъ своихъ современниковъ, «иже отъ зельнаго безстудства попираютъ волею честныя заповѣди, а послѣднимъ же своимъ студенымъ покаяніемъ чаютъ изъѣжати божественныхъ испытаній». Рукоп. Воскресенскаго, Новый Герусалимъ именуемаго, мол., № 110, л. 378—383, по каталогизаціи Амфилохія.

<sup>\* «</sup>Миоэн молвять, читаемъ мы въ одномъ древнемъ поучения, еже кто ся умрети касть, аки воль предь съкпрою стоя, того педостойна творя приняти»

ваглядъ на исповъдь, по которому онъ считалъ ее дъломъ князей и обязанностію благородныхъ и знатныхъ людей по преимуществу и на этомъ основаніи многіе по долгу не обращались къ таинству покаянія.

Неправильный взглядъ на значение таинства покаянія сопровождался въ практической жизни анормальностями и выражался въ томъ, что многіе долгое время не исповъдывались и не причащались по нъскольку лътъ сряду, не считая это съ своей стороны большимъ упущеніемъ. Особено это развито было въ низшей средь общества, въ массь народа. Даже люди набожные и тѣ приступали къ таинству покаянія однажды вь годъ. Другіе дізали и того хуже: они являлись къ духовнику на исповъдь и утаивали предъ нимъ свои гръхи, а послъ даже хвастались этимъ, говоря съ насмѣшкой: «что мы за дураки такіе, что станемъ попу сознаваться» 2! Были болье серьезныя причины, побуждавшія къ наміренному утанванью гріховъ. Въ древнерусскомъ обществъ установился такого рода взглядъ на исповъдь, по которому ее считали дъйствительной только въ томъ случав, если она сопровождалась эпитиміей 3. Во изб'єжаніе эпитиміи, которою всегда сопровождалась тогда каждая исповъдь, многіе и скрывали свои грфхи.

Пастыри церкви обращали свое внимание на такія важныя опущенія своихъ пасомыхъ, которыя касались неправильнаго взгляда ихъ и отношенія къ таинству покаянія. Въ древне-русских па-

<sup>(</sup>на покаяніе). Рукоп. Импер. Публ. Библ. Q. 1., № 313, л. 510. Слово Златоуста къ попомъ, русское; Сн. Прав. Соб. 1861 г., ч. І, 457-458. Два древнихъ поученія XIV въка.

<sup>1</sup> Герберштейнъ, Записки о Московіи, 62-63.

<sup>\*</sup> Костомаровъ, очеркъ жизни и нравовъ велико-русскаго народа, 211. Прав. Соб. 1865, ч. П, 222. О борьб христіанства съ язычествомъ въ Россіи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Аще исповъдавщагося не свяжеть отецъ духовный эпитиміей, разсуждается въ одномъ древнемъ поучения, ко предастъ душу его въчной муцъ и ждутъ тъхъ узы не разръщимыя». Слово, како подобаетъ попови дъти примати и наказати. Рукоп. Погодина № 1024, л. 382, ср. Прав. Соб. 1861 г. 1, 453. Еще митронольть Истръ писаль: «безь энитимій дізтей своихъ не держите». Макарій, Ист. Рус. Цер., т. V, приложение № VI, 413-414. На этомъ основ, священиикамъ, не налагавшимъ эпитимій на испов'ядывающихся, угрожали проклятіемъ, Рукоп. И. И. Б. Q. 1, № 313, л. 510. Слово къ попомъ.

мятникахъ постоянно встрѣчаются увѣщанія, обращенныя къ вѣрующимъ какъ о томъ, чтобы они чаще прибѣгали къ покаянію, такъ равно и томъ, чтобы это покаяніе было чистосердечное и полное ¹.

Митрополитъ Даніилъ точно также касается въ своихъ поученіяхъ и тапиства покаянія. Историческое значеніе и причины, вызвавшія разсужденія митрополита, теперь уясняются. Только въ его поученіяхъ не находится никакихъ указаній на какія либо частныя отступленія и извращенія смысла покаянія, какія дёлались его современниками, какъ то извъстно изъ другихъ современныхъ и ближайшихъ къ нему по времени источниковъ. У него не видно никакихъ обличеній и нападокъ, столь обычныхъ у него въ другихъ случаяхъ, на злоупотребленія со стороны своихъ пасомыхъ таинствомъ покаянія, нітъ вообще историческихъ данныхъ для нравственной характеристики общества въ разсматриваемомъ отношении. Всв его разсужденія, касающіяся таинства поканиія, не отрицательнаго, обличительнаго, а вполив дидактическаго, положительнаго характера. Въ нихъ даются только положительные, пастырскіе совіты, призывающіе къ покаянію, въ одинаковой степени приложимые ко всякому обществу и ко всякому времени. Вообще эта часть разсужденій Даніила отличается бъдностію историческаго элемента.

Въ противовъсъ разнымъ уклоненіямъ и злоупотребленіямъ современниками таинствомъ покаянія, Даніилъ беретъ общее по-

<sup>1 «</sup>Бол'ве всего покаяльнаго отца слушайте, говорить одно древнее слово, и кайтеся ему по вся дни, исповъдающи своя гръхи». Рук. Импер. Пуб. Библ., Q. 1., № 255. Поучение пабрано отъ всёхъ книгъ вмёти всякому христіанину страхъ Божій въ сердцы, л. 216-228. Въ словъ о покаянія и очищеніи заповъдуется не таить гръховъ и «не срамаяться» ихъ. Рукоп. Импер. Публ. Бубл. F. 1, № 228, л. 397. Срав. Домострой, М. 1849, 20-21. На необходимости подробнаго покалнія настапваль митроп. Фотій. Прав. Соб. 1860 г., ч. ІІ, 222-240. Дополн. къ Акт. Истор., І, № 181, 1431 года, 325-331. Для того, чтобы расположить исповъдающихся къ откровенности, нъкоторые древніе моралисты совътывали пастырямь употреблять всякія выраженія любви къ кающемуся. Запов'єдывалось между прочимъ приходившаго каяться помъщать въ одной уединенной комнатъ и бес'вдовать съ нимъ н'екоторое время до испов'еди (Прав. Собес'ед. 1860 г., ч. І. 346-358. Правило о покаянів), а самую исповъдь производить, вопрошая кающагося «со всякимъ смиреніемъ и кротостію, иже аще есть мощно и цівловати его и облобызати». Рукопись Софійской библіотеки, № 1466, л. 114—117. Чинъ исповеди, срав. Православный Собесбаникъ 1861 г., ч. 1, 446-452.

ложеніе и излагаетъ пастырскіе сов'іты, призывающіе къ частому и чистосердечному покаянію.

Противъ пренебреженія современниками таинствомъ покаянія, изъ какихъ бы оно неправильныхъ взглядовъ ни исходило, Даніилъ предлагаетъ цѣлый рядъ настойчивыхъ пастырскихъ увѣщаній о необходимости для всякаго христіанина какъ можно чаще прибѣгать къ покаянію. «Братіе, поучаетъ онъ въ одномъ мѣстѣ, внимаемъ себѣ, и очищаемъ свою совѣсть, и испытаимъ сами себе на 
всякъ часъ, незабвенно кающеся о грѣсѣхъ своихъ, не точію о 
дѣльныхъ и словесныхъ согрѣшеніихъ, но и о помыслахъ, яже 
аще что и помыслихомъ лукавая, покаемся, плачемся, рыдаемъ, дондеже время имамы; притекаимъ всегда въ церковь, такъ говоритъ 
онъ въ другомъ мѣстѣ, исповѣдуимъ Богу и отцемъ духовнымъ 
согрѣшенія своя». Вообще, подобнаго рода пастырскія наставленія и увѣщанія нерѣдки въ поученіяхъ Даніила.

Противъ злоупотребленія таинствомъ покаянія, выражавшагося въ сознательномъ утаиваніи грфховъ при самой исповіди, Даніилъ вооружается настойчиво. Онъ посвятиль этому предмету часть одиннадцатаго слова, давъ ей следующее соответствующее названіе: «яко б'єдно есть не испов'єдати помыслы своя отцемъ духовнымъ». Названіе слова вполнѣ отвѣчаетъ тому положенію, какое создалъ въ обществъ неправильный взглядъ на покаяніе. Въ этой части одиннадцатаго слова авторъ говоритъ о необходимости чистосердечнаго, искренняго и подробнаго покаянія предъ священникомъ. «Ты плачися и рыдай, поучаетъ здесь митрополить, о своихъ гръсъхъ, къ отцемъ же духовнымъ не токмо о дъяніяхъ, но и о словесъхъ и помышленіихъ исповъдь имъй, велико бо зло еже таити помыслы своя отъ отецъ духовныхъ, и не имъти исповъдыванія о гръсъхъ своихъ» і. Необходимость, важность и обязательность подробнаго покаянія, Даніилъ подтверждаетъ ссылками на свидетельства Василія Великаго изъ его постническихъ словъ, Златоуста, Григорія Нисскаго, Іоанна Ліствичника—изъ его толковой лъствицы, Іоанна Постника — изъ его правилъ о покаяніи, помъщавшихся въ Кормчей 2, и многочисленными сказаніями, взятыми изъ старчества 3.

¹ Рукоп. М. Д. Ак. № 197, J. 349, 278, 439, 399, 353, 356.

<sup>2</sup> Рукоп. № 197, л. 396-399.

Рукоп. № 197, л. 391—397. Здёсь напр. помѣщена обширная повѣсть

Въ цълесообразности, полезности для своего времени поученій Ланіила о покаяніи неможеть быть сомніній. Вопрось можеть только возникнуть о степени ихъ удовлетворяемости извъстному вопросу своего времени. Митрополить Даніиль не коснулся недостатковъ своихъ современниковъ, а прямо противъ нихъ предложилъ пастырское наставление бол ве или менве общаго характера о необходимости для всъхъ покаянія, и ограничился здъсь вообще указаніемъ одного истиннаго пути, противуположнаго уклоненіямъ своихъ современниковъ, совершенно умолчавъ о последнихъ. То обстоятельство, что Даніилъ не захотвлъ войти въ подробное разсмотрвніе и опроверженіе частныхъ, отдельныхъ причинъ и основаній, по которымъ его современники или вовсе уклонялись отъ покаянія или же небрежно относились къ нему, въ значительной степени лишало его разсужденія жизненности и дійственности на современниковъ. Невъжественная масса его пасомыхъ могла легко соглашаться въ принципъ съ Даніиломъ во взглядъ на необходимость покаянія, но въ то же время она могла оставаться пря своихъ частныхъ взглядахъ на него, которые въ концув концовъ приводили или къ отрицанію, или къ извращенію смысла и значенія покаянія. Для нея необходимо было предварительно подробное, пунктуальное разсмотрвніе и опредвленіе несостоятельности того или другаго отдёльнаго мнёнія, касающагося таинства покаянія, что Дапіиломъ вовсе обойдено.

Представленный очеркъ религіозно-нравственнаго состоянія русскаго общества XVI в. отличается односторонностію своего колорита. Это обстоятельство, во первыхъ, и существеннъйшимъ образомъ обусловливается цълями и задачами, какія преслъдовались при его написаніи. Въ планъ настоящаго изслъдованія, прелметь котораго вращается вокругъ одной личности, не могло входить всестороннее изученіе нравственнаго состоянія древнерусскаго общества. Прямою, непосредственною цълію изученія религіозно-нравственнаго состоянія было выяснить нравственных воззрѣнія Даніила въ генетической связи съ господствовавшими воззрѣніями его эпохи и съ характеромъ и чертами жизни и быта современнаго ему русскаго общества. Но такъ какъ въ поучені-

объ отцъ Евстафіь, взятая изъ скитскаго патерика. Скитекій патерикъ. Супрудъскаго изд. ч. І, 166—168,

яхъ Даніила съ нравственнымъ содержаніемъ обличительный характеръ является преобладающимъ, то для историческаго выясненія разнообразныхъ обличеній, бичевавшихъ уклоненія отъ требованій христіанской нравственности, совершенно необходимо было касаться болье всего анормальностей, соотвытствующихъ находящимся у Даніила обличеніямъ, и обращаться къ дійствительному положенію общества въ томъ именно направленіи, въ области котораго вращаются эти обличенія. Вовторыхъ, односторонній характеръ очерка обусловливается источникомъ, изъ котораго по преимуществу заимствовались данныя для характеристики древнерусского общества. Источникъ этотъ-древнія поученія, которыя, сообразно со своею чисто-дидактическою цёлію, довали и бичевали всякія уклоненія отъ нравственнаго закона, и въ то же время совершенно оставляли въ сторонъ положительную сторону жизни общества, ту, которая находилась въ соотвътствіи съ требованіями христіанской морали. Отсюда по необходимости и нашъ очеркъ является одностороннимъ и вращается въ сферф анормальностей древнерусской жизни. Во всякомъ случав въ древнерусской жизни несомивино существовало очень и очень много привлекательныхъ сторонъ, которыя въ значительной степени искупляють указанные въ очеркъ ся недостатки. Притомъ нашъ очеркъ пе отличается и не можетъ отличаться, сообразно своей задачь, какая имъ преслъдуется, полнотою: въ немъ затрогиваются ть стороны нравственных воззрвній и быта современнаго общества, на которыхъ останавливается и которыя разсматриваетъ митр. Дапіилъ.

Слёланное въ очеркъ религіозноправственнаго состоянія русскаго общества XVI в. историкосравнительное изученіе правственнаго міровозэрьнія Даніила имъетъ за себя всь выгодныя стороны, недостижимыя при всякомъ другомъ методъ изученія. Здъсь прямо дается соотвътствующее значеніе положительнымъ нравственнымъ возэрьніямъ Даніила и опредъляется степень ихъ высоты и занимаемое ими мъсто въ ряду господствовавшихъ возэрьній тогдащией эпохи. Съ другой стороны, обличенія Даніила, во многихъ случаяхъ кажущіяся преувеличенными, а иногда мало доступными для пониманія, получаютъ свое дъйствительное значеніе историческихъ фактовъ и выясняются только благодаря сравнительному изученію современной эцохи.

### Заключеніе отдъла.

Въ настоящемъ отдълъ разсмотръно было правственное міровоззрѣніе митрополита Дапінла какъ съ положительной, такъ и съ отрицательной (обличенія) стороны его. Въ своихъ положительныхъ взглядахъ на тѣ или другія явленія современной жизни Дапіилъ немпого возвышается надъ взглядами современной ему эпохи. Опъ здѣсь является скорѣс болѣс или менѣе полнымъ выразителемъ ея. Какъ отдѣльная личность, имѣющая свои отличительныя особенности и воззрѣнія, Дапіилъ писатель не безъ педостатковъ. Достаточно указать на допущеніе имъ оскопленія (въ носланіяхъ), чтобы убѣдиться въ этомъ. Разсматриваемое съ эгой стороны, положительное ученіе Даніила о нравственности имѣетъ для настоящаго времени чисто историческое значеніе. Оно служитъ для насъ прекраснымъ и преимущественно предъ другими современными намятниками полнымъ выраженіемъ круга и характера правственныхъ понятій своего времени.

Въ нѣкоторыхъ отдѣльныхъ нравственныхъ наставленіяхъ, находящихся въ сочиненіяхъ м. Даніила, замѣчается большое сходство съ наставленіями, собранными въ Домостров. Если послѣднее редактированіе Домостроя согласно со мнѣніемъ нѣкоторыхъ ученыхъ приписывать извѣстному священнику Сильвестру, то объясненіе этого сходства нужно искать во вліяніи сочиненій м. Даніила на редактора Домостроя тѣмъ болѣе, что, какъ уже извѣстно, священникъ Сильвестръ имѣлъ въ своемъ распоряженіи собственный, ему принадлежащій, списокъ посланій м. Даніила.

Касательно положительныхъ правственныхъ воззрѣній митрополита Дапіила нужно сказать, что они изложены на основанія отлѣльныхъ его разсужденій, заимствованныхъ одинаково какъ изъ его словъ, такъ и изъ посланій. Но извѣстно, что посланія часто вызываются потребностями отдѣльныхъ лицъ, правственныя нужды которыхъ могутъ быть слишкомъ исключительны и частны. Поэтому и высказанные по поводу ихъ взгляды точно также въ свою очередь могутъ быть исключительными и потому не могуть служить вѣскими дапными для характеристики общихъ правствен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Некрасовъ. Опытъ историко-литературнаго изследованія о происхожденіи древнерусскаго Домостроя. Чтен. въ общ. ист. в древн. 1872 г. кн. III.

ныхъ возэрѣній. Это обстоятельство дѣйствительно имѣетъ свое значеніе и пренебреженіе имъ можетъ сопровождаться преувеличеніями, разширеніемъ, или на оборотъ ограниченіемъ, тѣхъ или другихъ нравственныхъ требованій. Но избѣжать указанныхъ неудобствъ при изложеніи нравственныхъ возэрѣній Даніила во многихъ случаяхъ было чрезвычайно трудно. Трудность заключается въ самомъ характерѣ посланій, изъ которыхъ многія отличаются скудостію свѣдѣній относительно общественнаго положенія, условій жизни и частной дѣятельности ит. п. тѣхъ лицъ, къ которымъ они писаны. Отсюда само собою является во многихъ случаяхъ не возможнымъ опредѣленіе широты и степени обязательности тѣхъ нравственныхъ требованій, какія излагаются въ томъ или другомъ посланіи.

Особенную историческую важность имъетъ обличительный отдълъ сочиненій митрополита Даніила. Его поученія служатъ живымъ изображениемъ многихъ обычаевъ, педостатковъ и пороковъ московскаго общества первой половины XVI въка. Современные обычаи и общественные недостатки описываются въ нихъ по большей части не въ общихъ и неопредвленныхъ выраженіяхъ, но съ такими деталями и подробностями, которыя описаніямъ Даніила дають черты прекрасной, исполненной яркаго колорита картины, написанной какъ бы съ натуры. Въ послъднемъ случав митрополить изобличаеть въ себъ человъка не только вообще внимательнаго и знакомаго со всёми мелочами жизни современнаго ему общества, мало того, онъ захватываетъ въ своихъ обличеніяхъ такія частности жизни, такія особенности быта своихъ современниковъ, что можно удивляться его отзывчивости и чуткости ко всёмъ потребностямъ, обстоятельствамъ и запросамъ своего времени и всесторонней, широко захватывающей, наблюдательности его ума. Благодаря широтъ своихъ наблюдательныхъ способностей, всъ обличенія Даніпла не представляютъ изъ себя общихъ указаній, а предметъ ихъ, какъ взятый непосредственно изъ жизни, прямо отвычаетъ нравственному состоянію тогдашняго общества и его разнообразнымъ запросамъ. Поэтому поученія Даніила въ ихъ описаніяхъ современной ему жизни служатъ превосходными историческими комментаріями на весьма многія стороны тоглашней жизни и быта московскаго, преимущественно аристократическаго общества.

Обличительный отдёлъ поученій митрополита Даніила никакимъ, конечно, образомъ не можетъ вызывать сомнѣній относительно своей

исторической достовърности. Здъсь только необходимо внести слъдующую оговорку. Даніилъ, какъ проповѣдникъ по преимуществу практическій, обличаль всь правственныя уклоненія, какія онъ замвчалъ въ жизни окружающаго его общества. Въ нападкахъ на нравственные недостатки своихъ современниковъ онъ вооружался прежде всего и чаще всего противъ тъхъ изъ нихъ, которые болъ другихъ поражали своею ръзкостію и выдающимся характеромъ. Отсюда обличенія Даніила наполнены главнымъ образомъ изображеніемъ крайностей, въ которыхъ выражались и до которыхъ развивались въ современномъ русскомъ обществъ тъ или другіе пороки. Понятно, ни одна крайность не можетъ въ одинаковомъ видь и степени своего развитія принадлежать массы, цылому классу извістнаго общества, а тімь боліве цілому обществу. Поэтому обличительный отдель въ сочиненіяхъ митрополита Даніила, какъ имъющій своимъ содержаніемъ изображеніе крайностей разныхъ пороковъ, составлявшихъ принадлежность не всего современнаго русскаго общества, а только отдельных труппъ его и отдельныхъ его членовъ, тъмъ самымъ захватываетъ собою не все общество, а только извъстную болье или менье ограниченную часть его. Отсюда естественно вытекаетъ тотъ выводъ, что общій тонъ обличеній митрополита Даніила долженъ быть до извъстной степени смягченъ, хотя являются непреодолимыя трудности для того, чтобы можно было точно указать предълы этого смягченія.

Разсмотрѣнный отдѣль сочиненій и отдѣльныхъ разсужденій митрополита Даніила есть въ строгомъ смыслѣ отдѣлъ проповпдническій. Въ немъ Даніилъ является съ особенными чертами древнерусскаго проповъдника. Многія черты и особенности литературной дівятельности митрополита, какъ вообще богослова и писателя, были указаны въ соответствующихъ местахъ. Здесь необходимо выделить черты и особенности Даніпла, собственно какъ проповъдника. Чрезъ всъ поученія и разсужденія Даніила проходитъ одна весьма характерная и достойная черта его проповъднической дъятельности. Вездъ у него бросается въ глаза на самомъ цервомъ планъ постоянное вниманіе къ движеніямъ и явленіямъ жизни своихъ современниковъ. Онъ отзывается въ своихъ поученіяхъ на весьма многіе, современные ему, общественные вопросы, поднимавшіеся на почві правственных возаріній людей его времени. Содержаніе поученій, вощедпихъ въ настоящій отдълъ, положительно неотдълимо отъ эпохи, къ которой относится

ихъ происхожденіе, и безъ изученія ея опо совершенно непонятно. Равнымъ образомъ въ поученіяхъ Даніила отображается современная ему эпоха какъ въ зеркаль. Черта современности, проходящая чрезъ всв проповъдническіе труды, обращаетъ Даніила въ проповъдника съ практическимъ направленіемъ или въ проповъдника публициста, все равно будемъ ли мы попимать публицизмъ въ широкомъ смыслъ, разсматривая его, какъ отзывчивость на всъ вопросы своего времени, будутъ-ли они теоретическаго, богословско-догматическаго или же правственно-практическаго характера, или же въ болъе узкомъ смыслъ, понимая его какъ только отвътъ на вопросы времени въ ист правственномъ, практическомъ характеръ.

Какъ проповѣдникъ съ практическимъ направленіемъ, какъ церковный писатель публицистъ, въ своихъ сочиненіяхъ захватывавшій животрепещущіе вопросы своего времени и бытъ и правы современнаго ему общества, митрополитъ Даніилъ, по полнотѣ, богатству и разнообразію сообщаемыхъ имъ историческихъ свѣдѣній является единственнымъ въ своемъ родѣ писателемъ и проповѣдникомъ древней Руси. Русская исторія во весь свой продолжительный древній періодъ, до самаго учрежденія патріаршества и даже далѣе, не можетъ выставить ни одного писателя, подобнаго съ разсматриваемой стороны митрополиту Даніилу. Можно сдѣлать исключеніе здѣсь для Максима Грека, но Максимъ Грекъ былъ человѣкъ чужой національности, съ особымъ, западно-европейскимъ складомъ образованія, такъ что онъ пикакъ не можетъ идти въ сравненіе съ собственно-русскими писателями.

Исторія первая и самая върная учительпица человъчества; исторія русскаго проповъдничества есть самый върный путеводитель къ нормальной постановкъ проповъди и для современной жизни русскаго православнаго народа. Если смотръть на исторію вообще и исторію проповъдничества въ частности съ этой точки зрънія, то и проповъдническая дъятельность митрополита Даніила, при всъль ея недостаткахъ, можетъ служить прекраспымъ примъромъ и оправданіемъ для современныхъ русскихъ проповъдниковъ въ преслъдуемыхъ многими изъ нихъ цъляхъ оживленія и одухотворенія проповъди. Проповъдь тогда только можетъ быть названа жизненною, когда она всецъло отвъчаетъ запросамъ своего времени и вращается въ сферъ его интересовъ.

## отдълъ третій.

Въ третій отділь обозрівнія сочиненій митрополита Данівла входять тіз изъ нихъ, которыя написаны по запросамъ отдільныхъ лицъ и членовъ общества, и которыя удовлетворяють собою частнымъ нравственнымъ нуждамъ и потребностямъ людей, искавшихъ совъта у митрополита. Сообразно условіямъ своего происхожденія и назначенію служить интересамъ отдільныхъ лицъ и отдільныхъ группъ людей, въ обзоріз сочиненій Даніила въ составъ третьяго отділа войдуть всіз его посланія за исключеніемъ только одного—окружнаго.

Прежде всего необходимо установить начало, которое должно быть положено въ основание распределения посланий. Порядокъ, въ какомъ они следують въ сборнике посланій, основань на простой случайности и не подчиненъ какой либо одной идеъ. Поэтому самому становится невозможнымъ обозрѣніе посланій въ порядкъ слъдованія, какой данъ имъ ихъ авторомъ или върнъе ихъ собирателемъ. По своему содержанію посланія Даніила болье или менъе разнородны. Но при всемъ разнообразіи въ нъкоторыхъ посланіяхъ можетъ быть указана одна общая всёмъ имъ идея. Такой характеръ посланій открываетъ возможность обозрѣнія ихъ по нъсколькимъ отдъльнымъ группамъ. Такъ, первую группу посланій Даніила могутъ составить тѣ изъ пихъ, въ которыхъ развивается по преимуществу учение о монашеств в и о правилах в иноческой жизни; вторая группа посланій сосредоточивается главнымъ образомъ на нравственномъ ученіи о ціломудріи и чистоті; наконецъ, третья группа посланій содержить въ себ'в т'в изъ нихъ, которыя въ своемъ содержаніи не имбють ничего общаго между собою, и которыя по тому самому составляють группу посланій такъ сказать разнородныхъ.

#### ГЛАВАІ-я.

# Обозрѣніе посланій, имѣющихъ главнымъ своимъ предметомъ ученіе о монашествѣ и о правилахъ иноческой жизни.

Къ этой категоріи относится шесть посланій Даніила. Въ основѣ распорядка посланій этой группы будетъ находиться начало предметное (т. е. характеръ содержанія самыхъ посланій), которое дастъ обозрѣнію нѣкоторую логическую стройность и послѣдовательность, представляющія собою всѣ удобства для опредѣленія послѣдовательнаго хода мыслей автора и для болѣе легкаго уясненія и усвоенія системы его воззрѣній на монашество.

T.

Сообразно съ логическимъ началомъ дѣленія посланій этой группы на первомъ мѣстѣ должно быть поставлено шестое (по положенію въ сборникѣ посланій) посланіе Даніила, имѣющее свочить главнымъ предметомъ ученіе о богоустановленности двухъформъ человѣческой жизни—брака и монашества: «святій апостоли человѣческое житіе на двѣ жизни уставиша: на дѣвственное, сирѣчь на иноческое, и на супружеское. 'Это посланіе одно изъобширныхъ по своему объему.

Изъ содержанія послація можно заключать, что оно адресовано было знатному мірянину и по слѣдующему обстоятельству. Благородный господинь, къ которому написано посланіе, расположень быль къ поступленію въ монашество, но, какъ нужно думать, въ то же время и не настолько, чтобы онъ могъ вполнѣ рѣшительно и безъ борьбы отказаться ради снасенія души подъ видомъ нестяжательнаго инока отъ тѣхъ удобствъ, какія предоставляло ему его высокое положеніе въ мірѣ. Благородное лицо находилось въ продолжительной нерѣшимости и, заботясь о спасеній своей души, оно подъ давленіемъ привязанности къ благамъ міра всетаки колебалось и откладывало поступленіе въ монашество. Во время своихъ колебаній этотъ благородный господить обращался неоднократно къ митрополиту за пастырскими наставленіями, которыя бы могли повліять на него въ болѣе благопріятномь для

¹ Рукоп. Соф. биб. № 1281 л. 249—270. № 1456 л. 22—39.

полученія спасенія смыслѣ. Дѣйствительно въ настоящемъ посланіи Дапіила находятся нѣкоторыя наставленія, вполнѣ соотвѣтствующія извѣстному положенію поучаемаго лица.

Во вступленіи въ посланіе митрополить высказываеть свое удивленіе по поводу обращенія къ нему, «грубому, худому и несмысленному иноку», такого вліятельнаго и важнаго лица и говорить ему, что лутче было бы, еслибы онъ обратился къ «иже въ добродѣтелехъ сущимъ, и иже въ глубину разума божественныхъ писаній вникнувшимъ,» и что онъ самъ возлюбилъ «наказыватися, неже наказывати,» такъ какъ онъ самъ хорошо сознаетъ, что «служеніе, лежащее на немъ, выше его мѣры.»

Посланіе не имъетъ единства предмета. Оно распадается на н всколько от дъльных в положеній. Первое положеніе посланія содержить нисколько разсуждений о пользы и благотворительности «наказанія» или на современномъ языкъ просвъщенія, которое, по взгляду митрополита, особенно важно для человъка потому, что не только обогащаетъ его умъ религіозными истинами, но что, и главиће всего, оно указываетъ человъку «стезю къ дъланію заповъдей Христовыхъ». Основаніемъ всякаго просвъщенія должна служить православная въра и ея ученіе. Св. въра духовно возраждаетъ человъка въ божественномъ крещеніи, въ которомъ каждый христіанинъ объщавается сопасно хранити заповиди Христовы» вси безъ исключенія. Здись существуеть одна только особенность. Давая объты предъ Богомъ при крещеніи исполнять всв заповеди Его, христіанинъ темъ не мене не отрекается отъ «міра и яже міру подобающихъ и возводящихъ къ благоугоженію Божію».

Человъкъ, не отрекшійся отъ міра, живетъ въ мірѣ и пользуется его выгодами, которыя всѣ сосредоточиваются только на одномъ правѣ имѣть жену, во всемъ же остальномъ не существуетъ никакого различія между христіанами по степени обязательности нравственныхъ христіанскихъ требованій, такъ какъ всѣ прочія заповѣди «всѣмъ подобнѣ законоположеніи суть». Въ подтвержденіе всеобщей обязательности исполненія заповѣдей Христовыхъ митрополитъ ссылается на пѣкоторыя изреченія Спасителя (Марк. XII, 37). Впрочемъ брачная жизпь, жизнь мірская имѣетъ множество неудобствъ для нравственной усовершаемости человѣка въ виду тѣхъ постоянныхъ соблазновъ, какими такъ богата мірская

жизнь.—Подтверждение своему взгляду на міръ, какъ источникъ соблазновъ, Даніилъ находитъ въ словахъ Златоуста.

Второе положеніе посланія имбеть самое существенное отношеніе къ монашеству. Каждому человіку предстоить труднал задача избранія одной изъ формъ человіческой жизни: или брачной или дівственной—иноческой. Бракъ по своему существу есть учрежденіе Божественное. Равнымъ образомъ и монашество есть богоустановленное учрежденіе. Происхожденіе монашества Даніиль относить ко временамъ самихъ апостоловъ. «Иноческое житіе, говорить онъ, подаль есть верховный апостоль Петръ, якоже священномученикъ Климентъ, Петровъ ученикъ і, такожде и Филонъ премудрый, самовидецъ Петра апостола исобестдникъ сму въ Римі бывъ, и виді и слыша божественная его ученія, и преданія о евангельскомъ житіи, еще же иноческое предаціе и жительство г. Даліве р азсказывается о евангелисть Маркъ, ученикъ апост. Петра что и онъ въ Египтъ... «многи монастыри состави и иноческое житіе предаде..... якоже свидітельствуетъ многоученый древній

<sup>\*</sup> Здёсь сдёлана только ссыдка на свидётельство Климента Римскаго о Петрё, которое въ цёломъ видё находится въ одиннадцатомъ слов в Просвётителя (474—475) препод. Іосифа, гдё разсказывается, что апост. Петръ самъ принялъ монашество и облекся въ черныя ризы. Впрочемъ самъ Іосифъ какъ будто сомийъвается въ достов врности свид в тельства Климента. Оттого можетъ быть и Данінать ограничился однимъ голословнымъ указаніемъ на авторитетъ свид в тельства Климента, самъ раздёляя сомийніе Іосифа объ его подлиниости, и потому опустиль его.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Р. № 1281 л. 254. Въ рукописи ошибочно написано вмѣсто Филонъ—«Филипъ». По рукон. Импер. Нубл. библ. (Погод). № 1149, л. 48, это слово читается правильно. Приводимое здѣсь свидѣтельство Филона объ апост. Петрѣ, что Филонъ былъ ему собесѣдникомъ въ Римѣ и слышалъ его ученіе объ ипоческомъ жительствѣ, заимствовано изъ церковной Исторіи Евсевія Памфила. Дѣйствительно Евсевій пріурочиваетъ разсказъ Филона о іудейскихъ подвижникахъ—Оерапевтахъ къ подвижникамъ—аскетамъ христіанскимъ. Мідпе, Patr. curs complet ser. graec, tom. XX, Eusebii Pamphili historiae Ecclesiasticae lib. 2. рад. 174—184. Сочиненія Евсевія Памфила, переведенныя съ греческ. при. Спб. дух. акад., Спб. 1848 т. І, 86—93. Нѣкоторые ученые впрочемъ склонны понимать свидѣтельство исторіи Евсевія въ его прямомъ смыслѣ, т. е. что здѣсь разумѣются дѣйствительно христіан, подвижники, а не іудейскіе Оерапевты. Исторія православнаго монашества на востокѣ П. Казанскаго. М. 1854, ч. І, 30. Въ Просвѣтитель есть ссылка на Филона, но въ пной редакціи. Тамъ говорится только, что Филонъ похвадяетъ иноческое жительство. Просвѣтитель, 475,

мужъ Евсевій Памфилійскій» і. А апостолъ Павелъ самъ выставляется примъромъ дъвственника, изъ посланія котораго и дълаются здісь притомъ весьма обширныя выдержки (І. Кор. гл. VII). Точно также Діонисій Ареопагить, ученикь апостола Павла, учить о важности монашества и даже «писаніемъ изложи чинъ постриженію» <sup>2</sup>. Великій Евсевій узаконеваеть и бракъ и въ то же время монашество, которое онъ представляетъ «выше естества и общаго человъческаго житія кромъ». Равнымъ образомъ и св. Аванасій з и Василій в Великіе также признають двь формы жизни-бракъ и дівство или иночество и особенно восхваляють посліднее, которое божественный Аванасій называетъ житісмъ «ангельскимъ и апостольскимъ, тогда какъ бракъ въ его гдазахъ былъ путемъ «худъйшимъ». Такимъ образомъ для человъка открыты два пути, равно освященныя Богомъ: бракъ и монашество. Каждый, сообразуясь съ своимъ духовнымъ настроеніемъ, съ своими духовными и физическими силами, долженъ избрать одинъ изъ нихъ. Избраніе это должно происходить не случайно, а напротивъ много должно пройти времени прежде чемъ сделанъ будеть решительный шагъ

¹ Рук. № 1281, л. 254. Въ церковной Исторін Евсевія, на свидѣтельство которой здѣсь ссылается Данінлъ, о Евангел. Маркѣ говорится только, что онъ въ Египтѣ и въ самой Александрів основалъ церкви (...ἐκκληсίας сυсτήсαсθαι) и ничего не говорится о томъ, что онъ создалъ монастыри. Мідпе, Р. С. С. ser. graec. 1. XX. Eusebii Pamphilí, tom II, рад. 173—174. Церков. Исторія Евсевія Памфила том. 1, стр. 85. То же самое свидѣтельство Евсевія о Ев. Маркѣ находится и въ Просвѣтителѣ, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Дъйствительно въ сочинени св. Діонисія Ареопагита «о церковной іерархів» находится чинъ постриженія въ монашество, гдъ онъ носитъ названіе «тайно-дъйствія монашескаго посвященія». См. Писанія св. Отцевъ и учителей церкви, относящіяся къ истолкованію православнаго богослуженія, томъ І, Сиб. 1835. Св. отца нашего Діописія Ареонагита кинга, «о церковной іерархіп». И въ Просвътитель Іосифа есть ссылка на свидътельство Діонисія Ареонагита, по нъсколько въ иной редакція. Просвътитель, 472.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Рукоп. № 1281, л. 256. Эти слова равно какъ и всѣ приведенныя здѣсь свидѣтельства дѣйствительно принадлежатъ свят. Асанасію Великому и взяты пменно изъ его посланія къ монаху Амуну. См. творенія св. Отцевъ въ русск переводѣ т. ХХІ. Творенія св. Асанасія архісписк. Александрійскаго. М. 1853. у. ІІІ, 419—420.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 256. Цитать подлинный. См. Творенія Св. Василія Великаго част. V, 46—47., Migne, Patr. curs. complet. ser. graec. tom. XXXI, pag. 627—630. Ссылки Данівла на слова Евсевія, Аванасія и Василія В. тождественны съ ссылками, находящимися въ Просвътитель Іосифа. 465—466.

въ какомъ либо направленіи. Особенно это имфетъ значеніе въ отношеніи монашества. Бракъ открытъ для лицъ, которыя не могутъ выносить всъхъ тяжестей дъвственной жизни. Но для того, чтобы принять монашество и пойти по пути «узкому», «совершеннъйшему», ангельскому -- въ видъ инока, для этого особенно требуется испытаніе, продолжительный искусъ. «Не безъ испытанія безвременно къ икоческому житію прінти хотящая пріимати уставиша святіи отцы, говорится въ посланіи, но аще изв'єстно отъ разума своего, и отъ воля своея, и усердіе бываемо, и по объщанію, и смотрять отъ какова суть житія, и каковы суть обычаемъ, и возрастъ и долготу искуса, и скоропреложное и недужное, сія вся и прочая написаща и узаконоположища, таже многимъ искусомъ испытаніемъ разсмотривше, и паче же егда кто отъ многопищнаго и мягкаго житія хотя еже по Бозі подвигъ начати искусомъ всеиспытаціемъ прежнее житіе ихъ и нынфиній скоропреложный нравъ: или золъ, или благъ; и аще есть стропотокъ и непотребенъ, сихъ впесущихъ отпущати, ащели же хотя иноческому игу подвходити благоговъйнъ кто и смиренъ обрящется, сихъ пріемлютъ». Далье митрополитъ указываетъ на нъкоторыхъ изъ своихъ современниковъ, которые, не испытавъ надлежащимъ образомъ себя, по одному минутному увлеченію поступали въ монахи, но потомъ или вовсе покидали монашество, или же хотя и оставались въ немъ, но жили далеко не помонашески. А истинное монашество есть, по словамъ Даніила, постоянное отреченіе отъ міра «не еже тѣлесемъ виѣ его быти, но отъ тѣлесныя любве отторгнутися, и быти безграднику, бездомнику, несамолюбцю, нестяжательну, безъименнику, не собесбанику, невежаи человъческихъ ученій, готову пріяти во сердців иже отъ Божественнаго ученія входящая воображенія». Разсужденіе о брачной и иноческой жизни и о превосходств' посл'ядней предъ нервою въ приминеній къ поучаемому въ посланій лицу означаеть, что если онъ дъйствительно захотълъ идти во слъдъ Христа, то не долженъ отступать отъ своего нам'вренія, а долженъ стараться оставить міръ и воспріять духовную жизпь. Если же онъ находить себя слабымъ для такой многотрудной жизни, для «таковаго блаженнаго пути высокаго житія», то долженъ вступить въ законный бракъ и остаться въ міръ, гдъ многіе и съ женами и дътьми благочестиво живутъ и приближаются къ Богу. И живя въ мірі можно оставаться добродътельнымъ человъкомъ до конца своей жизни.

Въ подтверждение этой мысли митрополить дълаетъ значительную выдержку изъ одного слова I. Лъствичника 1.

Третье положеніе посланія, въ которомъ излагается ученіе о сохраненіи ціломудрія какт въ брачной, такт и вит-брачной жизни, развивается подробно. Здёсь митрополить не столько самъ поучаетъ, сколько наставляетъ готовыми примърами другихъ. Сохраненіе цівломудрія, по взгляду Даніила, обязательно одинаково для иноковъ и для мірянъ съ извістными исключеніями для посліднихъ (кромъ законныя жены не смъситися любодъйствомъ). Чистая, цъломудренная жизнь, по ученію Даніила, избавляеть человъка отъ смерти и даруетъ ему въчное блаженство на небъ, нагляднымъ примъромъ чего служитъ у него приводимый въ послапін разсказт о ціломудренномт Николай воині, который за свою физическую чистоту и другія нравственныя качества чудеснымъ образомъ спасъ свою жизнь среди общаго избіенія Грековъ Болгарами, окончательно уничтожившими греческое войско 2. Подобный же смыслъ имъстъ приводимая Даніиломъ повъсть о нъкоторомъ благочестивомъ властелинъ Михаилъ. Благочестивый Михаилъ, измлада возлюбившій ціломудріе и страхъ Божій, много совершилъ чудеснаго въ своей жизци. Онъ съ однимъ своимъ отрядомъ, когда всв другіе полки обращены были въ жалкое бъгство, разбилъ войско зоіоплянъ. Онъ же одинъ спасъ Рапфскихъ жителей отъ страшнаго чудовища - змія, жившаго по близости въ озеръ и повдавшаго не только скотъ, но и людей. Какъ страшно было чудовище, это видно изъ того уже, что, когда оно поднималось изъ озера, то одна шея его выступала выше воды на протяженіи «саженей двадссяте». Оно было о трехъ головахъ. Сосъдніе жители находились въ постояномъ страхѣ отъ него и вынуждены были обрекать ему на събдение своихъ дътей, наблюдая при этомъ очередь. Никто не находился для нихъ избавителемъ и только цѣломудренный Михаилъ при помощи Божіей уничтожилъ «сію пожирательную скорию» 3. Прекраснымъ примъромъ духовной и тъ-

<sup>4</sup> л. 260. См. его Лъствицу и слово къ пастырю. М. 1851. Слово I объ отречени отъ міра, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 261—263. Съ буквальною точностію разеказъ о Никола воннъ воспроизводится въ старо-печатномъ патерикъ скитскомъ, супральскаго изданія 7299 (1791 г.) кн. 2-я, 408—410.

з л. 264-266. Сказаніе о властелянть Михапль, родомы Болгаринть, взято

лесной чистоты является у Даніила цівломудренный Іосифъ, неповиновавшійся «блудньй сласти египтяныни», и за то и прославившійся «на земли чуждей», и равнымъ образомъ и жена Іосифа Асенета, которая за свою чистоту и непорочность удостоилась откровенія ангела, предвозвъстившаго ей о страданіяхъ, смерти и воскресеніи І. Христа і. Встрівчаются у Даніила нравственно-назидательные примъры, заимствованные даже изъ исторіи языческихъ царей. Таковъ его разсказъ объ Александрѣ Великомъ, «царѣ Елминстемъ (еллинстемъ) или Македонскомъ, гдъ восхваляется цёломудріе сего царя, который, победивъ персидскаго царя Дарія, не захотълъ воспользоваться правами побъдителя въ отношеніи его дочери, отличавшейся необыкновенною красотою, какъ то напротивъ предлагали ему его приближенные. Равнымъ образомъ Александръ Великій, прибывъ въ Иллирію и явившись въ храмъ «жертвище Діосово», гдв онъ случайно встрътилъ женщину поразительной красоты, тымь не менье, несмотря на совыть Оеостивна, не захотълъ осквернить святыни храма. Изъ разсказовъ объ Александр'в Македонскомъ Даніилъ основательно д'власть такого рода выводъ: «аще убо сія невърніи суще еллинстіи цари и ритори показаша... кольми же паче намъ подобаетъ, иже въ бани святаго крещенія породившимся, всяко тщаніе имъти о чистотъ души и тълесе 2. Съ другой стороны Даніилъ, пользуясь словами

Данішломъ въ его полномъ видѣ изъ Пролога и почти буквально сходно съ его современнымъ печатнымъ изданіемъ. См. Прологъ, изданный по благословенію св. Сунода въ Москвѣ 1843 года, подъ 22 числ. ноября мѣсяца, 194—195.

<sup>1</sup> л. 267—268. Сказаніе объ Асенеть или Асенеев, женть Іосифа, принадлежить къ числу апокрифическихъ. Латинскій тексть апокрифическиго сказанія объ Асенеть находится у Фабриція. См. Содех psevdepigraphus Veteris testamenti, Iohan Allberti Fabricii tom 1. Hamburgi 1713, сар. СХХХІХ рад. 774—784. Краткое содержавіе апокрифа есть у И. Я. Порфирьева. Апокрифическія сказанія о ветхозавітныхъ лицахъ и событіяхъ. Казань, 1872, 285—288. Въ изданіяхъ Тихонравова (Памятники отреченной русской литературы, М. томъ. 1—II), графа Кушелева Безбородко (Памятники старинной русской литературы, четыре выпуска), Порфирьева (Апокрифическія сказанія о ветхозавітныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки. Спб. 1877 годъ) нізть апокрифа объ Асенеть. Это обстоятельство дало основаніе И. Я. Порфирьеву (въ введеніи къ вышеназванному сочиненію) высказать мысль, что апокрифъ объ Асенеть совершенно не быль извістень въ древней Руси, что, какъ видно тенерь, оказывается не внолні в вірнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 268—269. Въ древнемъ (XVI в.) рукописномъ сказаній подъ названіемъ «житіе и жизнь и дълпіе и вся брань Александра паря Македопскаго» ділістви-

св. Исаака Сирица, представляеть ивсколько заимствованных изъ священной исторіи примвровъ, наглядно изображающихъ собою наказываемый порокъ сластолюбія: посланіе на землю потона, гибель Содома, исторія Самсона, Давида, Офнія и Фипееса и пр. 4.

Настанвая на мысли о сохраненіи цізломудрія, Даніня понятію цівломудрія придаеть широкій и но преимуществу правственный смысль. Говоря о сохраненін ціломулрія физическаго, онь требуетъ, чтобы цівломудріе соединялось со смиреніемъ, любовію и другими добродътелями. Чистота, по словамъ Дапінла, пребываеть «въ мирогворцехъ», чистота не пребываеть «въ лукавыхъ человъкакъ», «чистота молчаливая упремудряеть», чистота «далече отстоить оть человъкъ любящихъ неправду», «любяй чистоту не оскорбляеть ближняго, ни нечалуеть на кого временныхъ ради», «любяй чистоту не клевещеть на брата своего, ниже оставляеть брага своего уснути печалующаго нань», «чистота христолюбиваго воинства номощь и покровъ и укрѣнленіе», «любяй чистоту любить праведный судь», «чистота земнаго царя скипетры утверждаеть, и къ небесному руководить», чистота «учитъ тавниаго царя праведный судъ судити и милостиву быти и съ согрвшающими». Всв эти частныя мысли непремвино сопровождаются у Дапівла изреченіями І. Христа и Аносголовъ.

Въ посланіи встрівчается нівсколько отдівльных паставленій, обращенных къ поучаемому духовному сыну, когорому онъ напримівръ заповіддуєть для достиженія спасенія «благородіє свое не щадівти и учитися благовійнству во всемъ: и въ діблехъ, и въ сло-

тельно находится первая часть сказанія объ Александрів, приводимая Данінтомь, По что касается до вгораго сказанія о носімненія Александромъ храма Зевса то этого вовсе пість въ уномянутомъ руконисномъ сказанія объ Александрії Македонскомъ. По другимъ сказаніямъ діло представляется въ шномь видів, именно что Александръ женняся на одної нать доче, сії Дарія. Это есть и въ вышеуказанномъ руконисномъ сказаніи. Рукон. Соф. биб. № 1520, л. 129—130. А. Поновъ, Обзоръ хронографовъ русской редакцін, вып. первый, Москва 1866, 78—83. Сказаніями объ Александрії Македонскомъ митрополить воспользеванся вірояти се всего изть распространенныхъ въ то время «Александрій». Объ Александрій см. сочине ніе А. Пынина. Очеркъ литературной исторіи старинныхъ нов'єстей и сказокъ русскихъ. Сиб. 1857. 22—50.

<sup>4</sup> л. 260—261. Цитатъ взять Данінломь на 6 62 слова св. Исаака Сприна Творенія св. Отцевъ въ русскомь переводь, над. при Москов. дух. акад. томы XXIII. Пже во святыхъ отца нашего аввы Исаака Спряньна слога подвижищческія. М. 1854, 411—412.

весъхъ, и въ взоръ, и хоженіи, и долу понича, молитвою же умъ и душу къ Христу на небеса возводя и согръщенія своя выну зря» 1.

Заключеніе посланія содержить вы себів личныя объясненія автора посланія съ поучаемымъ. Митрополить здісь говорить, что онъ написаль посланіе, иміся въ виду питаемую имъ къ нему духовную любовь, которую онъ запов'єдуетъ имість не къ нему од ному, но ко всімъ, и на благородіе свое не взирать и не возноситься своею властію.

II.

Въ только что разсмотрѣнномъ посланіи Даніилъ доказалъ законность существованія обоихъ видовъ человѣческой жизни и съ особеннымъ вниманіемъ останавливался на преимуществахъ жизпи монашеской. Онъ видимо склоняется въ пользу послѣдней и говоритъ о ней больше, чѣмъ о бракѣ. Такимъ образомъ нравственныя преимущества на сторонѣ монашества. Но извѣстно, что и самое монашество въ свою очередь имѣетъ свои виды, свои подраздѣленія. Объ этихъ-то видахъ и выгодахъ и певыгодахъ, соединенныхъ съ каждымъ изъ пихъ, трактуетъ пятое посланіе Даніила, которое имѣетъ соотвѣтствующее своему содержанію названіе «о различіи иноческаго жительства» 2.

Пятое посланіе написано Данійломъ къ одному иноку, который, живя въ общежительномъ монастырѣ, постоянно искушаль себя и особенно хотѣлъ знать въ какомъ изъ трехъ видовъ монашества удобнѣе всего получить спасеніе: въ общежитіи ли, или въ пустынѣ, или въ скитскомъ иночествѣ. Самъ лично онъ склоненъ былъ видѣть болѣе вѣрный путь ко спасенію—въ удаленій въ пустыпю. За разъясненіемъ своего сомнѣнія неизвѣстный инокъ и обратился къ митрополиту.

Въ началѣ посланія Даніилъ обращается съ довольно сильнымъ укоромъ къ иноку, котораго онъ называетъ «мятежелюбцемъ» за его непостоянство въ жизни и въ убѣжденіяхъ и высказываетъ, что спасеніе вездѣ достижимо, что для этого нужно только жить по волѣ Божіей и по заповѣдямъ Христовымъ. «Спасеніе возможно и среди града, и въ пустыни, и въ общемъ житіи: вездѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Это наставленіе очень сходно съ наставленіями, находящимися въ Домостров. Домострой. М. 1849. 5.

<sup>2</sup> Рукоп. Н. Соф. Библ. № 1281. л. 235-249.

угодившихъ Богу обрящеши, аще поищещи, мнози бо и во градъхъ спасошася, и мнози въ общихъ монастырехъ спасошася, и мнози въ пустыняхъ спасошася, такоже и погибшая обрътаемъ».

Содержание послания сосредоточивается почти на одномъ предметъ, которымъ оно ближайшимъ образомъ и было вызвано; но изложение и расположение отдъльныхъ мыслей не отличаются особенною последовательностію, встречаются нередко и повторепія. Общая идея послація-это ученіе о видахъ монашества, которое Даніилъ подразделяеть на три формы, пользуясь для этой цели деленіемъ св. Іоанна Лествичника 1. Онъ называеть три рода монашества: полное уединеніе въ формѣ отшельничества, которое представляеть самый высшій видъ монашества, по своей равноангельской высоть и трудности не всемъ доступный и не для всехъ удобный, второй видъ-безмолвіе въ сожительств съ двумя или тремя иноками, называемое иначе скитствомъ <sup>2</sup>, которое многимъ доступно или «ключимо есть»; третій видъ монашества-общежитіе.—Даніиль самь лично склоняется въ пользу общежитія и съ особеннымъ усиліемъ доказываеть его удобства для правственнаго преспъянія человъка: «о Бозъ составленая общая житія вельми ко спасенію удобна суть, аще по вол'в Божественний имиють разумь свой». Вообще Даніилъ особенно симпатизируетъ общежитію и называетъ его житіемъ «плодоноснымъ» по преимуществу и, пользуясь словами I. Авствичника, называеть общежитие земнымъ небомъ, а живущихъ въ немъ иноковъ ангелами.

Но всё указанные виды монашества имёють свои нравственныя выгоды и въ то же время невыгоды. Даніиль проникнуть глубокимь уваженіемь къ отшельничеству, но въ то же время и сознаніемъ тёхъ трудностей, какія соединяются съ подвигомъ отшельничества. «Безмолвіе и пустыня не простая есть вещь, говорить онъ, но и зёло зёльна, и требовательна многаго смысла, и труднёйша есть вещь, и болезнёйша, и безвеществена и искуса требуетъ многа», такъ какъ «съ отшельницы бёсове нази борются

<sup>1</sup> л. 236—237. Здёсь приводится обширная выдержка изъ перваго слова I. Лёствичника объ отреченіи отъ міра. См. препод. отца нашего Іоанна игумена Синайскаго, Лёствица М. 1851. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У Даніпла собственно н'ять слова «скитство», у него вм'ясто этого термина употребляется бол'я общій терминъ «пустынное житіе» и только по даваемымъ имъ опред'яленіямъ можно выд'ялить то, что онъ говоритъ о скитствъ, и что относится собственно къ сгрогому отшельначеству.

н неотступпо ратають». Прямымъ логическимъ выводомъ отсюда должно быть признано то, что цустынное селеніе достойно «не безъ разума начинати, но сь великимъ разсужденіемъ и себ'в единому внимати»......

«Непорочна есть вещь.... и во царскомъ нути (скитствъ) мествовати и безмолвствовати со единемь или двъма и заповъдемъ Христовемъ... поучатися», — такой отзывъ дасть митрополить о скитствь, въ которомъ нельзя усмотрыть особенной симпати его къ этого рода подвижничеству. Это выступаеть еще рельефивеесли мы обратимъ внимание на то обстоятельство, что непосредственно за этимъ выраженіемъ у Даніила стоитъ ціблая масса обличеній скитскимъ инокамъ. Обличенія эти, пужно сказать, довольно сильныя, которыя позволяють видёть въ ших отвёть Даціила на обличенія Вассіана Косаго недостатковъ общежительныхъ моналовъ. По слованъ Даніила изъ скитскихъ монаховъ находилось чного такихъ, которые поспли только одно имя скитинковъ, а объ исполненій своихъ обязанностей нисколько не заботились: заводили ссоры и осуждали правила общежительныхъ монаховъ, нереманивали ихъ къ себъ, признавали только однихъ себя за великихъ подвижниковъ и проч. Однимъ словомъ они были для себя и для мносихъ другихъ ничвиъ инымъ, какъ только «соблазну вина». Впрочемъ Данічать какъ бы смягчасть силу своихъ обличеній скитниковъ и, предупреждая возможныя обвиненія себя въ одностороннемъ осужденіи всего пустыннаго и скитскаго житія. прибавляеть въ заключение всего: «тьмъ же не пустынное житие есть зло, но золъ нашъ лукавый обычай».

Но интрополить хочеть показаться безиристрастнымъ и потому въ своемъ посланіи касается недостатковъ и общежительныхъ монаховъ, которые рельефиће всего обнаруживались въ ихъ непослупаніи и неповиновеніи монастырскимъ властямъ. Обличенія Даніила общежительныхъ монаховъ заключаются словами осужденія, принадлежащими Афствичнику 1.

Въ заключение обозрънія правственнаго значенія разныхъ видовъ монашества д'властся общее зам'вчаніе, что мпогіе отцы и подвижники, «имь язе н'всть числа», получили спасеніе работая

і л. 246 об. Цитать взять изь 27 слова І. Люствичника о священномъ безмолвіч тёла и души. См. препод. отца нашего Іоанна, игумена Синайскаго, Люствица М. 4834, 328.

Богу и въ пустыпъ, и живя скитски, и это потому что они жили но воль Божіей и свято исполняли заповъди Госполии. объ одинаковой возможности полученія спасенія во всьхъ видахъ монашества подтверждается здёсь ссылкою на слова св. Симеона, Новаго Богослова. 4 Истинный монахь, живя въ общежитін, духомъ можетъ жить такь, какъ другой живеть въ пустынь. «И въ общемъ житін», говоритъ Даніилъ, «пустыня внутренняя: еже не быть самолюбиву, и возненавидъти гордость, и тщую славу, еже не хотъти человькомъ угождати, не имъти своея воли, но о Господи настоящему нокоритися».... Свидътельствами св. Ефрема Сирина и Пикиты Стифата <sup>2</sup> утверждается та неоспоримая истина, что для каждаго человика возможно обставить свою правственную жизнь такъ, что она можетъ приблизиться къ жизни въ пустынъ, въ уединенін. Слівлагь это каждый во состоянін, такъ какъ «суностаты паша» не вив пасъ, не въ окружающемъ насъ мірв, а въ насъ самихъ, и если кто будеть въ состояніи путемъ борьбы со своимъ внутреннимъ грфховнымъ настроеніемъ достигнуть побъды надъ своими внутренними супостатами, то опъ и посреди міра и людей будетъ «яко въ пустыпи пребывая». Въ придожени къ поучаемому иноку это значигь, что опъ долженъ более заботиться не о томъ, гдв поселиться-въ пустынв ли или же въ общежительномъ монастырЪ, а о томъ, чтобы бороться и побъждать свои внутреннія дурныя наклонности и страсти. Пустышное, отшельническое и скитское жилія достойны уваженія, если только ихъ принимаютъ и проходятъ «въ велицѣ разумѣ». Вообще всѣ роды монашества способствують къ достижению нравственнаго совершенства, если только принимающіе ихъ живуть по вол'в Божіей, а «не по нашимъ страстнымъ хотвијямъ». Къ какому бы роду подвижничества инокъ пи принадлежалъ, отъ него одинаково требуются: «нестяжаніе, и худость, и тихое житіе и безмольное, и уединеніе въ молитвахъ, и ума блюденіе, и прочитаніе Божественныхъ Писаній».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> л. 247—248. Цитатъ заимствованъ изъ такъ называемыхъ дъятельныхъ и богословскихъ главъ Симсона Новаго Богослова. Онъ представляетъ изъ себя двъ главы, именно 88 и 89 въ ихъ полномъ составъ. См. Migne Patrolog. curs complet. ser. graec. tom. СХХ. рад. 632—654. Славянскій переводъ см. Добротолюбіє. Москва 1857, ч. I, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> лист. 243—244. Свидътельство взято изъ первой сотпицы дъятельныхъ главъ Никиты Стифата. Подлинникъ его см. Migne Patrolog. curs complet. ser.

Въ пастоящемъ посланіи Даніилъ между прочимъ вооружается противъ либеральнаго взгляда тёлъ изъ своихъ современниковъ, которые «безстудне» говорили, «яко не вредитъ мѣсто, но нравъ». Здѣсь митрополитъ прежде всего предупреждаетъ своего читателя «не помрачаться» или не увлекаться такимъ взглядомъ на жизнь: «мѣсто бо и нравъ украшаетъ и многу къ добродѣтели и умиленію крѣпость подаваетъ». Въ совершенную противоположность одностороннему взгляду нѣкоторыхъ изъ своихъ современниковъ Даніилъ заповѣдуетъ «далече отъ пличныхъ и падежныхъ мѣстъ жительствовати, и безмолвно бореніемъ постническимъ искушатися, и собраній человѣческихъ уклонятися и не любопретися во словесехъ аще и благо быти мнятся».

Разсматриваемое съ точки зрѣнія установленнаго взгляда на правственное значеніе видовъ монашества, исканіе поучаемаго инока и стремленіе его къ лучшему изъ нихъ является безполезнымъ и безцѣльнымъ. Но митрополитъ идетъ далѣе, онъ называетъ такое исканіе даже преступнымъ съ точки зрѣнія главныхъ монашескихъ обѣтовъ. «Пожди мало и дамъ ти отвѣтъ не отъ себе, но отъ писанія богоносныхъ отецъ, да вѣрнѣе ти будетъ», въ такомъ строгомъ тонѣ говоритъ Даніилъ по поводу извѣстнаго желанія инока. И дѣйствительно, у него подобрана особая группа изреченій святыхъ отцевъ и подвижниковъ, какъ-то: св. Никиты Стифата 1, Исихія Іерусалимскаго 2 и Симеона Новаго Богослова 3,

graecae. tom. CXX. Nicaetae. Pectorati practicorum capitum centuria I, §. 75-76 pag. 885-888. Славян. переводъ см. въ Добротолюбія ч. IV, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 241. Находящееся эдібсь свидітельство Никиты Стифата взято Данінломъ изъ второй его сотницы. см. Migne. Patrolog. curs. complet. ser. graec. tom. СХХ. рад. 925—926. Славянскій переводъ приведенныхъ словъ Никиты Стифата см. въ Добротолюбіи част. IV, 79, § 53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> л. 241—242. Свидъгельство св. Исихія, пресвитера Іерусалимскаго, взято Даніиломъ изъ сочиненія его: «πρὸς Θεόδουλον λόγος Ψυχφελής περὶ Νήψεως καὶ ᾿Αρέτης καιφαλαὶωδης τὰ λεγόμενα ἀντιρριτικὰ καὶ εὐτικὰ, изъ первой сотпицы. См. Migne, Patrol. curs. complet ser. graec. tom. XCIII. pag. 1489—1492. Славянскій переводъ свидътельства см. въ Добротолюбін част. 2-я. Москва 1857 г. 4—5,  $\S31$ —32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> л. 242—243. Выдержка изъ творенія св. Сумеона заимствована изъ перваго его слова (по современному переводу). Заимствованіе сділано не буквальное и не послідовательное, а только отдільными фразами. Можно думать, что Данімъ, ссылаясь на слова св. Симеона, приводиль ихъ по намяти. См. преподобнаго этца нашего Симеона, Новаго Богослова, игумена и пресвитера бывшаго отъ

которые всв говорять объ огречении инока отъ своей воли и полномъ подчинении ея настоятелю или руководителю. Въ приложении къ лицу, къ которому написано посланіе, это значить, что онъ, если только онъ дъйствительно хочеть быть истиннымъ монахомъ, не долженъ думать объ удаленіи изъ монастыря, такъ какъ это составляетъ прямое нарушеніе одного изъглавныхъ обътовъ монанества—послушанія.

Заключеніе посланія кратко повторяєть сов'яты об'я исполненіи вс'яхъ евангельскихъ запов'ядей и монашескихъ об'ятовъ, наприм'ять объ удаленіи отъ мірянъ и о прочитаніи божественныхъ писаній и жить такъ, чтобы мы «были угодны Богу и другъ другу любезни, и въ д'ялехъ, и въ словахъ, и бес'ядованіяхъ душеполезни, симъ поучающеся, и отъ празднословія, и всякія скверны и клеветы возможемъ чиста сохранити уста наша духовнымъ поучающеся».

Сравнительная оцѣнка нравственнаго значенія различныхъ видовъ монашества, какой посвящено пятое посланіе Даніила, отличается своею общностію и отвлеченностію. Въ ней вовсе не видно разсмотрѣнія бытовыхъ, экономическихъ и соціальныхъ и разныхъ мѣстныхъ условій собственно русскаго народа, которыя бы давали собою преимущества одному роду иноческаго подвижничества предъ другимъ. Авторъ посланія, произнося свой судъ надъ разными формами монашества, исключительно стоитъ на одной духовной правственной почвѣ.

#### III.

Изъ пятаго посланія Даніила видно, что онъ является особенно симпатизирующимъ устройству монашескаго быта въ формѣ общежитія.

Седьмое посланіе Даніила «о ипоческомъ законів и правилів общаго житія» і, написанное имъ къ инокамъ Волоколамскаго монастыря въ бытность его тамъ игуменомь, утверждаетъ собою

ограды св. Мамнота, словеса эбло подезная. Изд. Козельской Олтиной пустыни. Москва 1852 г. 4—5. см. Migne. Patrolog. curs. complet. ser. graec. tom. CXX, Symeonis Junioris oratio XXV, pag. 440—447.

<sup>4</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281 л. 270 —282. Рук. Соф. б. № 1456 л. 39—49.

основной принципъ общежительныхъ монастырей—пестяжательность и неимвніе частной, личной («особлой») собственности для монаха.

Посланіе Данінла въ Волоколамскій монастырь, обозначено неточно: изъ самаго оглавленія его видно, что оно написано было Даніиломъ еще въ то время, когда онъ «начальство игуменства съдержа», и когда, значить, ему по самому своему положению не было никакой нужды обращаться съ послаціемъ къ монахамъ, находившимся подъ его личнымъ и непосредственнымъ управленіемъ. Такъ называемое посланіе Данінла въ Волоколамскій монастырь есть на самомъ дель обыкновенное настырское поученіе, съ которымъ онъ непосредственно обращался къ инокамъ своего монастыря и даже скорбе всего могъ произнести его въ церкви съ церковной каоедры въ слухъ всёхъ своихъ подчиненныхъ. И по своей форм'в посланіе поситъ въ себ'в всів черты слова, съ какими послівднее является въ соборникъ Даніила: опо по плапу вполив тождественно каждому слову Даніиловскаго соборника и різко распадается на три части. Вторая часть посланія не имбетъникакого самостоятельнаго значенія и вся состоить изъ выписокъ, взятых в цзъ разных в святоотеческихъ твореній, и съ этой стороны она вполив тождественна въ формальномъ отношения со второю частью каждаго слова, находящагося въ соборник ВДаніила, но за то выдвляется изъ ряда посланій, въ которыхъ вторая часть не представляеть изъ себя одного сплошиаго ряда чужихъ свидетельствъ, но, напротивъ, въ ней между разными церковными авторитетами встръчаются и собственныя разсужденія автора. Посланіе въ Волоколамскій монастырь получило настоящее свое названіе п'всколько поздиве, когда Даніиль быль уже митрополитомь и опо дапо было ему составителемъ сборника посланій Дапінла, каковымъ скорже всего могъ быть самъ митрополитъ.

Происхождение пастоящаго посланія тібено связано со впутреннимъ правсівеннымъ состояніемъ и бытоять волоколамскихъ иноковъ въ періодъ игуменства въ монастырів Данінла. При основателів монастыря, препод. Іосноїв, порядки монастырскіе были образцовые; монастырскій уставъ поддерживался во всей строгости. Святость жизни, знаменитость и замівчательная опытность и распорядительность игумена,—все это взятое вяйстів много способствовало возвышенію правственности въ монахахъ. Со смертію Іоснога во внутренней жизни монастыря произольни перечітны. Избранъ новый, сравнительно молодой игуменъ, который не успълъ еще составить себъ славы, кокою пользовался его предшественникъ и учитель. Дапіилъ не могъ въ монастыръ пользоваться авторитетомъ, какимъ все время окруженъ былъ Іосифъ. У нѣкоторыхъ изъ волоколамскихъ монаховъ прошло первое увлеченіе, съ какимъ относились они къ иноческимъ подвигамъ при основателъ монастыря; болье нравственно слабые монахи, разсчитывая при новомъ игуменъ на послабленіе, стали игнорировать пъкоторыя требованія монастырскаго устава. Такимъ образомъ съ теченіемъ времени въ Волоколамскомъ монастыръ явились слъды нравственной деморализаціи. Судя по посланію Даніила монашеская деморализація достигла здёсь довольно широкихъ размёровъ. Нёкоторые монахи, пользуясь матеріальными выгодами, какін даваль имъ общежительный строй монастыря, когда каждый изънихъ получалъ все содержаніе изъ монастырской казны, и вполні обезпеченные въ своихъ нуждахъ и потребностяхъ, посвящали свои досуги на то, чтобы пріобрівсти деньги для личнаго своего употребленія и пользованія. Стремленіе къ составленію личнаго капитала, сначала очень скромное, съ теченіемъ времени развилось до такихъ широкихъ разм'вровъ, что нівкоторые изъ монаховъ, заразившись сребролюбіемъ, стали заботиться только о пріобрѣтеніи и увеличеніи частной собственности, а не о благь всего монастыря, занимались куплею и продажею, отдавали деньги въ ростъ ит. п.

Ознакомившись съ своимъ повымъ положеніемъ, Даніилъ энергически взялся за исправленіе правственности монаховъ, отъ которыхъ онъ требовалъ самаго строгаго исполненія устава, и особенно вооружался противъ ихъ сребролюбія, подъ вліяніемъ котораго они стремились составлять свои личные капиталы. Для того чтобы уничтожить всякій поводъ къ личному обогащенію монаховъ, Даніилъ развилъ и расширилъ значеніе главнаго иноческаго объта нестяжанія до самой послідней степени, отрицая право монаха имѣть такую даже личную собственность какъ книги и иконы. Съ своей стороны и монахи, какъ можно предполагать, старались обходить паложенное на нихъ ихъ игуменомъ запрещеніе подъ разными болье или менье благовидными предлогами и защищали свое право на пріобрітеніе извістнаго количества денегъ намѣреніемъ и потребностію покупать книги и иконы для личнаго келейнаго

употребленія каждаго монаха. Имъ хотелось во что бы то ни стало сохранить за собою право имъть отдъльную для каждаго монаха собственность, съ исключительнымъ условіемъ обращать ее на пріобратеніе книгъ и иконъ. Но на самомъ даль этого разрашенія для нихъ вполнъ было достаточно для того, чтобы дать имъ широкій просторъ къ личной наживь. Тогда для нихъ всегда было бы готово извиненіе, что опи собирають деньги для благочестивой цѣли-покупки книгъ и иконъ и для украшенія ихъ серебромъ и золотомъ. Особенно последній источникъ монашескихъ расходовъ могъ быть растяжимымъ и никогда не удовлетворяемымъ. Монахи мотли удобно расширять свое право пріобр'єтать собственныя деньги на покупку книгъ и иконъ и обращать его въ право простой наживы, ставя последнюю вместо средства целію. Распоряженія Данівла затронули самую чувствительную сторону волоколамскихъ монаховъ. Отъ некоторыхъ изъ нихъ послышались жалобы на излишнюю строгость новаго игумена, сторону ихъ приняли даже нѣкоторые изъ старѣйшей братіи монастыря. Такимъ образомъ Даніилъ свои административныя распоряженія вынуждент быль защищать и литературнымъ способомъ. Между монахами его монастыря составилась особая группа людей, которая съ примкнувшими къ ней нъсколькими старбишими членами заставила Даніила точные изложить свои требованія, а главное обосновать ихъ надлежащимъ образомъ. На это именно обстоятельство указываютъ слова оглавленія посланія, въ которомъ говорится, что «понудиша его (Даніила) старцы сія написати ко спасенію душамъ отъ свилетельства божественныхъ писаній».

Для того, чтобы съ корнемъ упичтожить зло, разъвдавшее монаховъ Волоколамскаго монастыря, и въ то же время доказать законность своихъ требованій, Даніилъ и обратился къ подвъдомственнымъ ему инокамъ съ убъдительнымъ пастырскимъ поученіемъ, сохранившимся и до настоящаго времени въ формъ посланія.

Во введеніи посланія Даніиль по обыкновенію извиняется предъ иноками въ своей ограниченности и въ отвътъ на ихъ запросы отсылаетъ ихъ къ «премногимъ преданіямъ преп. игумена Іосифа».

Въ первой части посланія проводится одна общая мысль, категорически утверждающая, «яко общежительный законъ и правило отнюдь каково любо что мало или велико особнѣ коему брату имѣти не повелѣваетъ». Стремленіе имѣть особенное личное состояніе тѣмъ болѣе предосудительно для иноковъ общежительнаго

монастыря, когда всь они во «всякомъ покои и безъ печалы живутъ, готово все имуще: и пищу, и питіе, и одежду, и обущу и всякія вещи, все въ казн'в общей. Намъ же, братія возлюблевная, кая польза есть, спрашиваеть послё этого любостяжательныхъ вноковъ Даніидъ, иже въ общимъ житіи живущимъ ястіе, и питіе, и одежу, и обущу и иныя многія потребы нужныя готово во всемъ имущемъ изъ казны монастыря Пречистыя Богородицы»? И въ сильный укоръ имъ онъ ссылается на примъръ мірскихъ людей, которые, по его вполнъ справедливымъ словамъ, и «царемъ, дани дають, и великія службы служать, и жену и дети кормять, и поять, и одъвають, и обувають, и домы строять и домочадцы промышляють, и, убо аще кто чувствень есть и страхь Божій имѣютъ въ сердцы своемъ, ино и тіи не хотятъ неправеднаго богатства, кольми паче не подобаетъ намъ (инокамъ) особно богатство имъти всъмъ вкупъ потребная имущемъ, сиръчь покой весь изъ казны общаго монастыря взимающимъ». Отрицая право личной собственности для каждаго монаха, Даніиль тімъ самымъ це хочетъ снимать съ него обязанности трудиться для пользы всего монастыря, котораго онъ состоитъ членомъ: «вси художницы рукоделательній да потщатся, заповедуеть онь, отныне делати въ казну монастыря.... отнюду же всяко довольство намъ исполняется».

Въ первой части посланія встрѣчается не мало обличеній. Здѣсь Даніилъ съ особенною силою вооружается противъ деморализаріи иноковъ Волоколамскаго монастыря. Въ своихъ обличеніяхъ онъ сравниваетъ прежнее состояніе монастыря, говоритъ о немъ съ увлеченіемъ, восхищается имъ, и наоборотъ, ужасается настоящими недостатками иноковъ, которые особенно заразились порокомъ сребролюбія.

Вторая часть посланія содержить въ себъ священные и каноническіе аргументы, которыми отвергается право собственности монаха. На первомъ плант стоять въ этомъ отношеніи ніжеколько выдержекъ изъ твореній св. Василія Великаго <sup>4</sup>, затёмъ слёдуетъ

<sup>1</sup> л. 275—277, 278—279. Одно свидѣтельство взято Даніпломъ наъ сочиненія Василія В. Ασκητικαї Διατατάξεις, сар. XXXIV: ὅτι δυ χρη τόν ἐν συστημαστι πολιτεύομενον ἀσκητην ιδία τι καικτήςθαι τῶν ὑλικῶν. Migne, Patrolog. curs. complet. ser grace. tom. XXXI, S. Basilii. Caesariensι tom. III, рад. 1424—1425, Твор. св. отцевъ том. IX. Творенія св. Васил. Великаго ч. V, 465—467. Другое свидѣтельство взято наъ другаго сочиненія св. Василія: отон ката πλάτους κατ ἐρώτησιν καὶ ἀποκ-

толкованіе Аммонія пресвитера на 1—2 ст. V главы книги Д'яній Апостольскихъ і и изреченія св. Григорія Богослова, св. Ефрема Сирина, св. Нила Синайскаго, святаго Іоанна Л'ёствичника и наконецъ два свидётельства отъ старчества 3.

Изъ аргументовъ каноническаго характера въ посланіи находятся четыре каноническихъ правила. Одно взято «отъ книги Божественныхъ повельній Іустиніана различная заповъди» 4, другое сотъ различныхъ тителъ, рекша грани Іустиніана царя новыхъ заповъдей 5; третіе есть ничто иное, какъ шестое правило первовтораго Константинопольскаго собора 6. Одинъ изъ приводимыхъ каноническихъ документовъ Даніилъ скрываетъ подъ неопредъленнымъ названіемъ «отъ иныхъ» (т. е. книгъ) 7. Всъ привсден-

ристу. Migne. Patrolog. curs. complet. ser. graec. (от. XXXI, рад. 1153. Твор. св. Василія Вел. ч. V, 265—266. Ніжоторые изъ приводимыхъ здісь вопросовъ и отвітовъ Василія В. взяты Даніиломъ изъ 4-го слова Никона Черногорца 1 пол; 28.

<sup>1</sup> л. 277. Подлинникъ приведеннаго здъсь толкованія см. Migne, Patrolog curs. Complet. ser. graec. tom. LXXXV. Ammonii Alexadrini fragmenta in acta Aposolorum, pag. 1525—1526. Толкованіе Амонія взято Даніидомъ изъ 4-го слова Никона Черногорца. Половина I, 28.

<sup>&#</sup>x27; л. 279—280. Даніилъ представиль здёсь два свидётельства изъ слова Лествичника къ пастырю, см. Препод. отца нашего Іоанна, игумена Синайскаго, Лествица и слово къ пастырю М. 1851. 380—381, 397.

<sup>•</sup> Одно свидътельство отъ старчества взято изъ 4-го слова Никона Черногорца, 1 пол. 28.

<sup>4</sup> л. 280. Въ старопечатной Кормчей тотъ отдъль законовъ, изъ котораго Даніиль привель здёсь правило, носить названіе «свитка новыхъ заповъдей Іустиніана царя». Даніиломъ приведено здёсь 84-е правило изъ законовъ Іустиніана. См. старопечатная кормчая 1653 года, 332.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> л. 280—281, об. Точно такое же названіе сего каноническаго источника находится и въ старопечатной Кормчей, изъ котораго Даніилъ сдёлалъ заимствованіе для своей цёли. Тлава взята у Даніила впрочемъ не въ цёломъ видё, а только важный для цёли автора отрывокъ изъ нел. См. Кормчую изд. 1653 года, 359

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> л. 277. Оно читается у Даніила буквально тождественно съ старонечатною Кормчею. См. Кормчую 1653 г. л. 219. Есть этотъ цитатъ и въ 4-мъ словъ Никона Черногорца, 1 пол. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 277. Этотъ цитатъ Даніила оказывается ни чёмъ инымъ, какъ простымъ толкованіемъ шестаго правила перво-втораго собора, который во всей полноть своей взятъ Даніиломъ изъ Кормчей. См. Кормчую 1563 г. л. 219—220. Но по современному подлинпику правилъ и ихъ толкованій приведенная цитата Даніила представляетъ изъ себя самый текстъ правила, см. Migne Patrol, curs. complet. ser. graec. tom. CXXXVII, Theodori Balsamoni tom. 1. pag. 1032—1034.

ныя Даніиломъ свид'ьтельства вполнів констатирують его положеніе о непозволительности иноку им'ьть личную, отд'єльную отъмонастыря, собственность.

Содержаніе третьей части посланія состоить изъ обличеній корыстолюбія иноковь, чванства нікоторыхь изъ нихъ, когда изъ послівднихъ находились такіе, которые гордились знатностію своего происхожденія и другими преимуществами. Факты превозношенія знатностію своего рода должны были быть постояннымъ явленіемъ въ Волоколамскомъ монастырѣ, потому что въ число его пноковъ поступали большею частью люди знатнаго происхожденія 1.

Въ самостоятельныхъ (т. е. первой и третьей) частяхъ посланія встрѣчаются отдѣльныя мѣста, которыя паписаны живо и не безъ увлеченія. Особенно это имѣетъ значеніе въ отношеніи тѣхъ случаевъ, когда авторъ сравниваетъ первое золотое время (при основателѣ мопастыря) подвиговъ волоколамскихъ иноковъ, когда они всецѣло предали себя дѣлу Божію и твердо и свято хранили монастырскій уставъ.

Посланіе Даніила въ Волоколамскій монастырь ціно въ историчекомъ отношеніи, потому что оно даетъ историку нікоторыя характерныя черты для знакомства со внутреннею жизнію этого монастыря, равно какъ и характеризуетъ собою все вообще монашество XVI в., когда наравственная деморализація его сділалась общераспространеннымъ явленіемъ, когда въ такомъ благоустроенномъ и основанномъ на твердыхъ нравственныхъ началахъ монастырѣ, какъ Волоколамскій, и то пробиваются сліды нравственнаго упадка и даже во время, непостредственно слідовавшее за смертію его основателя.

Посланіе митрополита Даніила въ Волоколамскій монастырь о безусловной иноческой нестяжательности вызвало противъ себя отвѣтное посланіе иноковъ Волоколамскаго монастыря <sup>2</sup>. Этотъ интересный для спеціалиста документъ проливаеть свѣть на внут-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эта недостойная черта замѣчалась въ современныхъ монахахъ и другихъ монастырей, на что указываетъ слѣдующее правило «о черногорцѣхъ»: аще чернецъ хвалится при людехъ яко добра роду есть и родители имѣя отъ вельможъ да поклонится 50 дній. Горчаковъ. Къ исторіи эпитимійныхъ номоканоновъ. С-ШБ. 1874. Приложеніе VII, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе волоколамских иноковъ, доселѣ совершенно не извъстное, находится въ Рукоп. Моск. Синод. библ., быв. Патріаршей № 791 в. 4 д. скоронись XVII в., л. 64—67., рукоп. одна изъ неописанныхъ. Приложеніе къ изслѣдованію № XIX.

ренній быть волоколамскихъ монаховъ при игуменствѣ въ монастырѣ Даніила.

Изъ посланія Даніила было видно, что нѣкоторые изъ подчиненныхъ ему монаховъ, живя въ монастырів на всемъ готовомъ монастырскомъ содержаніи, любили прибрать къ рукамъ копѣйку, выпадавшую имъ въ вознагражденіе за тѣ или другіе предметы ихъ рукодѣлія. Между тѣмъ по уставу монастыря все это должно было быть обращаемо въ общее достояніе монастыря. На основаніи отвѣта инсковъ Даніилу можно заключать, что послѣдній не ограничивался одними словами, и духовно-нравственными наставленіями, а употребляль болѣе дѣйствительныя административныя мѣры противъ сребролюбивыхъ иноковъ.

Въ своемъ отвътномъ посланіи Даніилу, адресованномъ ими на имя пѣкоего старца Іоны і, волоколамскіе иноки убѣдительно просятъ «смиловаться Бога ради надъ ними и «печаловаться» за нихъ игумену Даніилу и братій (разумьется старшей), чтобы имъ позводено было въ качествъ личной собственности имъть святыя иконы и книги. «Мы, госпожине, старещъ Іона, такъ мотивируютъ свою просьбу инови, ходимъ во всякихъ службахъ черныхъ и на наиросвхъ стоимъ, помяни, господине, кокова беда приходитъ человъкомъ не имущимъ божественнаго писанія». Монахи на наложенное на нихъ Даніиломъ запрещеніе отвібчали и защищались: «мы ниже злато собираемъ, но книги притяжаваемъ себъ духовныя....., которыя... многу подавають ищущимь ихъ пользу». Дапредставляются исторыческіе приміры, подтверждающіе право монаховъ имъть собственность въ видъ книгъ и иконъ. Таковы изреченія и примітры изъ жизни св. Цетра Дамаскица, Иларіона Великаго, Епифанія Кипрскаго, Аванасія Великаго, Василія Великаго, Іоанна Кущника. Кирилла Белозерскаго, Пафпутів Боровскаго и Іосифа Волоцкаго. Общая мысль всёхъ этихъ ссылокъ

¹ Этотъ Іона върнъе всего есть Іона Голова, одинъ изъ сподвижниковъ препод. Іосифа и выдающихся членовъ волоколамской общины времени игуменства Даніила. Объ Іонѣ Головѣсм. въжитіи Іосифа Волоцкаго, состав. Саввою Чернымъ. Великія Минеп Четьи сентябрь, также житіе препод. Іосифа, состав. неизвъстнымъ авторомъ. Чтенія въ общ. любителей духов. Просв. 1865 т. П. Приложеніе. 123—125. За подписью Іоны Головы сохранилась въ актахъ волоколамскаго монастыри одна мѣповая грамота отъ 7024 (1516) года мая мѣсяца. Рукоп. волоколамскаго монасть № 15/678, л. 66—67.

и примѣровъ склоняется къ тому, что подвижники и иноки всѣхъ временъ, даже современнѣйшіе нестяжатели, и тѣ пе тольконе лишались права, а напротивъ пріобрѣтали книги и иконы «сребромъ и златомъ ибисеромъ усаженныя». Послѣднія выраженія отчасти выдаютъ истинныя побужденія, которыя руководили состовителями посланія. Отстаивая предъ игуменомъ право имѣть отдѣльную собственность, повидимому, съ исключительнымъ условіемъ обращать ее на пріобрѣтеніе книгъ и иконъ, иноки разсчитывали подъ видомъ его получить легкую и въ нѣкоторомъ смыслѣ юридическую возможность имѣть при себѣ отдѣльную собственность въ неопредѣленныхъ размѣрахъ. Для того, чтобы придать еще болѣе благовидности своей просьбѣ, иноки заявляютъ, что опи, пріобрѣтая на свои личныя средства книги и иконы, пользуются послѣдними только временно, считая ихъ тѣмъ не менѣе вообще «за монастырскія».

Отвътное посланіе Даніилу, написанное волоколамскими иноками, отличается въскостію своихъ доводовъ, которые сосредоточиваются на историческихъ указаніяхъ и при томъ такихъ авторитетныхъ, особенно для волоколамскихъ подвижниковъ, какъ примъры Іосифа Волоцкаго, Пафнутія Боровскаго. Въ послапіи Даніила, напротивъ, преобладающими являются доказательства церковно-каноническаго характера.

### IV.

Седьмое посланіе Даніила утверждаеть общій принципь общежительных в монастырей частную нестяжательность и трудъ на общую казну монастыря. Посланіе Даніила во Владимірскій Волосовъ Николаевскій монастырь «о благочиніи и крізпости монастырскаго устава» представляєть нікоторыя боліве частныя правила общежительных в монастырей.

Исторія происхожденія этого, по счету перваго, посланія Даніила очень не сложна. Въ общежительномъ Владимірскомъ на «Волосовѣ» монастырѣ і, который находился въ непосредственномъ управленіи митрополита и принадлежалъ къ числу его «домовыхъ монастырей, оказались значительныя отступленія отъ мо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Нъкоторыя свъдънія объ этомъ монастыръ можно получить въ Исторія Россійской Іерархія Амвросія см. ч. ІІ, Москва 1811, стр. 608—609.

настыркаго устава. Пресвитеры и діаконы этого монастыря, получая милостыню отъ благочестивыхъ христіанъ на монастырь, вмѣсто того обращали ее въ свою личную собственность. Было, конечно, не мало и другихъ менѣе выдающихся отступленій отъ монастырскаго устава. Это обстоятельство и побудило игумена монастыря Пафнутія и нѣкоторыхъ благоразумныхъ иноковъ обратиться съ письменною просьбой къ митрополиту о наученіи и указаніи средствъ для исправленія.

Въ содержаніи посланія не соблюдено строгаго единства предмета <sup>4</sup>. Посланіе можно разсматривать въ трехъ отдівлахъ: въ первомъ отдівлів предлагается рядъ дисциплинарныхъ правилъ для монаховъ, во второмъ рекомендуются мізры, которыя должны быть принимаемы въ отношеніи неисправныхъ иноковъ, и наконецъ вътретьемъ отдівлів начертывается, хотя далеко неполно, идеалъ игумена.

Первый отдель посланія находится въ непосредственной связи съ обстоятельствами его вызвавшими. Въ противовъсъ присвоенію монахами общей милостыни митрополить совътуеть собирать что ни есть приносимое отъ христолюбцевъ въ монастырскую казну «безъ лукавства». Для большей надежности въ пріобрѣтеніи и сохрапеніи монастырскихъ доходовъ Даніилъ рекомендуетъ собираніе ихъ и наблюдение надъ ними поручать «старцемъ добрымъ, духовнымъ», которые должны все это дёлать «не лукавно и безъ всякія хитрости». Здісь даже рекомендуются нікоторыя лица по имени для извъстной должности: это старцы Вассіанъ Внуковъ, казначей Веніаминъ и старецъ Діонисій Долгождановъ. Подобныя перечисленія обнаруживають близкое знакомство Даніила съ бытомъ Волосова монастыря. Выходъ за монастырь безъ игуменскаго благословенія для того, чтобы встрычать и провожать богомольцевъ и выпрашивать у нихъ милостыню, окончательно запрещается для монаховъ. Здъсь предлагаются для нихъ и другія дисциплинарныя правила. Такъ поведение монаховъ въ церкви опредъляется слъдующими правилами благочинія. Отъ всіхъ ихъ требуется, чтобы они въ церковь являлись къ началу всякаго богослуженія, въ церкви стояли бы каждый на своемъ опредвленномъ мъсть и «благообразнь: соединяя свои нозь, и очи смыжая, и весь умъ свой полагая въ глаголемыхъ, и пъвасмыхъ, и причитаемыхъ бо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 221—224. Рукоп. Соф. библ. № 1456 л. 1—4. Приложеніе № XII.

жественныхъ словесъ». Далъе монахамъ зепрещается: «шататься» по церкви, и переходить съ мъста на мъсто, смъяться, разговаривать и інептать. Только въ случай крайней необходимости игумену и служебникамъ позволяется «за великую нужу» проговорить два или три слова, но и это непрем'внно должно быть сд'влано тихо и кратко съ великимъ вниманісмъ. Наконецъ иноки, вкушая въ церкви просфоры, кутью и канунъ дёлать это непремённо должны благочинно. По окончаніи богослуженія никакому иноку, кром'ь попомаря, не позволяется оставаться въ церкви. Поведеніе монаховъ внъ церковнаго богослуженія должно отличаться также какъ и въ церкви благочиніемъ и порядкомъ. Игуменъ самъ со священниками и монастырскими старцами долженъ приходить въ трапезу по окончаніи церковнаго богослуженія. За трапезою всі иноки должны сидъть благоговъйно, не смъяться, не разговаривать, не занимать за столомъ чужаго мъста, за последнюю (вторую) трапезу не ходить, кром'в служебниковъ, и не оставаться въ ней после объда. Ни одинъ инокъ не имъетъ права вкушать пищу до общаго монастырскаго стола. Даніилъ предлагаетъ нъсколько правилъ для опредёленія поведенія монаха и въ некоторыхъ другихъ отношеніяхъ. По его требованіямъ ни одинъ монахъ безъ благословенія игумена не можетъ выйти за монастырь, исключая только такой надобности, какъ помыть бълье или почерпнуть воды. Послъ повечерницы инокамъ запрещается переходить изъ кельи въ келью, а также стоять на монастырт, т.-е. оставаться на монастырской площади. Исключение дълается только въ отношении кельи игумена, куда монахъ можетъ являться «духовныхъ ради дъль». Послъ повечерницы инокамъ вивняется строго въ обязанность не разговаривать, а прямо идти въ свою келью въ глубокомъ молчаніи.

Кратко начертавъ правила для общежительствующей братіи, Даніилъ старается предупредить нарушеніе ихъ введеніемъ нѣкоторыхъ исправительныхъ мѣръ. Однѣ изъ рекомендуемыхъ имъ исправительныхъ мѣръ основываются на чувствѣ любви, а другія на чувствѣ страха и наказанія. Мѣры исправленія монашескихъ недостатковъ, основанныя на началѣ любви, сводятся къ слѣдующимъ дѣйствіямъ. Нарушитель того или другаго монашескаго правила за свой проступокъ получаетъ, соединенное со внушеніемъ и выговоромъ, приличное наставленіе отъ своего игумена наединѣ и «духовне». Въ случаѣ безуспѣшности перваго пріема исправленія должно быть предпринято новое средство, которое состоитъ въ

усовъщиваніи виновнаго предъ двуми или тремя и вообще предъ нъсколькими свидътелями. Этими двумя средствами и исчернываются всв меры исправленія, основанныя на любви. Строго говоря, эти же самыя мъры указаны самимъ І. Христомъ. (Мо. XVIII, 17-18). Когда меры любви и кротости испробованы и оказались безуспътными, тогда, по взгляду Даніила, для достиженія извъстной цёли необходимо обратиться къ болѣе строгимъ мърамъ вразумленія безчинныхъ иноковъ. Одна изъ рекомендуемыхъ Даніиломъ мъръ строгости состоитъ въ обличении виновнаго предъ всвии и притомъ не простомъ обличении, но съ «яростію, даже и прочіи страхъ имутъ». Въ чемъ должна выражаться по отношенію къ исправляемому ярость, это можно видъть изъ дальнъйшихъ разсужденій митрополита, когда онъ напримъръ совътуетъ неисправныхъ иноковъ «устрашати или ужасными и страшными глаголы Божественныхъ Писаній, или некими повестьми и пригчами, или инако нъкако возустити и устрашиги». Второе средство строгаго исправленія—пеоднократное присужденіе инока къ сухо-ядънію, т.-е. къ хлібу и воді; третье—отлученіе отъ святаго причащенія, а самое посліднее средство есть «отогнаніе» изъ монастыря. Посл'вднюю карательную м'ру Даніилъ мотивируетъ словами писанія и прибавляеть: за неже лучши есть многихъ уцёломудреніе единаго вреженіе».

Въ третьемъ отдълъ начертывается правственный обликъ игумена.

Вся администрація общежительнаго монастыря лежить на игумень, который во всёхъ дёлахъ долженъ служить и прим'вромъ и образцомъ для всёхъ прочихъ. Всё иноки должны руководствоваться прим'вромъ своего настоятеля. Въ свою очередь и настоятель не долженъ распоряжаться вполн'в произвольно всёми дёлами монастыря, а «о всякихъ дёлёхъ съ братіею сов'туя и дёлая все вкупт за едино» съ нею. Особеннымъ уваженіемъ иноковъ должны пользоваться тт изъ старцевъ монастыря, которые избраны и указаны будутъ игуменомъ и стартыйней братіей. Въ сферу д'ятсльности монастырской администраціи Даніилъ пноситъ общее руководительное начало, именно, чтобы она строго следила заттывъ, чтобы всё живущіе въ монастырт получали въ немъ покой и всё средства къ жизни—сбезхитростно» т.-е. равномтрно, а нисколько не руководствуясь пристрастіемъ, расположеніемъ или на оборотъ нерасположеніемъ къ тому или другому иноку. Самымъ первымъ нравственнымъ каче-

ствомъ настоятеля признается праведность, которая, по опредъленію Даніила, состоить въ томъ, чтобы настоятель всегда быль въ состояніи врачевать «здрав'ямъ ученіемъ, и лукавнующихъ обличати, и уклопятися отъ всякаго пеправеднаго гибва, такоже и отъ суда неправеднаго». Какъ начальнику и руководителю извъстнаго круга людей, настоятелю «подобаетъ быти милостиву и страшну, смирену же и высоку». Такая двойственность въ нравственной дъятельности пастоятеля обусловливается неодинаковымъ теромъ людей, изъ которыхъ одни бываютъ «блази», между тъмъ какъ другіе - «строптивы и грѣхолюбезни». Соотвътственно этому и настоятель долженъ быть въ своихъ проявленіяхъ милостивымъ и въ то же время страшнымъ, -- милостивымъ въ отнощении добрыхъ людей сяко да милость его утверждаетъ благія, страшнымъ для людей недостойныхъ, страхъ котораго возражаетъ злыя». Свой взглядъ на такой характеръ деятельности настоятеля Даніиль констатируетъ ссылкою на слова свят. І. Ліствичника 1. Дальнівншее изображение правственной личности настоятеля дёлается по отношению исключительно къ положению его какъ пастыря, духовнаго отца и преимущественно нравственнаго учителя своихъ дътей, о спасеніи и благъ которыхъ онъ долженъ заботиться и посвящать на это всв свои силы и способности.

Нравственный идеаль, какой пачертываеть Даніиль для настоятеля, не можеть похвалиться своею особенною высотою, а также яркостію правственных черть, въ немъ заключающихся. Онь слишкомъ общъ и съ этой стороны въ немъ мало данныхъ для того, чтобы онъ могъ быть живо воспринять и приложимъ къ дъятельности.

Въ концѣ перваго посланія находятся обличенія нѣкоторыхъ монаховъ за гордость и превозношеніе своими долгольтними подвигами, иноческою опытностію, знатностію происхожденія, краснорьчіемъ и др.

Первое посланіе им'єть дв'є редакціи—краткую и обширную. Анализъ посланія сд'єлань по краткой редакціи, какъ сравнительно болье изв'єстной. Разность между редакціями, которая во вс'єхь

<sup>1</sup> д. 224. Срав. препод. отца нашего Іоанна игумена Синайскаго, Лествица и слово къ пастырю. М. 1851. 383. Цитатъ взять изъ слова Лествичника къ пастырю.

подробностяхь видна въ приложеніи, дасть иной тонъ настоящему посланію Даніила. Краткая редакція посланія характеризуеть Даніила болье строгимь, требовательнымь пастыремь, чьмь какимь онъ является въ обширной редакціи посланія. Очевидно, сокращеніе сдылано тенденціозное, съ извыстной зараные постановленной идеей. Разность между редакціями посланія состоить въ пропускы тыхь, находящихся въ обширной редакціи мысть, въ которыхь Даніиль распространяется о любви, какъ руководительномь началы исправленія правственно слабыхь монаховъ.

#### ٧.

Для полноты взгляда митрополита Даніила на монашество недостаеть теперь только нравственнаго идеала истиннаго инока. До нѣкоторой степени этотъ пробѣлъ восполняеть двѣнадцатое посланіе Даніила «о цѣломудреннем» и благоговѣйнемъ житіи» '.

Двъпадцатое посланіе очень кратко. По нъкоторымъ выраженіямъ его можно судить, что оно написано къ человъку, который пришелъ къ твердому намъренію поступить въ число вноковъ. «Желая духовный законъ благочестно о Христъ воспріяти» (какъ въ то время часто обозначалось монашество), этотъ человъкъ обратился къ митрополиту Даніилу съ просьбою научить его благоговъйному житію и дать ему благочестивые совъты для открывающейся передъ нимъ новой, исполненной трудностей, жизни —иночества. Даніилъ дъйствительно въ отвътъ ему пишетъ посланіе, въ которомъ и рисуетъ ему образецъ достойнаго инока.

Въ самомъ началѣ посланія кратко проводится та извѣстная мысль, что нравственная дѣятельность чсловѣка состоитъ не въ исполненій только внѣшнихъ требованій правственнаго закона, но что кажлое правственное его дѣйствіе должно всегда соединяться со внутреннимъ сердечнымъ участіемъ и расположеніемъ человѣка.

Въ самомъ посланіи перечисляются разныя христіанскія добродѣтели, какъ-то: благоговѣніе, постъ, и рисуется виѣшній видъ благочестиваго человѣка, который характеризуется виѣшними качествами: блѣдностію лица, сухостію тѣла, всегда опущеннымъ и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукопись Соф. библ. № 1281 л. 296—297, Рукоп, Соф. библ. № 1456 л. 60—61, Приложеніе № XV,

тихимъ взоромъ, смиренной кроткой походкой, скромной одеждой и т. п. <sup>4</sup> Самыя достойныя занятія христіанина, особенно готовящагося къ иночеству, это—всегда душеполезная бесъда, занятіе чтеніемъ Божественныхъ Писаній, частой молитвой и рукодъліемъ.

Болье всего въ двинадцатомъ посланіи Даніилъ останавливается на ученіи о ціломудрій, какъ самомъ первомъ украшеній инока. Первымъ и самымъ дійствительнымъ противодійствіемъ физической нечистоть и ступенью къ добродітели ціломудрія является отсіненіе самыхъ начатковъ скверныхъ помысловъ, удаленіе мыслей отъ всего нечистаго. Въ такомъ случать зло прекратится въ самомъ началь и самомъ корнть. Болье внітшнимъ средствомъ, способствующимъ къ сохраненію чистоты служитъ, удаленіе отъ женскаго общества.

Въ концѣ посланія находится обыкновенное благожеланіс архипастыря своему духовному сыну.

Нравственный характеръ инока, какой начертанъ Даніиломъ въ двѣнадцатомъ посланіи, такъ же какъ и ранѣе идеалъ игумена, отличается блѣдностію очертаній, общностію красокъ и преобладаніемъ внѣшнихъ предписаній.

#### VI.

Къ разсматриваемой категоріи посланій должно отнести и посланіе м. Даніила къ Діонисію Звенигородскому. Происхожденіе его связано съ однимъ историческимъ эпизодомъ изъ жизни нѣкоторыхъ волокаламскихъ иноковъ.

Лицо, къ которому обращено посланіе Даніила, быль инокъ Волокаламскаго монастыря Діонисій, князь Звенигородскій. Въ мірѣ онъ носилъ названіе князя Даніила, по прозванію Лупы, <sup>2</sup>которое впрочемъ сохранилось за пимъ и по принятіи имъ монашества. <sup>3</sup> Діонисій прсисходилъ изъ рода литовскаго выходца (въ 1408 году)

<sup>•</sup> Подобныя наставленія встрівчаются и въ Домострої. Домострой, М. 1849. 525.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Временникъ Императорск. Москов. Общ. Исторіи и Древн. Россійск. книга 10. Родословная книга, 156. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ Рукописн. Сборникѣ Московск. Епарх. библіотеки при Высокопетровскомъ монастырѣ изъ собранія Волоколамскаго монаст. № <sup>406</sup>/<sub>644</sub>, XVI в., когда то принадлежавшемъ Діонисію, на послѣднемъ листѣ сохранилась надпись: «Сборникъ Діонисія Лупы Звенигородскаго».

Александра, князя Звепигородскаго. Онъ принялъ пострижение отъ Іосифа Волоцкаго и подвизался въ его монастырѣ. Неизвъстный біографъ Іосифа съ большою похвалою относится къ подвижническимъ трудамъ князя-инока Діонисія Звенигородскаго. По его словамъ, Діописій, не смотря на свое знатное происхожденіе, поставленъ быль служить въ монастырской пекарив и здвсь отличался такимъ трудолюбіемъ, что всегда работалъ за двухъ и, не смотря на это, успіваль пропівать каждый день семьдесять семь псалмовъ и класть по три тысячи поклоновъ. 1 Подвизаясь въ Волоколамскомъ монастыръ, Діонисій и познакомился съ Даніпломъ, тогда еще простымъ инокомъ. Отношенія посл'єдующаго времени этихъ двухъ лицъ позволяютъ допустить, что именно въ это время они близко сошлись между собою и между ними установилась тесная дружба. 2 Но строй монастырской жизни въ Волоколамскомъ монастыръ оказался не вполиъ соотвътствующимъ нравственному пастроенію Діонисія. Любя уединеніе, онъ, съ благословенія игумена Іосифа, отправился на Бълоозеро къ преп. Нилу Сорскому, «который тамъ сіяше тогда яко свътило». Вмість съ Діонисіемъ отправился въ пустыци Білозерскія и другой инокъ Волоколамскаго монастыря Нилъ Полевъ, родомъ изъ князей Волоцкихъ. 3

Явившись на Бѣлоозеро, Діонисій и Нилъ основали свои пустыньки вблизи Кириллова монастыря. Какъ воспитанники совершенно другой школы, они здѣсь не могли особенно скоро ассимилироваться съ постриженниками кирилловскими, духъ и понятія которыхъ далеко отличались отъ взглядовъ и воззрѣній ихъ случайныхъ сосѣдей—волоколамскихъ иноковъ. Нѣкоторые изъ кирилловскихъ иноковъ косо взглянули на пришельцевъ и даже всту-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Житіе преподобнаго Іосифа Волоцкаго, составленное неизв'єстнымъ, изд. Новоструевымъ. Чтенія въ Обществ'є Люб. дух. просв'єщенія за 1865 годь. Приложеніе. Отрывки изъ него напечатаны въ прибавленіяхъ къ Твореп. св. Отецъ въ русскомъ перевод'є,—Часть Х, 522—524., въ стать'є: «Отношенія иноковъ Іосифова —Волоколамскаго и Б'єлозерскаго монастырей».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изъ описи книгъ Іосифова монастыря видис, что Діописію Звенигородскому принадлежали нѣкоторыя книги, имсанныя самимъ митропол. Даніиломъ, или ему когда-то принадлежавшія. Чтенія въ Общ. Ист. и Древн. 1847 г. № 7 стр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Житіе Іосифа Волоцкаго, написанное неизв'єстнымъ, издано Новосгрусвымъ 127.

пили съ ними въ полемику. То было время, когда еще всѣ были заняты споромъ преп. Іосифа съ архіеп. новгородскимъ Серапіономъ по причинѣ перехода его изъ епархіи новгородской въ вѣдѣніе московскаго митрополита и подъ покровительство в. князя. Одинъ изъ нихъ, нѣкто старецъ Германъ, въ глаза называлъ Діонисія Звенигородскаго и вообще всѣхъ постриженниковъ Іосифовыхъ отлученными отъ причащенія Святыхъ Таинъ, основываясь на отлученіи, наложенномъ на нихъ Серапіономъ, архіеп. новгородскимъ. Слова Германа слишкомъ сильно задѣли чувства волоколамскихъ пришельцевъ и одинъ изъ нихъ, Нилъ Полевъ, вступилъ въ письменную борьбу съ Германомъ, написавъ ему въ оправ даніе свое и всей своей братіи два посланія.

Діоппісій и Пиль, сталкиваясь съ Белозерскими монахами и всматривалсь ближе въ ихъ жизпь, въ свою очередь подмѣчали въ последней такія явленія, съ которыми они пикакъ не могли помириться. Такъ Діонисій одинъ разъ явился въ келью къ одному пустынинку и, къ своему удивленію, увид'єль у него крестъ лежащимъ подъ его постелью. Это было на глазахъ одного сельскаго священника. При посъщении другаго пустынника Діонисію пришлось натолкпуться на явленіе еще болье странное. При вкодь Діонисія въ келью пустынника, посладній, до того времени державшій въ рук'в какую-то книгу, едва только завид'влъ Діонисія, бросилъ книгу въ топившуюся печь и книга сгорела. Это виделъ и сидъвний съ пустынникомъ священникъ. Достаточно было этихъ двухъ фактовъ для того, чтобы Діонисій и Нилъ вполнъ убъдились въ существованіи такой великой ереси среди бълозерскихъ старцевъ. Діонисій счелъ своимъ нравственнымъ долгомъ сообщить о своемъ открытіи Іоснфу Волоцкому, который и ув'ьдомленъ былъ Діонисіемъ присланною имъ со старцемъ Серапіономъ грамотою. Допосъ Діонисія имблъ трагическое вліяніе на дальнийшую судьбу волоколамскихъ иноковъ, поселившихся на БЕло-озерЕ. Іосифъ немедленно въ свою очередь далъ знать о существованіи ереси своему брату, ростовскому архіепископу Вассіану, какъ епархіальному архіерею былозерскихъ монастырей.

<sup>&#</sup>x27; Рукопись Москов, дух. Акад. № 216/461, л. 128—149. Выдержки изъ нихъ сдъланы въ статьъ: «Отношенія иноковъ Волоколамскаго и Бълокерскаго монастырей.» Прибавл. къ Творен, св. Отцевъ, часть X, 524—526. Два посланія Нила Полева поданы мною въ жури. Министерства Наронаго Проск. 1881 г. Іюль.

Вассіанъ (1506-1515), находившійся въ то время въ Москвѣ, съ своей стороны не замедлилъ доложить объ ереси великому князю и вручилъ ему присланную съ Бъло-озера грамоту. Великій князь показалъ полученную съ Бъло-озера грамоту Вассіану Косому и сдълаль ему и особенно его пустынникамъ строгій выговоръ за ихъ странное и оскорбительное для религіознаго чувства поведеніе. Вассіанъ, оправдывая пустынниковъ, отвергъ достов'їрность сообщаемаго въ грамотъ, прибавивъ, что все это есть ни болье ни менбе какъ ложь и клевета, и попросилъ слблать справки у присланнаго съ грамотой священника. Тотъ подтвердилъ достовърность грамоты. Вассіанъ не удовольствовался этимъ и попросиль подвергнуть священника пыткъ. Во время пытокъ несчастному священнику сломали ногу и онъ наконецъ умеръ отъ пытокъ, но все-таки не измѣнилъ истинъ. Смерть священника сильно подъйствовала на великаго кньзя, который считалъ себя виновникомъ ея. Гиввъ князя обрушился на Діонисія и Нила Полева. Онъ увидъль въ ихъ донось ни болье ни менье какъ проявление давней вражды между ними -- Іосифляпами и Вассіаномъ Косымъ. Поэтому-то онъ и ръшился наказать не Вассіана Косаго, предложившаго пытку, а именно доносчиковъ, какъ первыхъ зачинщиковъ ссоры, а следовательно, по его мийнію, и какъ первыхъ подавшихъ поводъ, вызвавшій его на грѣхъ. Послѣдствіемъ великокняжескаго гитва было то, что пустыньки Нила и Діонисія были разрушены— сожжены, а старцы переведены были въ Кирилловъ монастырь подъ начало, въ опалъ.

Положеніе ихъ въ Кириллов'в монастыр'в было во вс'яхъ отношеніяхъ тяжелое. Сознаніе, что они находятся въ опал'в, весьма много убивало Діонисія и Нила. Съ другой стороны и кирилловскіе монахи вид'вли въ отданныхъ имъ подъ начало старцахъ своихъ враговъ и доносчиковъ и потому уже самому не могли не только сколько нибудь симпатизировать имъ, но и относиться къ нимъ бол'ве или мен'ве безпристрастно. Разность во взглядахъ дополняла и еще усиливала взаимное нерасположеніе. Нензв'юстный современникъ нишетъ, что старцы Діонисій, князь Звениго-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Строевъ. Списки јерарховъ и настоятелей монастырей въ русской **Ц**еркви.

родскій, и Нилъ Полевъ, живя подъ опалою въ Кирилловь монастыръ, «въ велицъй нужи многи скорби претерпъща» 1.

Но нужно думать, что опала, постигшая Нила и Діонисія, продолжалась педолго. Въ письмі «о нелюбкахъ», гді разсказывается исторія этихъ двухъ волоколамскихъ иноковъ, послі сообщенія объ ихъ опалі прибавляется, что «въ маль времени князь великій повеліть имъ іхати въ Іосифовъ монастырь». Время возвращенія Нила Полева и Діонисія Звенигородскаго въ монастырь преп. Іосифа съ точностію неизвістно, но на основаніи нікоторыхъ историческихъ соображеній съ большею віроятностью возвращеніе ихъ пужно относить приблизительно къ 1511—1512 гг., но никакъ не позже этого времени г.

Нилъ и Діонисій возратились въ Волоколамскій монастырь еще при жизни преп. Іосифа. Время смерти Нила неизвъстно. О Діонисів извъстно, что опъ все остальное время своей жизни провель въ Волоколамскомъ монастыръ, гдъ и умеръ. Онъ славился

¹ Письмо о пелюбкахъ. Прибавл. къ творен. св. отецъ, част. Х, 507.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Архимандритъ Леонидъ въ своей стать в «Село Полево и его владъльцы» утверждаетъ, что Нилъ Полевъ возвратился въ Госифовъ монастырь въ 1514 году, а относительно Діонисія Звецигородскаго зд'ясь говорится, что онъ жиль въ опал в въ Киралловомъ монастыр в до 1519 г. Къ сожаленію, въ стать в нетъ указаній на фактическія данныя, на основанін которыхъ авторъ дізаетъ свои показанія. (Чтенія въ общ, истор, и древностей 1872 г. кн. IV, 12-14). Въ отношеніи Нила Полева о. Леонидъ близокъ къ истинъ. Дъйствительно въ библютекъ Госифова Волоколамскаго монастыря находится не мало рукописей съ надписью, что онъ пожертвованы были въ монастырь Ниломъ Полевымъ или въ 7022 (1514) году, (Рукоп. Москов. Дух. Академін № 20 акад., № 39 Волоколам.) или въ 7021 (1513) году, (Рукопись Епарх. Библіот. № 320/441) и даже раньше въ 7020 (1512 г.) (Рукоп. Волоколамск. монастыря, хранящаяся въ монаст. ризницъ. № 8/450.) Естествениве всего, что Нилъ сделаль свои пожертвованія въ то время, когда онъ уже возвратился изъ Бълоозера и даже привезъ съ собою творенія Нила Сорскаго и рукописи его собственнаго письма. (Рукоп. Епархіал, библіот. въ Москвъ, при Высоко-Петровск, мовастыр'в № 143/481. На 1-мъ лист'в надпись: «Нила пустынника быловерскаго». Въ одной изъ рукописей, находящейся и по настоящее время въ Волоколамскомъ монастыръ, есть помътка такого рода: «въ сей книзъ доздъ переписи старца Инла отшельнака въ русскія пустыни, иже на Бълоозеръ». Рукоп. № 16/4972 л. 233. Въ началъ сей рукописи сохранилась издиись, что опа пожертнована въ монастырь Ниломъ Полевымъ въ 7022-мъ (1514) году). Изъ письма о нелюбкахъ можно заключать, что возвращение Нила и Діонисія было одновременно, когда въ немъ говорится, что князь великій повельль имь бхать въ Іосифовъ монастырь.

какъ замѣчательный живописецъ, онъ написалъ много иконъ для церквей и придѣловъ своего монастыря и имѣлъ по своему искусству особую школу своихъ учениковъ <sup>4</sup>.

При игуменстви въ Волоколамскомъ монастыри Даніила Діонисій жиль спокойно, пользуясь, можеть быть, вниманіемь самого игумена. Но при преемникахъ Дапівла по игуменству положеніе Діонисія измінилось къ худшему. Двухмісячное игуменство Германа Ленкова прошло безследно для Діонисія. Но преемникъ Ленкова, Нифонтъ Кормилицинъ, по цеизвъстнымъ историческимъ обстоятельствамъ, поставилъ себя въ натянутыя отношенія къ Діонисію Звенигородскому. Пользуясь выгодами своего положенія, какъ главный пачальникъ монастыря, Нифонтъ имёль въ своемъ распоряженій всф средства къ тому, чтобы дать чувствовать свою силу и такому старъйшему члену волоколамской общины, какимъ быль несомивино Діонисій. Отношенія игумена Нифонта къ Діонисію были, по всей в роятности, на столько тяжелы, что нобудили последняго принять меры къ обезпеченію себя отъ дальнейшихъ преследованій игумена. Однимъ изъ средствъ къ самозащите послужила для Діонисія письменная жалоба, подацная имъ на игумена митрополиту Даніилу. Жалоба Діонисія и вызвала собою извъстное посланіе м. Даніила къ Діонисію Звенигородскому.

Митрополитъ Даніилъ, получивъ отъ Діонисія посланіе, отв'ятилъ ему своимъ посланіемъ, написаннымъ имъ въ октябр 1528-го гола <sup>2</sup>.

«Писалъ еси ко мнѣ, такъ начинаетъ Даніилъ свое посланіе къ Діонисію, въ посланіи твоемъ, яко многа гоненія и скорби, и напасти и бѣды пріидоша на тя, и чтобы мнѣ къ тебѣ отписати,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ описи церковнато имущества Волоколамск, монастыря, составленной въ 1545 г., значится много имонъ письма Діонисія Звенигородскаго и его учениковъ. Рукоп. Волокол. монаст. хранящаяся въ монаст. ризницъ, № <sup>31</sup>/<sub>478</sub>. Діонисій принималь участіе и въ окономическихъ дѣлахъ монастыря. Въ актахъ Волоколамск, мон. существуетъ одна купчая грамота времени игуменства Нифонта, заключенная при участія Діонисія. Рукоппсь Волокол. мон. № <sup>24</sup>/<sub>478</sub>, л. 27—29, отъ 7043 (1535) года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. Импер. Публ. библ. изъ собран. граф. Толст. Отд. И, № 341 л. 251—256, напечат. въ актахъ истор. т. І. № 293; 534—537. Издатели Актовъ историческихъ не извъстно почему отнесли это посланіе къ Діонисію, старцу Звенигородскаго Сторожевскаго монастыря.

како пребывати тебѣ». Свое отвѣтное посланіе Даніилъ посвящаеть ученію о необходимости и благотворности перенесенія находящихъ на человѣка бѣдствій и скорбей.

Въ самомъ началъ посланія митрополить высказываетъ свой взглядъ на положение Діонисія. Выходя изъ общаго понятія о монашестві, принимая которое каждый тімь самымь обіщавается «терпіьти всяку скорбь и тесноту иноческаго житія и нести многія напасти и бёды», Данівлъ считаетъ положеніе Діонисія обыкновеннымъ въ жизин каждаго и объявляеть его пормальнымъ и только въ утъшеніе его распространяется о благотворности перенесенія скорбей, которыя сопровождаются всегда великою правственною пользой для человъка. Страданіями человъкъ «очищается отъ всякаго грвха и къ Богу приближается и освящается». Благотворное двйствіе выносимыхъ человікомъ скорбей и біздствій распространяется одинаково на всёхъ-на иноковъ и мірянъ, грѣшниковъ и праведниковъ. Страдающій грішникъ получаеть облегчение и ему отсъкается бремя гржховъ; страданія праведника содълывають его душу світлівіннею и еще пріуготовляють ему большую славу на небъ. Вирочемъ, скорби, страдація и бъдствія тогда только сопровождаются правственною пользою для человъка, когда послъдній переносить ихъ «благодарственв». Многочисленные примвры такого истинно христіанскаго перепесенія скорбей представляють изъ себя люди древности. «Вспомяни древних» мужей, говорить Даніиль, како терияху добре, како вся съ радостію претеривваху сладцъ-печальная и скорбная и напасти и бъды всякія? Аще хощеши пророки, аще хощеши апостолы, аще хощеши мученики, не точію мужи, по и жены много теривнія стяжаша, аще хощещи преподобныя отцы, иже въ общихъ житіяхъ, аще хощеши, отшельники и пустыпники, яко многоразличныя скорби, и бъды и напасти пострадаша, и гоненія от обители во обитель и от мьста на мъсто , и иная многая озлобленія, множицею яко и та симия пребывалици и кльти, вз нихз же пребываху, немилостиво огню предагиа» 2. Апостолы, отцы и учители Церкви особенио убъждають насъ перепосить скорби и носить тяготы другь друга и погащать въ себь плимень простный (сиввъ), а не возжигать его.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Намекъ на переведеніе Діонисія и Нила изь ихъ пустыней вы Кирилловъ монастырь.

В Начекъ на сожжение ихъ пустыней.

Въ последнихъ выраженіяхъ можно видёть указаніе на запальчивость тона, въ какомъ было написано посланіе Діонисія, и на горячность, съ какою онъ относился въ немъ къ своимъ притъснителямъ. Какъ разъ въ противовъсъ горячности Діонисія, Даніилъ рекомендуетъ ему развивать въ себъ добродътель смиренія, которая пламень яростный угашаеть и множество гръховъ разрушаеть. Вообще кротость, смирение и терпъние составляютъ величайшую добродътель. Примъромъ безропотнаго перенесенія сграданій служить евангельскій Лазарь, который, не смотря на всю отчаянность своего положенія, тімь не меніве никогда не ропталь на свою судьбу и не завидовалъ прекрасной участи богача. Высокое нравственное значение перенесения скорбей подтверждается Даніиломъ ссылками на изреченія разныхъ отцовъ, между прочимъ св. Марка 1. По способности къ перенесенію скорбей митрополитъ дълить всъхъ людей на четыре класса. Самые высоконравственные люди или совершенные, тъ всъ посылаемыя на нихъ скорби съ радостію пріемлютъ. Менће совершенные въ нравственномъ отношеніи, или «посредніе», терпять скорби иногда съ радостію, а иногда и падають духомъ подъ ихъ несокрупимымъ дъйствіемъ, съ печалію переносять ихъ, но тімь не меніве все-таки благодарять Бога за нихъ и причиною всъхъ своихъ несчастій признаютъ всегда только самихъ себя. Третьи, слабые по своимъ правственнымъ силамъ люди, всегда съ печалію и съ душевною горестью терпять скорби, но все-таки за нихъ благодарятъ Бога и себя считаютъ причиною своихъ бъдствій. Не смотря на сравнительно низшую степень своего духовнаго развитія, и эти люди получають отъ Бога милость. И только четвертый классъ людей за переносимыя скорби не только не получаетъ никакой правственной пользы, но даже заслуживаетъ порицанія. Этого класса люди, къ числу которыхъ долженъ быть отнесенъ и Діонисій, располагаютъ свою жизнь такимъ образомъ: «еже въ скорбъхъ къ Богу неблагодарственное имъти, и вины наложити на человъки, и съ сими грызтись и которатися послыдняю безумія есть, увы мнів, и въ покаяніе о семъ не приходящу!» Въ последникъ словакъ слышится строгій укоръ по-

<sup>&#</sup>x27;Рукоп. Импер. Публ. библ. изъ собран. граф. Толст. отд. П. № 341 л. 252—253. Свидътельство вполнъ подлинное. Оно взято изъ втораго слова Марка подвижника «о тъхъ, которые думаютъ оправдаться дълами». См. Препод. и Богоноснаго отца нашего Марка подвижн. нравств. подвижнич. слова въ русскомъ переводъ. Москва 1858 г. 57; а также Добротолюбіе. Часть І, л. 32.

веденію Діонисія и его столкновеніямъ съ игуменомъ и, можетъ быть, съ нѣкоторыми членами Волоколамской братіи. Онъ характеризуетъ Діонисія какъ человѣка придирчиваго, вздорнаго, не умѣющаго жить въ ладу съ другими. Даніилъ самому Діонисію предоставляетъ устроитъ свою судьбу и укръпить миръ съ окружающими его людьми. «И аще, говоритъ онъ, себе смиримъ, въ покои будемъ и вси насъ почтятъ и возлюбятъ и прежде всѣхъ Богъ насъ возлюбитъ и прославитъ; аще ли же не смиримъ себъ сами, не престанутъ насъ смиряя и никогда же будемъ безъ смущенія и соблазна».

Въ разсматриваемомъ посланіи находится особая группа святоотеческихъ свидительствъ, состоящая изъ выдержекъ изъ сочиненій: Исихія Іерусалимскаго 1, св. Максима, Іоаппа Лъствичника 2 и Сумеона Новаго Богослова 3. Общая мысль всёхъ свидётельствъ одна и та же это учение о совершенномъ, безусловномъ подчинения инока своему настоятелю и о пеосуждении его ни въ какихъ гръхахъ, хотя бы опъ былъ на самонь дёлё самымъ отчаяннымъ грёшникомъ. Свидътельства сопровождаются наставленіями, что вовсе не сибдуетъ осуждать и зазирать другихъ и ронтать на нихъ, а каждый прежде и болье всего должень свою жизнь исправлять и оплакивать свои собственные гржхи. Представленные зджсь аргументы важны въ томъ отношеніи, что они проливаютъ собою свътъ на характеръ содержанія посланія Діонисія къмитрополиту Даніилу. Отсюда можно приблизительно догадываться, что Діонисій въ яркихъ чертахъ и со всёми подробностями заинтересоганнаго человъка изобразилъ свои невзгоды и особенно не щадилъ здъси личности своего настоятеля.

Въ концъ посланія Дапівлъ снова совътуєть Діонисію обратиться къ добродътели смиренія, помимо которой невозможно никакое нрав-

¹ Рукои. № 341 л. 257 Цптатъ взятъ изъ сочиненія Исихія пресвитера Іерусалимскаго: De temperautia et virtute. Centuria I. См. Migue, Patrolog. Curs. Complet. ser. graec. tom. XCIII. pag. 1489—1492. § 31. Славянскій переводъ См. Добротолюбіе, ч. II, л. 4—5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. № 341 л. 254—255. Здѣсь представлены два цитата, которые взяты гэъ 4 слова I. Лѣствичника о блаженномъ и приснопамятномъ послушании. Преп. Отца нашего I. Лествичника, игумена Синайскаго Лѣствица, М. 1851 г. 34. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Рукоп. № 341, л. 255. Приведенное здёсь свидётельство Сумсона взято Даніиломъ изъ его перваго слова. См. преп. отца нашего Сумсона, Новаго Богослова, словеса зёло полезная. Изд. Оптиной Козельской пустыни. М. 1852; 16.

ственное исправленіе. Но если тьмъ не менье искреннее смиреніе Діописія не подвиствуеть на его недоброжелателей, то его не должно и тогда покидать смиреніе. «Аще ли и тако смиреніемь они не укротьются, но паче вз ярость приходять, помолимся о нихъ въ тайнь Господу Богу и Пречистой Богородицы изъяти ихъ отъ съти лукаваго; аще же и се не возможемь, потщимся свою душу въчнаго осужденія избавити и себе хранити и кутати крыпць съ тихостію, и смиреніемь и кротостію, во мнозь терпьніи». «Терпи убо любомудренно находящія скорби о Господь и все облегчить ти»,—такъ заканчиваеть Даніиль свое посланіе къ Діонисію Звенигородскому.

Посланіе м. Даніила къ Діонисію Звенигородскому, если взять во вниманіе историческія условія, при которыхъ оно было писано, въетъ холодомъ. Въ словахъ посланія слышится голосъ монахааскета, для котораго человъческая жизнь есть пе что инос, какъ рядъ страданій, какъ перемежающіяся бъдствія и несчастія. Самый утъщенія пастыря состоять въ убъжденіяхъ, что несчастія составляютъ въ большей или меньшей степени удълъ всъхъ людей, а для инока опи служатъ даже прямымъ долгомъ. Чувство друга въ посланіи пробивается слабо. Оно подавляется чувствомъ пастырскаго долга, не щадящаго иногда и самаго искренняго человъка. Можетъ быть, Даніилъ путемъ административныхъ средствъ и помогъ своему другу въ его затруднительномъ положеніи.

Посланіе Даніила къ Діонисію Звенигородскому по своей богословской аргументаціи сходно съ пятымъ его посланіемъ <sup>1</sup>.

Діонисій Звенигородскій умеръ осенью 1538 года въ Волоколамскомъ монастырѣ <sup>2</sup>, завѣщавъ ему всю свою библіотеку <sup>3</sup>. Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сравн. Рукоп. Императ. публ. библіот. пзъ собран. граф. Толст. отдыл. ІІ. № 341, л. 254 и рукоп. софійск. библ. № 1281, л. 241. Здысь повторено свидътельство Исихія Іерусалимскаго; Рукоп. Импер. публ. библ. № 341 л. 254. Ср. рукоп. Софійск. № 1281, л. 243. Здысь повторены свидытельства св. Ефрема Сирина и Никиты Стифата.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ сборникъ, принадлежавшемъ ученику Діонисія, Ануфрію Псакову, сохранилась замѣтка, писанная въроятно его собственною рукою: преставися старецъ Діонисії Звенигородскії лѣта 7047 (1538) на память прец. отца Спиридона», которая праздпуется церковію 31 Октября и 12 Декабря. Рукон. москов. дух. академін, № <sup>180</sup>/<sub>177</sub>, л. 298.

з До настоящаго времени сохранилось несколько рукописей, принадлежав-

отличался строгою подвижническою жизнію и имѣлъ своихъ учениковъ 1.

Сподвижникъ Діонисія Нилъ Полевъ также умеръ въ Волоколамскомъ мопастыръ, обогативъ его библіотеку пожертвованіемъ въ нее нѣсколькихъ книгъ<sup>2</sup>.

# Общее замѣчаніе о разсмотрѣнныхъ посланіяхъ.

Въ описаніи правственныхъ достопиствъ инока у Даніила преобладаетъ вибшность. Онъ бол'ве распространяется о внъшнихъ качествахъ инока, чъмъ о его чисто внутреннихъ духовно-нравственныхъ достоинствахъ. Для посл'вднихъ онъ сравнительно менъе отводитъ мъста въ своихъ разсужденіяхъ. Онъ часто въ своихъ посланіяхъ даетъ совъты любить «сухоту тълесе», блъдность лица, худость ризную, долу имъти очи, преклонену выю, взоръ тихъ, ступаніе кротко и не тщеславно, глаголъ недвоесловенъ, гласъ средиъя мъры, частое воздыханіе, бол'взнепное стенаніе и плачъ благоугодный и слезы чистительныя и т. п. внъшнія. прерогативы.

Изъ нравственныхъ въ строгомъ смыслѣ качествъ инока Даніилъ на первомъ планѣ ставитъ: совершенное цѣломудріе, конечное нестяжаніе, смиреніе, послушаніе, тихость, кротость, безропотное терпѣніе и злостраданіе, постоянное трезвеніе и умное хра-

шихъ когда-то Діонисію Звенигородскому, См. рукоп. Моск. Епарх. библ. при Высоко-Петров, монастыр'в № 408/414 Волок. Сборн. XVI в. Въ начал'в на бъломъ листъ написано: Сборникъ Денисія Звенигородскаго. См. рукоч. Москов. дух. Акад. № 121/419. Вол. Творенія Іоанна Лъствичника. Въ начал'в па бъломъ листъ надпись: «Денисія Звенигородскаго Льствица». Рукоп. Моск. дух. Акад. № 238/461 Волок. сборникъ XVI в. Въ пачал'в на бъломъ листъ надпись: Денисія Звенигородскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ рукоп. Москов. духов. Акад. №  $^{189}/_{177}$  Волок. на быломъ листъ впереди есть надписы: «Сборникъ Апуфрея Исакова, Деписьева ученика Звенигородскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтенія въ общ, истор, и древност. Росс. 1847 г. № 7. Опись книгъ Воло-коламскаго монастыря. 13. Сохранилось до пастоящаго времени пъсколько руко-писей, припадлежавнихъ когда-то Нилу Полеву, этому одному изъ видныхъ дъятелей Волоколамской братіп. См. Рукон. Москов. дух. Акал. №  $^{215}/_{630}$  Волок. л. і; №  $^{148}/_{507}$  В., №  $^{29}/_{59}$  В. л. 1.

неніе. Вотъ ті нравственныя черты, которыя, по Даніилу, должны отличать истиннаго инока.

Весьма характерно то, что перечисленіемъ добродітелей, иногда сухимъ и безсвязнымъ, ограничиваются всё пастырскія наставленія Дапівла инокамъ. Въ его паставленіяхъ трудно встрітить разъясненія и определенія сущности той или другой добродетели, ея проявленій и степеней. Сухой перечень и подборъ многочисленныхъ добродътелей у него замъняють опредъленія икъ. Пастырскія паставленія Даніила ограничиваются перечисленіемъ всевозмоныхъ добродътелей, а различаются они между собою болбе группировкой ихъ или чисто грамматическими особенностями, чёмъ логическимъ содержаніемъ. На сколько однообразенъ и сухъ Даніилъ въ своихъ наставленіяхъ инокамъ, это можно видъть изъ слъдующаго сравненія. Вотъ въ какихъ нравственныхъ чертахъ характеризуется истинный ипокъ: «истинніи иноци, говоритъ Даніяль, пребыша безградни, бездомни и странни, несребролюбиви, нестяжательній, не именій, смиренномудріи, кротки, благи, милостиви, молчаливи, послушливи и готови подъяти находящая скорбная и злая». А вотъ и иная обрисовка нравственной личности ипока: «Радостію потецемь, такъ убъждаеть Даніиль въ одномъ м'єстт поучаемыхъ имъ иноковь, на діланіе заповъдей (Божінкъ), терпяще въ молчаній, и пестяжаній, и послушаній, и смиреніи, и терпъніи, и долготеривніи и въ пожданіи и т. п. 1. Если проанализировать все это обиліе фразъ и выдвлить изъ нихъ ихъ логическое содержаніе, то посліднее окажется близко сходнымъ между собою. Отсюда выводъ будеть такого рода, что у Даніила разъ павсегда заученъ былъ извістный запасъ нравствецныхъ наставленій, которыми онъ и отділывался всегда и тамъ, тдь это требовалось. Такой пріемъ вполнь естественный въ положеніц м. Даніпла и онъ болье всего соотвытствоваль воззрыніямь всьхъ древне-русскихъ книжниковъ.

Въ виду того, что митрополитъ Даніилъ не быль виолив самобытнымъ писателемъ, а последователемъ известной щколы, становится необходимымъ критическое обследованіе степени его авторской самобытности и отношеніе его воззреній къ воззреніямъ Іосифа Волоцкаго.

Въ ученін о древности и апостольском происхожденіи монашества Даніилъ является самостоятельнымъ, если не по воз-

¹ Рукоп, № 1281 л. 273—274. 281—282.

зрвніямъ, то по крайней мврв со стороны богословской аргументаціи. Его самостоятельность въ подборв священной аргументаціи не подрывается тождествомъ нвкоторыхъ отдвловъ ея съ Просввтителемъ, потому что, какъ это было указываемо въ своемъ мвств, Даніилъ пользовался ими не чрезъ Просввтитель, а черналъ ихъ изъ непосредственнаго источника.

Въ предпочтительномъ отношеніи Даніила къ общежительной формѣ монастырскаго быта нельзя не видѣть вліянія на послѣдняго идей Іосифа Волоцкаго. Непосредственный преемникъ его по игуменству въ Волоколамскомъ монастырѣ, получившій отъ него завѣщаніе свято хранить и поддерживать созданный имъ общежительный уставъ, Даніилъ по тому уже самому не могъ далеко и сильно различаться въ своихъ воззрѣніяхъ на этотъ предметъ отъ Іосифа Волоцкаго.

Держась въ общихъ своихъ возарвніяхъ на монашество І. Волоцкаго Даніиль не отступаетъ отъ него и въ твхъ чисто дисциплинарныхъ правилахъ, какія онъ рекомендуетъ инокамъ общежительныхъ монастырей. Всв тв правила монастырскихъ порядковъ, указанію которыхъ посвящено первое посланіе Даніила во Владимірскій Волосовъ монастырь, есть простое воспроизведеніе монастырскаго устава, даннаго Волоколамскому монастырю Іосифомъ Волоцкимъ. Различіе состоитъ только въ большей краткости монастырскихъ правилъ, предлагаемыхъ Даніиломъ. То, чему въ уставъ Іосифа Волоцкаго посвящена цълая, иногда довольно общирная глава, то же самое передается Дапіиломъ только въ нѣсколькихъ словахъ и при томъ часто въ такихъ приблизительно выраженіяхъ, которыя много напоминаютъ собою способъ выраженій духовной грамоты преп. Іосифа.

Правила благоповеденія иноковъ въ церкви, какія предлагаются Даніиломъ, тѣ же самыя, какія предлагаютсь въ свое время и Іосифомъ. Въ частности, требованіе, высказываемое Даніиломъ по отношенію къ монахамъ, являться къ началу каждаго богослуженія, совершенно тождественно съ требованіемъ Іосифа Волоцкаго, только шире развившаго и обосновавшаго его на разныхъ изреченіяхъ святыхъ отцевъ. Равнымъ образомъ предписаніе о благоговъйномъ стояніи инока въ церкви и о впѣшнемъ его выраженіи въ видѣ соединенія погъ, смѣженія глажъ, запрещеціе не говорить въ церкви и не перемѣпять мѣста во время богослуженія весьма много напоминають собою грамоту преп. Іосифа. Еообще

вствотравленія жизни монашеской, вствен подробности составлены Даніиломъ при руководствтви подражаніи монастырскому уставу, созданному его учителемъ. Правила мигрополита Даніила относительно благоповеденія иноковъ въ трапезтви послів новечерницы, относительно выхода иноковъ изъ монастыря и разныхъ мітръ исправленія ихъ и наконецъ правила управленія самого монастыря, —все это составлено подъ непосредственнымъ руководствомъ монастырскаго устава преподобнаго Іосифа.

Идеалъ игумена монастыря, начертанный Даніиломъ въ посланіи въ Волосовъ монастырь, въ нѣкоторыхъ своихъ частяхъ составляетъ простую буквальную компиляцію наставленій Іосифа Волоцкаго, обращенныхъ имъ къ настоятелю <sup>1</sup>.

## ГЛАВА. П.

Обозрѣніе посланій, имѣющихъ главнымъ своимъ предметомъ ученіе о сохраніи цѣломудрія и чистоты.

Второй отдёлъ посланій м. Данівла составляють тё изънихъ, которыя главнымъ своимъ предметомъ имёютъ наставленія о цёломудрів и о физической и нравственной чистотё. Въ составъвтораго отдёла входятъ пять посланій.

I.

Въ группъ посланій, разсуждающихъ главнымъ образомъ о цъломудріи, на первомъ планъ должно быть поставлено одиннадцатое посланіе сборника. При всей краткости оно въ своемъ содержаніи резюмируетъ почти всъ тъ касающілся цъломудрія наставленія, которыя служатъ главнымъ предметомъ прочихъ посланій этой же самой группы. Разсматриваемое съ этой стороны, одиннадцатое посланіе можетъ быть названо конспектомъ по отношенію къ остальнымъ посланіямъ, разсуждающимъ о цъломудріи и чистотъ.

<sup>\*</sup> Срави. Рукоп. Соф. биб. № 1281 л. 222—224 и Великія Минеи Четьп. Сентябрь, Духовная грамота преп. Іосифа, 505. 512. 567—591. 513, 588. 528—529. 613. 575—576. 580. 571—572. 587. 564.

Одиннадцатое посланіе вимбетъ соотвътствующее своему содержанію оглавленіе: «о цѣломудрім и чистотѣ». Обстоятельства происхожденія посланія слѣдующія: одно, неизвѣстное по имени, лицо не однократно обращалось къ митрополиту съ самыми убѣдительными просьбами о томъ, чтобъ онъ далъ ему благочестивые совѣты, необходимые для сохраненія цѣломудрія. Митрополитъ нѣкоторое время медлилъ отвѣтомъ, оправдывая свою медлительность невѣжествомъ, но въ концѣ концовъ склонился на убѣдительныя просьбы своего неизвѣстнаго духовнаго сына.

Въ содержаніи посланія кратко намѣчаются тѣ нравственныя и отчасти физическія средства, которыя въ большей или меньшей степени содѣйствуютъ укрѣпленію добродѣтели цѣломудрія.

Первымъ условіемъ для добродітельной и отсюда цібломудренной жизни признается «соблюденіе заповъдей Божінхъ». Исполняя по возможности всё заповёди Христовы, человёкъ, стремящійся къ цівломудрію, должень болье всего «сопротивляться сквернымъ и лукавымъ помысломъ» особенно началамъ ихъ, или такъ называемымъ «прилогамъ». Это второе условіе, необходимое для ціломудренной жизни. Третье условіе-постоянное храненіе ума, бодрствование надъ своимъ умомъ, которому никогда не должно давать «почивати», а всегда занимать его чёмъ нибудь «благимъ». Это тымъ болые необходимо, что умъ человыческий, по самой природь своей, непостояненъ и «присноподвиженъ» 2 и никогда не можетъ оставаться безъ дъятельности; онъ, по выраженію автора, «стояти и безмолствовати не хощеть». Хотя природа челевъческого разума и добрая, хотя онъ «отъ зиждителя всъхъ Бога благая поучатися учиненъ есть», но, при своемъ извъстномъ уже непостоянствъ, онъ легко можетъ уклониться и ко злу. Поэтому для храненія ума необходимы средства, которыми являются: чтеніе и слушаніе Божественныхъ писаній, півніе, сла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп, Новгор. Соф. биб. № 1281. д. 294—296. Рукоп. Соф. биб. № 1456. д. 58—60.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup> Эта мысль принадлежить пр. Нилу. Синайскому. Давінль буквально повтеряеть зальсь слова св. нодвижника: дей кічитоς йм тим физим о мойс, и не говорить ни слова объ этомъ заимствованіи. См. Migne, Patrolog. Curs. Complet. ser. graec. tom. LXXIX. S. Nili de monachorum praestantia. Cap. XXIII pag. 1087—1088. Творенія св. Отцевь въ русск. перевод'є т. XXXII, Тв. Нила част. II, 226.

вословія, молитвы, чтеніе на память выученных псалмовъ, стиховъ, тропарей, съдальновъ и т. д. Это—четвертое средство, сольйствующее цъломудрію. Пятое средство, содъйствующее цъломудрію, являющееся дальнъйшимъ логическимъ слъдствіемъ предыдущаго, говоритъ о необходимости человъка занимать не одинъ свой умъ, по и все тъло напр. рукодъліемъ, которымъ иногда также отгоняются скверные и лукавые номыслы. Вообще, человъкъ всецъло долженъ избъгать праздности, которая есть «начало всему злу».

Болве вившними средствами, предотвращающими правственное и физическое растивије, является удаленје «отъ зрвија женскихъ лицъ, доброленотныхъ, женовидныхъ. Требование это простирается даже и на мысль человъка. Самое восноминание о женщинъ или со отрочатахъ юныхъ, какъ бы оно безстрасно ни было и въ какихъ бы ни представлялись высокоправственныхъ качествахъ предметы «воспомянутія», и въ какомъ бы ореоль нравственной чистоты и невинности опи чи выступали въ воображеніи человіка, самоє воспоминаніє объ этомъ нравственно предосудительно. Оно разсматривается авторомъ посланія какъ только «съть сатанина». Наставление держать себя вдали отъ общества женщинъ расширяется и сила его простирается и на всякое общество, если только оно не можетъ похвалиться правственною чистотою своихъ членовъ. Для сохраненія отъ распущенности Даніилъ совітуєть избілать такого общества, гді можно услышать «поучение суетное,» вращающееся болье всего въ области «блудныхъ и содомскихъ рѣчей».

Выставляя свое требованіе удаляться оть общества безправственных людей, Дапіилъ оставляеть нісколько замівчаній, касающихся практическаго примівненія его въ жизни того или другаго человівка, какъ члена общества. «Егда съ человівки сівдини въ бесівдівхъ, говорить митрополить, и аще возглаголють безчестный и скверныя бесівды, и ты, аще мощно ти будеть, и віси, яко съ прилежаніемь пріемлють Слово Божіе, рци отъ Божественныхъ писаній, или отъ житій святыхъ отець, и преложи таковую бесівлу къ снасенію души, или аще не имаши нужды, возставъ иди отъ нихъ, аще ли же нужда есть неизыти, и ты преложи умъ свой на молитву, не осужая онімь, но свою немощь разумівая точію». Пастырскій совіть дань въ практическомъ духів. Заключеніе посланія говорить о томъ, что исполнители запов'я Божіпхъ сод'влаются насл'ядниками в'ячнаго живота.

Одиннадцатое посланіе написано въ духв чисто пастырскаго наставленія, чуждаго богословской учености. Въ немъ пъть выдержекъ изъ святоотеческихъ твореній, что дълаетъ посланіе очень доступнымъ для пониманія.

II.

Поводомъ, по которому написано было тринадцатое посланіе з послужило неоднократное обращеніе одного, оставшагося неизвъстнымъ по имени, лица къ митрополиту Даніплу съ убъдительною просьбою написать ему что либо въ назиданіе. Это лицо ясно указало митрополиту и предметъ, о когоромъ опо болѣе всего желало знать и поучаться. Предметъ этотъ есть ученіе со цѣломудріи и чистотѣ и храненіи дѣвства». Дѣйствительно, нэъ содержанія посланія видно, что оно большею частію сосредоточивается около этого предмета, хотя авторъ посланія по мѣстамъ вноситъ разсужденія и наставленія и съ инымъ характеромъ.

Даніиль, отвічая на «вопрошанія» поучаемаго, соглашается съ нимъ и потверждаеть его мысль, что «велія борьба и сугуба рать человікомъ въ души и тілі отъ раздизація дігородныхъ залогь».—И въ своемъ настоящемъ послаціи, самомъ общирнівіщемъ изъ всіхть его послацій, онъ, хотя и въ безпорядочномъ виді, указываетъ разпообразныя средства къ сохранецію ціломудрія и къ противодійствію плотской страсти.

Для достиженія этой цібли служить первые всего неуклонное исполненіе заповыдей Божійхь. Обязательность исполнять всіб заповыди Дапійль справедливо видить въ обыщаніяхь, даваемыхъ каждымь христіаниномь при крещеній и распространяеть ее на всібхь христіань, какъ иноковъ, такъ и мірянь. Единственное, что отличаеть ипока отъ мірянина, это его право иміть жену. Взгляль свой архипастырь аргументируєть словами св. Василія Великаго за вслібать за тібмь зайсь представляются примітры

¹ Рукоп. Соф. биб. № 1281. л. 297-358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 298. Цитатъ дъйствительно принадлежитъ св. Василію Великому. см. Твор. св. Отцевъ т. ІХ. Творен. св. В. Великаго часть V, 48.

доблестнаго исполненія и храпенія всей полноты православнаго ученія віры и правственности со стороны древнихъ христіанскихъ мучениковъ, которые, украиляемые свыше Божественною силою, «мужески претеривша бренными твлесы сострагание желвза и на огненныхъ сковрадахъ стояція, и колесы сотренія, и конейное прободение».... И все это христіанскіе мученики переносили едииственно «любве ради Божія и закона и віры православныя и ученія, яже святыя церкви пріять оть Бога и св. апостоль, дабы принести ко Владыцъ Христу въру чисту и непорочну, не осквернену еретическими учения». Живя единственно върою въ Бога и надеждою на «великія дары, недомыслимыя челов вческими разумы», ожидающія ихъ въ будущей жизни, они совершенно презирали «т.гвипос скоропогибающее человвческое житіе». Для нихъ ничто въ здъшней жизни не имбло притягательной силы, приковывающей ихъ сколько-нибудь къ благамъ земной скоропреходящей жизни: «ни память отечества, братіи и сестеръ, ни память жены, ни детей, и пи побезныхъ друговъ, ни южикъ, ни имение многое, ни богатство великое, ни болрство высокое, ни слава великая, ни санове честній, ни ризы многоційнныя, ни багряницы царскія, ни престолы высокія, ни рыщущія слуги, ни предстоящая отроки и вся претша».... Другой примъръ твердаго храненія въры Христовой и неуклоннаго исполненія вськъ христіанскихъ заповідей представляють древніе пастыри и учители церкви. Ревность ихъ къ утверждению своихъ пасомыхъ въ въръ и правственности достойна удивленія. Она простиралась до того, что древніе пастыри «ни очемъ же иномъ житейскомъ печахуся разв'є еже научити люди спасенію». Не жалья собственныхъ своихъ силъ, они до самоножертвованія трудились надъ тімъ, чтобы «украпляти православную вару Христову.... дабы не провябло среди ея какое нибудь еретическое ученіе». Подражаніе примърамъ древнихъ пастырей Даніилъ хочетъ видъть и въ современныхъ пастырякъ и ихъ пасомыхъ. Онъ рекомендуетъ всемъ твердость въ въръ, подъ дъйствіемъ которой вск могли бы исповъдывать ее «и предъ цари, и князи и прочими человъки, ничтоже боящеся», и даже «со многимъ дерзновеніемъ». Какъ древніе пастыри ревностно заботились объ искорененіи еретическаго зла въ церкви, такъ равно и такая же точно пастырская ревность должна, по его мивнію, руководить всегда и всіми, и она то должна и предохранять всіху отъ «лжеименных» учителей, и ихъ еретическихъ кощунъ, и басенъ, и гнусныхъ преданій». Представленный здісь примітрь истипных пастырей не вполні отвічаеть своему назначенію. Здісь говорится болье о сохраненіи ученія православной церкви, какъ догматической доктрины, а понятіе о твердомъ исполнении нравственныхъ требований христіанства, что собственно нужно было доказать, въ приведенномъ примъръ играетъ второстепенную роль: оно здёсь только подразумёвается, правда необходимо, но тъмъ не менъе отъ читателя требуется особая сообразительность, чтобы онь могъ логически вывести то, что собственно для него и нужно вы данномы случав. Несравненно удачные приведенъ третій прим'єрь. Данінль указываеть на цылый сонмъ дивныхъ подвижниковъ, постниковъ и отшельниковъ. Вся ихъ жизнь, полная самоотверженія, добровольно подъемлемыхъ трудовъ, свидътельствуетъ о гомъ, какъ ревностно они относились къ исполнению Евангельскихъ завъщаний. Подвижники являлись «по вся дни самовольне умерщвляеми Христа ради». Они постоянно въ трудъ: «слезы многи источища, и поты проліяща и труды подъяща многи звло и скорбны, и жестоки, и болвзиены, и горьки, и бъдны ни мало не дающе покоя плоти своей». Одежда подвижниковъ всегда удивляла всёхъ своею грубостью: «они ходили въ овчинахъ, и въ козіихъ кожахъ, и во власяныхъ ризахъ, желізомъ оковани». Жилища ихъ находились «въ горахъ, въ пещерахъ и въ пропастяхъ земиыхъ» <sup>1</sup>. Пища ихъ была очень ограничениа. Они томили свое твло «всяцвми скорбми и болваньми, не насытяще своея утробы, не націющеся воды, не наспящеся» и пр. Ко всему этому оны «алчній и жадній» ходили «босій, назій, трепещуще зимою и померзающе мразомъ». Такова была жизнь отшельниковъ и подвижниковъ, которые «самохотне поработили себя всевозможнымъ страданіямъ и невзгодамъ Христовы ради любве». Отсюда Даніиль дівлаеть такой выводь, что «всякому христіанину хотящему угодити Богови и благочестно на земли житіе совершити, не къ плоти угодіе творити, или плотское мудрованіе совершати, но духовно сотвореніемъ и соблюденіемъ запов'ядей Христовыхъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здівсь митрополить выражается словами ап. Павла (Евр. II, 37. 38) и ссылается дал Le на слова толкованія Здатоуста на посланіе къ Евреямъ, гдів, хотя и говорится о подвижникахъ, но въ этихъ разсужденіяхъ не находится ничего такого, что бы напоминало собою приведенный м. Даніиломъ цитатъ пръ Златоуста. Сравн. Св. отца нашего Іоапна, Архіенископа Констацтинопольскаго, Златоустаго, бесёды на посланіе ап. Навла къ Евреямъ, перевед, при С. петербург. Дух. Ак. Спб. 1859 г. бесёда 28, 427—428.

Вследъ за этимъ Даніилъ представляеть два заменательныя въ историческомъ отношении возражения, какія выставляли ивкоторые изъ его современниковъ на его настырские совъты подражать въ своей жизни и руководствоваться въ ней примърами великихъ подвижниковъ и постниковъ, которыми древняя исторія христіанской церкви. Между современниками митрополита находились такого рода свободнаго направленія люди, которые ссылаясь на особенности своего времени, говорили, что въ настоящее время нътъ пикакой нужды христіанамъ брать на себя тъ чрезвычайные труды и подвиги, которые составляютъ отличительную черту жизни христіанъ болье ранняго періода существованія христіанства. Другое возраженіе еще замічательнів. Даніиль опровергаеть въ своемь посланіи мижніе техь изъ своихъ современниковъ, которые говорили, что достаточно для спасенія одного призыванія имени Божія, иными словами одной в'єры. Выше приведенныя возраженія современниковъ авторъ относитъ къ «преданіямъ человіческимъ, разоряющимъ собою заповіди Божіи», и въ противовъсъ имъ дълаетъ увъщание ссъ желаниемъ несытпымъ» стремиться исполнять всв заповеди евангельскія, и вести «жестокую и бользненную жизнь, исполненную многихъ трудовъ и постовъ», такъ какъ, говоритъ пастырь, «не бо царство Божіе брашно и пиво, но правда и постничество». При этомъ митрополитъ еще присовокупляетъ, что никто не долженъ ссылаться при исполненіи нравственныхъ требованій на свою немощь и неудобоисполнимость Евангельского закона, удачно мотивируя свою мысль ссылкою на слова св. Іоанна Лъствичника 1.

Въ тринадцатомъ посланіи предлагаются болье частныя средства, способствующія сохраненію ціломудрія. Изъ такихъ средствъ нужно прежде веего указать на постоянное вниманіе къ помысламъ. Касаясь помысловь, Даніилъ старается опреділить внутренній ихъ характеръ, и виды и степени ихъ правственной вміняемости. Въ душів человіка помыслы проходять пять степеней прежде, чімъ сділаться совершившимся фактомъ: прилогъ, сочетаніе, сложеніе, пліненіе и страсть. «Прилогъ» есть мысль или образъ какого нибудь предмета, независимо отъ воли человіка являющійся

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281. л. 37. Свидътельство изъ Лъствичника взято изъ 26 его слова о различении помысловъ, страстей и добродътелей. Преподобнаго отца нашего Іоанна, игумена Синайской горы, Лъствица и слово къ настырю, 267.

уму и чувствамъ. «Сочетаніе» это отвѣтъ нашего ума на появленіе въ душѣ прилога, произвольное удержаніе его въ сознаніи, но еще безъ всякой къ нему и въ пользу его склонности. «Сложеніемъ» называется то состояніе души, по которому она благосклонно относится къ помыслу и въ своемъ умѣ соглашается поступить такъ, какъ внушаетъ помыслъ. «Плѣненіе» это уже такого рода душевное состояніе, когда умъ и сердце противъ воли человѣка устремляются къ появившемуся помыслу. «Страстію» же обозначается та склонность, которая долгое время остается въ душѣ, и чрезъ то обращается въ привычку. По степени нравственной вмѣняемости признаются: прилогъ состояніемъ безгрѣшнымъ, сочетаніе почитается уже не всегда безгрѣшнымъ; вмѣняемость сложенія обусловливается степенью духовно-нравственнаго совершенства; остальные считаются нравственно вмѣняемыми ч.

Блюденіе помысловъ само предполагаетъ особыя, частныя средства для того, чтобы при помощи ихъ можно было достигнуть одной общей цѣли—цѣломудрія. Для того, чтобы удобнѣе слѣдить за характеромъ помысловъ, чтобы легче поддерживать чистоту ихъ, для этого необходимо удалять отъ себя какъ можно далѣе все то, что сколько нибудь можетъ возбуждать страсть сластолюбія. А это прежде всего можетъ случиться со стороны тѣхъ лицъ, которыя даютъ возможность удовлетворять порочному инстинкту, т.-е. женщинъ. Такимъ образомъ первое средство, какое пеобходимо соблюдать, чтобы сохранить чистоту и дать покой и доброе направленіе теченію своихъ помысловъ это—удаленіе отъ общества женщинъ. Даніилъ съ особенною подробностію распространяется по этому предмету и нерѣдко возвращается къ нему нѣсколько разъ въ

<sup>&#</sup>x27;Даніилъ умалчиваетъ объ источникѣ, которымъ онъ пользовался, сообщая психологическую теорію помысловъ. Излагая ученіе о помыслахъ онъ находился подъ рабскимъ вліяніємъ одного подвижника, именно Филовея Синаита, изъ котораго съ буквальною точностію и выписалъ все то, что онъ, повилимому, какъ бы говоритъ отъ себя о различій помысловъ. Рукоп. Новгор. Соф. биб. № 1281 л. 313—314. Сравн. препод. отца нашего Филовея Синайскаго главизны о трезвъніи. Главы 34—36. См. Добротолюбіе Моска. 1857 г. изданіе шестое част. 2, 34—35. Точно такое же ученіе о помыслахъ находится и у св. Іоанна Лъствичника. Преп. отца нашего Іоанна, пгумена горы Синайскія. Лъствица Москва. 1851 года. Слова 15. \$ 75. стр. 188—189. Этой же самой нравственной теорією номысловъ пользовался и Нялъ Сорскій. Препод. отца нашего Нила Сорскаго преданіе ученикамъ, 113—152.

одномъ и томъ же посланіи <sup>4</sup>. Свой совѣтъ онъ мотивируетъ словами св. Василія Великаго, который говоритъ «яко вино и жены отъ Бога отлучити творятъ и разумныя», и который точно также даетъ такой совѣтъ: «бѣгай сопребывація едиповозрастныхъ и удаляйся отъ нихъ, яко отъ пламене» <sup>2</sup>. Мысль автора подтверждаютъ и приводимыя имъ слова св. Исаака Сирина <sup>3</sup>, и Іоапна Лѣствичника <sup>4</sup>.

Не одив близкія отношенія и постоянныя сношенія съ женщинами опасны для цвломудрія. Одинъ взглядъ на нихъ можетъ поднять цвлую бурю страстей въ душв человвка. Поэтому для человвка необходимо храненіе очей, чтобы «не взирати очима свмо

<sup>1</sup> Мысль объ удаленіи отъ общества женщинь, какъ радикальномъ средствъ. ведущемъ къ цъломудрію, не есть самостоятельная мысль м. Даніпла. Она развита у восточныхъ подвижниковъ и готовою взята Даніпломъ. Различіе зд'ёсь только въ широтъ пониманія. Даніилъ, на основаніи авторитета древнихъ аскетовъ, расширилъ ихъ совъты объ удалени отъ женщинъ, которые они предлагали монахамъ, рекомендуя ихъ не только инокамъ, по и міряпамъ. Объ удаленіи отъ женщинъ, какъ одномъ изъ средствъ, ведущихъ къ цёломудрію, трактовали: св. Василій Великій (См. Творен. св. отцевъ томъ ІХ, творенія св. Василія Великаго ч. V. 394-396. Migne, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. XXXI. S. Basil. Caesariens. tom. III. pag. 1343—1346), Нилъ Синайскій (см. Migne, Patrolog. curs.. compl. ser. graec. tom. LXXIX. S. Nili epistolarum. lib. II, pag. 279-284. Thop. св. отцевъ въ русск, перев. томъ XXXIII, твор. св. Нила Синайскаго, ч. III Москва 1859 г. 82-88), Исаакъ Спринъ (твор. св. отцевъ въ русск. лерев. том. ХХШ, Иже во святыхъ отца нашего Аввы Исаака Сиріянина,.. слова подвижническія Слово 9. 55-59), Өеодоръ Студитъ (Розенкампфъ. Обозръніе кормчей книги въ историческомъ видъ, 1-е изд. 249) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 1281. л. 316. Эти слова, равно какъ и весь помъщаемый здъсь авторомъ цитатъ, дъйствительно припадлежитъ св. Василю Великому и върпо передаетъ мысли св. отца. См. твор. св. отцевъ въ русск. перев. том IX. Творенія св. В. Великаго част. V, 66. 54—55. Migne, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. XXXI, рад. 635—640. 647—652.

<sup>•</sup> Л. 316. Приводимыя здѣсь авторомъ слова дѣйствительно принадлежатъ во всей ихъ полнотѣ св. Исааку и взяты имъ изъ его 57 слова: «объ удаленія отъ міра и отъ всего смущающаго умъ». См. твор. св. отцевъ въ русск. переводѣ том. ХХШ. Аввы Исаака Сиріянина, подвижника п отшельника слова подвижническія. М. 1854. 356.

<sup>4</sup> Л. 315—318. Свидѣтельство взято изъ 15 слова Лѣствичника «о нерастъйнной непорочности и о цѣломудріи» и вполнѣ вѣрно передаетъ мысль св. подвижника. См. препод. отца нашего І. Лѣствичника, игумена горы Синайскія, Лѣствица, 183.

и онамо» и не давать «оку смотряти доброту чуждую» <sup>1</sup>. Свой отрицательный взглядь на созерцаніе лица женщины и вообще всякаго красиваго лица Даніилъ аргументируетъ и отчасти выражается словами св. Ефрема Сирина <sup>2</sup> и Исаака Сирина <sup>3</sup>.

Не одно чувство зрвнія можеть служить источникомъ и причиною, вызывающею на дурные помыслы и темъ возбуждающею плотскую страсть. И другія чувства могутъ быть проводниками ея. Это по крайней мъръ имъетъ значение въ отношении чувства осязанія. Ощущеніе мягкаго тьла, частое прикосновеніе къ членамъ, при отсутствіи или невозможности естественнаго удовлетворенія требованія природы, возбуждая въ человікть страсть, увлекаетъ его къ противоестественному удовлетворению ея. Поэтому Даніилъ категорически запрещаетъ «осязати кого что отъ удовъ, яко се: или за руць кого держати, и мягкостію и гладкостію услажатися, или главу обышмати, и ланите пріимати и осязати, и не яко желая плотскаго похотвнія, по яко отъ духовныя любве мняся сіе творити, или отъ жалости на которомъ показая сицевая, или забывся, и по малу малу приходить постръканіе, и растеть страсть, и скоктаніе, и мокроту мпогажды во сий и на яв'й сод'вваетъ». Не только осязаніе чужаго тіла бываеть способно возбуждать въ человіжі плотскую страсть, но и осязаніе своего собственнаго тъла и то вредно д'яйствуетъ на его духовное настроеніе. Какъ противов'єсъ возбужденію порочной страсти подобнымъ путемъ, Даніилъ, ссылаясь на авторитетъ св. Исаака Сирина, даетъ такой практическій совътъ: «да не обнажиши что отъ удъ твоихъ, и да не осяжеши

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Л. 308. Эта часть наставленій паппсана подъ пепосредственнымъ вліяніемъ, а иногда и съ буквальными запмствованілми изъ разсужденій св. Исаака Сирина. См. творен, св. отцевъ том. XXIII. Исаака Спріянина слова подвижническія 55. Точно также не остались безъ вліянія и сочиненія В. Великаго на эту часть разсужденій Даніила. Срави. творен, св. отцевъ т. 1X, Творен. св. В. Великаго часть V. 394—396. Мідпе, Patrol. curs. compl. ser. graec. tom. XXXI, рад. 1343—1346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 323. 348—349. Свидътельство подлинное. См. творен. св. отцевъ въ русск. переводъ том. XIII. Творен. Ефрема Сирина, часть П, поуч. 37. 288—289.

з Л. 308—309, л. 321—322. Въ последнемъ случае митрополить не указываеть источника, которымъ онъ здесь пользуется и о зависимости его разсужденій отъ Исаака Сирина свидетельствуютъ сравненія. См. творен. св. отцевъ върусск. переводъ том. ХХШ. Аввы Исаака Сиріянина слова подвижническія. М. 1854. Слово 9, 55—59.

наготу плоти твоея рукама твоима; и аще нужда ти будеть отъ свербѣнія, обвій руку твою срачицею, или порчищемъ, и тако почиши тѣло, на не голыми рукама осязаеши е, и да не обнажиши что отъ удовъ твоихъ, ниже да приблизишися телеси чіемъ, ниже телеси твоему кого приблизитися оставищи, кромѣ нужныя великія благословныя вины» <sup>1</sup>.

Не одно общество женщинъ дъйствуетъ развращающимъ образомъ на человъка. То же самое дъйствіе производитъ и мужское общество, если только связь его покоится на безправственныхъ началахъ. Отсюда является новый совътъ ревнителю цъломудрія «бъгать сонмищъ лукавыхъ, бъгать мудрованій плотскихъ и собраній прелюбодъйныхъ», Только то окружающее человъка общество благодътельно, котораго связь покоится на св. въръ и чистой нравственности. Въ обществъ благочестивыхъ людей всю бесьды и разсужденія запечатлъны однимъ и тъмъ же характеромъ рели-

<sup>1</sup> Л. 322. Не все изъ приведенныхъ здъсь словъ Исаака принадлежитъ ва самомъ дълъ ему. У Исаака находятся только слова: «ни предъ къмъ не обнажай ни одного члена своего, не приближайся ни къ чьему тълу безъ необходимой причины; не позволяй, чтобы и къ твоему тълу приближался кло безъ важной причины». См. творенія св. отцевъ въ русскомъ персводѣ, том. ХХШ. Аввы Исаака Сиріянина подвижническія слова. Слово 9, 55--56. Что же касается остальныхъ словъ, находящихся въ цитать Данішла, то они составляють уже дальныйшее развитіе я практическое прим'вненіе мыслей Исаака, сд влапное уже русскими книжниками. Изъ сравненія словъ Данімла, заимствованныхъ и отчасти приписываемыхъ св. Исааку, съ современнымъ переводомъ твореній св. отца оказывается, что между тёми и другими нётъ строгаго соотвётствія въ порядкі расположенія мыслей, хотя большая часть нав похв двистригельно принадлежить св. Исааку и выражается очень часто приблизительно его же словами. Отсюда можно придти къ тому предположению, что митрополитъ цигировалъ слова Исаака, не им вя подъ руками ихъ пејевода, а по памяти и здъсь естественно было ему на ряду съ истинными словами Исаака привнести и свои собстленныя, подходящія къ первымъ по мыслямъ. Подобный ваглядъ на значеніе чувства осязанія для правственнаго состоянія челов'вка проводится и у Іоарна Л'Аствичника, См преп. отца нашего Іоанна, игумена горы Синайскія, Лівстінца. М. 1851. Слово 15, стр. 181. § 52. Вићшній монашескій ригоризм'в въ древнерусской жизни простирадся еще далье. Въ «наказаніяхъ къ братіи общеживущей», встр кчающихся въ рукописяхъ XVI в. (См. напр. Рукоп. Моск. Дух. Акад. изъ собранія Волоколамскаго монастыря, № 146/<sub>10.9</sub>, л. 80—84 и № 166/<sub>134</sub>, л. 78), между прочимъ, попадаются следующія наставленія иноку: пикогда не простирай руки по нагому телу, ни на тайныл уды не смотри никакоже, аще и изгніють. Рукоп, М. Дух. Акад. изъ Волокол. биб. № 156/500 л. 143 оборот,

гіозности и благочестія. Даніилъ представляєть примірь благочестивой бесьды между христіанами. «Сіе бесьдовати подобаеть всякому христіанину, говорить онъ, еже къ славѣ Божіи и къ спасению души, и яко онъ соборъ сице и сице рече о святъй христіанстьй върв и о дъльных в завъщанінх, или яко божественное евангеліе глаголеть сице, или яко апостоль рече сице, или яко пророци прорекоша и научиша сице, или оно божественное писаніе глаголеть сія тако и тако, или бысть нігдів сіе устроено тако, яко опо священное правило повелаваеть и апостольская и божественныхъ отецъ преданія глаголють и о богословіи, и о правовърпън въръ, и о законъ и учении, яже исперва пріятъ святыя церкви отъ святыхъ апостоль и богоносныхъ отецъ. Сія разум ваемъ и сія мудрствуемъ, и сія глаголемъ, и сія другъ со другомъ ликовствуемъ и бесёды бесёдуемъ въ любви духовиёй и въ любви Божествениви. Такъ вести себя заповвдуетъ Даніилъ постоянно во время всякихъ обыденныхъ занятій: «любо аще дѣлающе что, или на пути ходяще, или въ домвхъ съ женою и съ дътьми съдяще, или на ложахъ вашихъ или на объдахъ вашихъх. Въ другомъ мъстъ онъ выставляетъ примъръ бесьдъ другаго рода, бесьдъ людей порочныхъ. Онъ говорить, что въ суетной бесьдь людей, плотское мудрствующихъ, можно слышагь только «праздныя и кощунныя» разсужденія, но никогда здёсь не услышишь благоговъйно разсуждающихъ о славъ Божіей и о спасеніи души, между собестдинками никогда не найдутся такіе, изъ которыхъ одинъ завель бы рвчь соть Божественнаго Евангелія», другой «о священныхъ апостолъхъ», третій-«о св. пророцьхъ», четвертый «о преподобных и богоносных отцёх наших », пятый-«о всемъ смотръніи плотскаго Христова пришествія» и пр. Замъчательно у Даніила ясно проглядываеть подозрительность и въ отношеній благочестивых бесёдь. Онъ и ихъ старается ограничить, говоря, что хотя и «сладка есть бесвда духовныхъ нашихъ братій, но она не оскудная (т.-е. продолжительная) повреждаетъ. Касательно этого взгляда Даніила нужно зам'ятить, что онъ основанъ на словахъ св. Исаака, а последній рекомендовалъ его безмолвникамъ - подвижникамъ, для которыхъ многоглаголаніе, по ихъ обътамъ, признавалось гръхомъ. Нашъ авторъ слишкомъ рабски отнесся къ своему авторитету. Подъ непосредственнымъ влія-ніемъ тѣхъ же аскетическихъ правилъ авторъ рекомендуетъ особое средство для цѣломудрія—удаленіе отъ общества людей, безмолвіе и молчаніс, требованія, исключительно возможныя для монаховъ

и отшельниковъ, но онъ тъмъ не менъе рекомендуются всъмъ върующимъ и авторизуются словами Василія Великаго и Петра Ламаскина 1.

Между людьми высоконравственными и порочными не должно существовать полной изолированности. Благочестивые должны заботиться о нерадивыхъ своихъ братьяхъ, исправлять, вразумлять ихъ и, если послѣ всѣхъ попытокъ къ ихъ уврачеванію, они окажутся неисправимыми, то только въ этомъ случаѣ должны быть порваны связи между тѣми и другими. Но и эта рѣшительная мѣра является какъ предохранительное средство въ отношеніи людей доброй нравственности, чтобы они, вращаясь среди людей порочныхъ, сами не увлеклись пороками. Этотъ отдѣлъ разсужденій объ отношеніи къ людямъ низкой правственности Даніилъ ведетъ и по мѣстамъ выражается даже словами св. Василія Великаго.

До сихъ поръ разсматривались болѣе отрицательныя средства къ цѣломудрію. Изъ положительныхъ средствъ, способствующихъ къ сохраненію цѣломудрія, служитъ воздержаніе наше «о всѣхъ вещехъ и на всякъ часъ». Невоздержаніе, особенно невоздержаніе въ пищѣ, сопровождающееся тѣмъ, что, благодаря ему, человѣкъ иногда начинаетъ «растерзоватися и утучневати», приноситъ не мало нравственнаго и физическаго вреда, именно: «оно и тѣло оскверняетъ, и душевное благородіе погубляетъ, и добролѣтель испражняетъ, и отъ Бога отлучаетъ». Даніилъ понятіе воздержанія принимаеть въ его чисто аскетическомъ значеніи, когда опъ, какъ противодѣйствіе воздержанію, разсматриваетъ на основаніи словъ св. Исаака даже чисто органическую сторону жизни человѣка, именно «здравіе тѣлесе», которое не булучи само еще грѣхомъ, но способствуетъ тѣмъ не менѣе послѣднему, такъ какъ отъ него «естество удобпѣе уклоняется къ страстемъ грѣха» 2.

Чтобы болће пристраститься къ подвигамъ воздержанія и вообще къ подвигамъ добродътели, а отсюда само собою и добродътели цъломудрія,—для атого Даніиль рекомендуеть очень педагогическое средство, это постоянное намятованіе дня смерти,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Л. 347 об. См. Доброголюбіе. Часть 3. Твореній Петра Дамаскина книгу первую, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Л. 316. Слова Ислака взяты изъ его 57 слова «объ удаленіи отъ міра и отъ всего смущающаго умъ». См. творенія св. отцевъ т. ХХШ, 356.

въчныхъ мукъ, втораго пришествія Сына Божія на землю и Его страшнаго суда. Митрополить очень часто возвращается къ этому предмету. Здѣсь подробно рисуются картины суда надъ праведниками и грѣшниками, представляется въ яркихъ чертахъ счастливое положеніе первыхъ и ужасное—вторыхъ. Иногда пастырь касается и виѣшней обстановки страшнаго суда: «тамъ течетъ огненная рѣка, потребляющая землю, свивается небо, падаютъ звѣзды подобно листьямъ дерева, тамъ слышится скрежетъ зубный, виднъются изощренные трезубцы, предназначенные для мученія грѣшниковъ и т. п. При описаніи втораго пришествія І. Христа и страшнаго суда Даніилъ пользовался разсужденіями св. Ефрема Сирина 4.

Одно изъ первыхъ запятій человѣка, ведущихъ его къ благочестію, это чтеніе божественныхъ писаній. Заявляя себя сторонникомъ изученія писаній, Даніилъ дѣлаетъ уступку для людей слабыхъ и не могущихъ въ совершенствѣ совладѣть съ писаніями, считая для нихъ достаточнымъ упражненіе въ писаніяхъ не вполнѣ совершенное, а только нѣкоторое знакомство съ ними или «отчасти» какъ онъ самъ выражается по этому поводу <sup>2</sup>.

Вст разсматривавшіяся до сихъ поръ средства, какія рекомендуетъ Даніилъ для противодъйствія нравственной распущен ности, соотвътствуютъ истиннымъ началамъ христіанской и православной мо-

<sup>1</sup> д. 349. 352—353. Первое приведенное свидътельство св. Ефрема вполнъ соотвътствуетъ по мыслямъ современному переводу его твореній. См. творенія св. отцевъ въ русск. переводъ т. XIII. Творенія св. Ефрема Сирива, часть ІІ. Поученіе 37. 288. Что же касается втораго мъста, то оказывается трудно отыскать что либо строго соотвътствующее современному переводу. Между словами и поученіями св. Ефрема ссть нъсколько такихъ, предметомъ которыхъ служитъ воскресеніе мертвыхъ, второе славное пришествіе на землю Сына Божія, но ни въ одномъ изъ нихъ певозможно найти строгаго соотвътствія цитату, приведенному Даніиломъ, хотя встръчаются мысли и даже фразы сходныя. См. Творенія св. отцевъ т. XIII. Творен. св. Ефрема Сирина част. ІІ. Слово 37. 380—406. Творен. св. отцевъ т. XV. Твор. св. Ефрема Сирина часть 1. Слово 15. 292—300. Твор. св. отцевъ т. XV. Твор. св. Ефрема част. IV. 95—107. 117—124. 130—141, Творен. св. Ефрема част. III. 24—36.

<sup>2</sup> л. 347—348. Въ своемъ пониманіи изученія писаній, какъ благодѣтельнаго условія для всякаго желающаго вести чистую жизнь, митрополить опирается на авторитеть св. Исаака Сирина. Приводимыя здѣсь слова св. Исаака взяты изъ его перваго слова «объ отреченія отъ міра и житіи монашескомъ». Творен. св. отцевъ въ русскомъ переводѣ том. ХХШ. Аввы Исаака Спріянина слова подвижническія. 4—5.

рали. Но онъ указываетъ еще одно средство для извъстной цъли, которое изобличаеть въ немъ не вполит правильное понимание христіанской правственности. Средство это есть оскопленіе. Въ ряду авторитетовъ, которыми наполнена большая часть тринадцатаго посланія, находятся три сказанія, содержаніе которыхъ прямо говорить объ ихъ тепденціи оправдать нехристіанское средство сохраненія цівломудрія-оскопленіе. Таковы помізщаемыя въ их в цівломъ видъ сказанія объ Илів постникь, который быль оскоплень тремя ангелами 4, о некоторомъ другомъ подвижнике, оскопленномъ по чудесному гласу, слышанному свыше, и наконецъ о нъкоемъ пресвитеръ Кононъ, у котораго специфическую особенность мужчины парализироваль самъ Іоаннъ Креститель 2. Косвенное оправдание и похвала оскоплению проглядываеть и въ другомъ помѣщаемомъ Даніпломъ сказаніи объ аввѣ Пахоміи, который для усмиренія своей волнующейся плоти прикладываль къ детороднымъ членамъ зм'вю, чтобы она лишила ихъ возможности мучить полвижника 3.

Далеко не всякій въ состояніи посл'ї довательно і пествовать указанными средствами по пути доброд'ї тели ц'яломудрія. Нрав-

¹ Рукоп. № 1281 л. 333. Сказаніе о постинкю Илію взято изъ Лавсанка. Подлинникъ см. Мідпе, Patrol. curs. compl. ser, graec. tom. XXXIV. Palladii Helenopolitani episcopi Historia Lausaica, cap. XXXV. pag. 1095—1098. Здёсь ангелы оскопляютъ Илію, отрѣзывая ему «τους διδύμους ῶς ἐν ἐκστάσι, ἀλλ᾽ ὑκ κατὰ αληθειαν κατὰ δέ φαντάσιαν τινά», но этой оговорки вѣтъ въ цитатѣ Дапіила. Въ русскомъ переводѣ Лавсапка этотъ разсказъ объ Иліѣ постникѣ опущенъ. Палладія, епископа Еленопольскаго Лавсанкъ изд. 2. Спб. 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 1281. д. 334—335. Сказаніе о пресвитер'я Конон'я взято изъ Скитскаго натерика и передается приблизительно въ томъ же самомъ вид'я, какъ и въ печатномъ издавія Пагерика. См. Патерикъ Скитскій, Супральскаго изданія 7299 года. Часть 1. д. 316—317. Сказаніе о пресвитер'я Конон'я встр'ячается и въ вид'я отд'яльной статьи въ рукописяхъ. См. Рукоп. Соф. биб. № 1470 д. 178. Рукоп. Соф. биб. № 1478 д. 309. Это же самое сказаніе есть и въ Луг'я духовномъ Іоанна Мосха. Зд'ясь разсказь переданъ общ'яе, безъ т'яхъ подробностей, какія находятся въ Патерик'я и въ цитат'я Данішла. См. Лугъ духовный. М. 1848, 7—8.

<sup>3</sup> Рукоп. № 1281. л. 331—333. Сказаніе о Пахомів взято изъ Скитскаго патерика, гдв опо передается въ такомь же точно видв, въ какомъ оно находится въ цитатъ м. Дапінла. См. патерикъ скитскій Супральскаго изданія 1299 года, часть 2 л. 470—471.

ственная природа человѣка склонна къ паденіямъ <sup>1</sup>. Въ случаѣ, если человѣкъ падетъ отъ находящихъ на него страстей, то онъ не долженъ приходить въ отчаяніе, а напротивъ долженъ стараться о томъ, чтобы какъ можно скорѣе «паки возстати». Падшаго если человѣкъ падетъ отъ находящихъ на него страстей, то онъ возстановляетъ прежде всего покаяніе. Другое средство при паденіяхъ—вообще молитва.

Въ тринадцатомъ посланіи Даніилъ дёлаетъ разграниченіе грёховъ, которыми нарушается цёломудріе. Здёсь плотской грёхъ разсматривается въ видахъ грёховъ мысли, и грёховъ тёлесныхъ-или грёховъ факта. Мысленный блудъ, какъ и тёлесный, одинаково грёховенъ и подлежитъ осужденію. Но по степени виновности мысленный блудъ, во всякомъ случав не такъ тяжелъ, какъ блудъ, перешедшій въ дёйствіе. — Говоря о различіи мысленнаго и тёлеснаго блуда, Даніилъ пользуется разсужденіями св. Василія Великаго, Ефрема Сирина <sup>2</sup>, св. Исаака Сирина <sup>3</sup>, Максима, сказаніями отъ старчества и ссылками на священныя правила <sup>4</sup>.

Даніилъ останавливаетъ свое вниманіе и на чисто физіологическихъ явленіяхъ человъческаго организма, происходящихъ изъ половаго стимула, и съ этой стороны соприкасающихся съ предметомъ ученія о цъломудріи. Съ такимъ именно характеромъ является у Даніила вопросъ о непроизвольномъ изверженіи. Судя

<sup>1</sup> л. 336. Эта мысль у Данішла выражена словами св. Іоанна Л'Ествичника, взятыми изъ его 26 слова «о различеніи помысловъ, страстей и доброд'єтелей. См. препод. отца нашего Іоанна, игумена горы Спнайскія, Л'Ествица, 284. § 82.

<sup>2</sup> л. 324—325. Здѣсь представлена притча св. Ефрема о трехъ дѣвахъ, обручившихся одному жениху, изъ которыхъ двѣ измѣнили ему, а одна, помыслившая измѣнить, по тымъ не менъе оставшаяся вырною своему жениху и тѣмъ оказавшаяся менъе виновною предъ нимъ. Притча дѣйствительно принадлежитъ св. Ефрему. См. твор. св. отцевъ т. XIII. Творенія св. Ефрема часть ІІ. Поученіе, 37, 289—290.

 $<sup>^2</sup>$  л. 326—329. Здъсь Дапіваъ, помъстиль у себя почти въ цъломъ видъ, за исключеніемъ самаго незначительнаго заключенія, 7 слово Исаака о гръхахъ произвольныхъ, и непроизвольныхъ. Творенія св. отцевъ въ русск. переводъ том. XXII 140—44.

<sup>4</sup> л. 325 об. Сущность правила состоить въ томъ, что мужъ, «помыслившій съ охотію спати съ женою», и за отсутствіемъ послѣдней, не могшій привести въ исполненіе своего желанія, подлежить церковному, покаянію. Такого правила нѣтъ въ старопечатной Кормчей изд. 1653 г.

по тому вниманію, съ какимь митрополить отпосится къ этому предмету, можно заключить о той важности, какою въ его глазахъ и въ глазахъ его современниковъ представлялся вопросъ объ «истицаніи» какъ выражались тогда, —явленіи болѣе физіологичексомъ, чѣмъ правственномъ. Многіе книжники древняго времени сосредоточивали свое вниманіе на истицаніи и пускались въ самыя обстоятельныя и подробныя разсмотрѣнія о томъ вмѣняемо ли эго состояніе въ грѣхъ человѣку, или нѣтъ ¹. Рѣшая вопросъ о нравственной вмѣняемости извѣстнаго явленія Дапіилъ отъ себя не говоритъ пичего. Вмѣсто того онъ группируеть въ своемъ послапіи пѣсколько святоотеческихъ и подвижническихъ изреченій, касающихся занимающаго его предмета какъ-то: св: Василія Великаго, св. Аванасія, Великаго ², св. Іоанна Лѣствичника ², Максима ¹ и за ними скрываетъ свои мысли. Общая

<sup>1</sup> Максимъ Грекъ даетъ прекрасную характеристику отношеній древне-русскаго человъка къ «истицаніямъ». Обличая фарисейство своихъ современниковъ Максимъ пишетъ между прочимъ: «съ Вожіимъ страчомъ погръщивщи и самаго свъта обличительного душевных страстій ко внюшнымо сквернымо точію и назираніемъ ни въ чемъ же полезныхъ остро зритъ. Тімъ же убо и руки всегда печется мыломъ очистити отъ руды (гризи) внёшнія, богомерскими же, яже отъ лихоимства сквернами, всегда оскверняемых в пикакоже брежетъ. Аще и вкогда случится зубомъ ея окровавитися, неправедно судитъ причащатися святыхъ даровъ, языку же ел безчисленными богомерскими сквернословіи лют в оскверняему, ничтоже вывычеть. Случающигося во сить оскверненія не волею даже и до осязанія свитки инушается, а движущьмъ его сномъ и брашномъ сладкимъ п питіемъ всегда до сытости насыщается ихъ невоздержно,» Сочиненія Максима, ки. П. Бес'яда ума къ душ'в своей. 40-41. Нъкоторые изъ русскихъ времени Максима обращались къ нему съ просьбою о разъяснении нравственнаго значения извъстнаго физіологическаго отправленія, и Максимъ вынужденъ былъ написать посланіе» о скверномъ истипаніи во снъ (оч. Максима част. II. XVIII. стр. 248-251. Вопросъ объ истицаніи ръшался и въ древне-русской письменности. Памятники Старии. Русск. Литературы, изд. Тихонравовымъ, т. 11. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> л. 312 об. Приводимое зд'ясь свид'ятельство вполи'я подлинно. Оно заимствовано изъ посланія св. Асанасія къ монаху Амуну См. Творенія св. отцевъ въ русскомъ перевод'я томъ. XXI. Творенія Асанасія, архіспископа Александрійскаго част. III, Москва. 1853. 417—418.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 1281. д. 335. Свидѣтельство взято изъ 15 сдова І. Лѣствичника о цѣломудрін и непорочности и соотвѣтствуетъ мыслямъ современнаго перевода его твореній. см. преп. отца нашего Іоанна, игумена горы Синайскія, Лѣствица и слово къ пастырю. м. 1851 г. 183.

<sup>4</sup> л. 313 Въ словъ постинческомъ св. Максима по вопросу и отвъту находится только одно упоминаніе объ извъстномъ обстоятельствъ. См. препод. отца

мысль указанных отцевъ и подвижниковъ состоитъ въ слъдующемъ. Всъ они разсматриваютъ непроизвольное извержение съ двухъ сторонъ: вопервыхъ, какъ состояние непроизвольное, естественное, и какъ состояние, вызванное самимъ человъкомъ, его дурными помыслами. Первое состояние есть состояние безгръшное, оно имъетъ въ органической жизни человъка значение одинаковое съ выдълениемъ напр. «отъ поздріи, отъ устъ и отъ чрева».

Среди самыхы разнообразныхы и разностороннихы разсужденій митрополита Даніила можно найти не мало данныхъ для опредвленія того, какъ онъ широко понималь цвломудріе. Цвломудріе, по его мивнію, не есть только вившиля физическая чистота, но внутреннее храненіе, внутренняя чистота помысловъ. Цівломудріе понимается имъ какъ общее духовное настроеніе: «цізломудріе есть, говорить Даніиль словами св. Исаака Сирина, иже не въ трудъ, ни во время рати и подвига, престаютъ отъ него скверные помыслы, по сже истиною сердца своего еже не возръти безстудно скверными помыслы въ лица чужая доброты» 1. Добродътель целомудрія получаеть свое высокое правственное значеніе тогда, когда она, составляя изъ себя внутреннее постоянное настроеніе духа христіанина, соединяется съ другими христіанскими добродътелями, когда она вытекаетъ изъ строгаго соблюденія всёхъ евангельскихъ заповидей. «Аще хощеши дивственникъ нарещися, говорить Даніиль, соблюди заповідь Самого Господа, глаголющую будите милостиви, якоже Отецъ вашъ небесный милостивъ есть». Нравственная цібнность цібломудрія зависить оть исполненія христіаниномъ другихъ евангельскихъ занов'єдей и особенно занов'єдн о любви къ ближнему. «Аще кто любитъ дъвство хранити, заповъди же Христовы ни мало подщася хранити, не оставляя братіямъ прегрішенія ихъ, но оскорбляя и злотворя.... сей забывся ходитъ, или помраченъ сый отъ сатаны». Истинный дъвственникъ всегда снисходителенъ къ ближнему и всегда прощаетъ ему его слабости, помня слова самаго Господа, сказанныя имъ ап.

нашего Максима испов'єдника толкованіе на молитву: «Отче нашъ» и его же слово постническое по вопросу в отв'єту, Изд. Козельской Оптиной пустыни. М. 1853. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> л. 308—309. Свидътельство взято изъ перваго слова св. Исаака «объ отречени отъ міра и о житіи монашескомъ», См. творен. св. отцовъ въ русскиерев. т. XXIII. Слово Исаака I, 4,

Петру, что должно прощать ближнему не семь разъ, а семьдесять седмерицею (Ме. XVIII, 22). Здѣсь Даніилъ помѣщаетъ у себя въ цѣломъ видѣ евангельскую притчу о царѣ, состязавшимся съ рабами своими должниками, изъ которыхъ одинъ, прощенный господиномъ въ своемъ долгѣ, отнесся съ необыкновенною жестокостью къ собственному своему должнику, состоявшему у него въ долгу на незначительную сравнительно сумму, за что и преданъ былъ мучителямъ (ме. XVI гл.). Въ примѣръ того, какъ необходимо прощать ближнему, Даніилъ приводитъ самого Іисуса Христа, который во время своихъ страданій «о злодѣйцахъ Отцу моляшеся». Вообще всякій, ищущій истиннаго цѣломудрія, долженъ всегда понуждать себя «на всяку добродѣтель» и стремиться къ достиженію совершенной чистоты во всѣхъ своихъ мысляхъ, словахъ и дѣйствіяхъ и достигать не растлѣнной непорочности новороженныхъ младенцевъ».

Великій тяжелый трудъ тествовать по пути цёломудрія. «Бісъ блудный» постоянно ратуеть на человька и иногда не безъ успъха. Соблазнительныя дъйствія діавола оказываются иногда успъшными между прочимъ и отъ того, что въ основѣ страсти сластолюбія лежитъ естественное стремление человъка къ лицу другаго пола, стремление врожденное и связанное съ его природой. Человъку такимъ образомъ предстоитъ непрестанная борьба съ блуднымъ бъсомъ, который «постоянно пишетъ напасть въ помыслехъ человъческихъ» <sup>1</sup>, и тъмъ болъе всего вредитъ ему. Конечно, борьба здъсь предстоитъ сильная, но въ распоряжении человъка находятся два средства противод виствія нападкамъ врага. Это терпівніе и молитва. Что дъйствительно посредствомъ терпънія діаволъ былъ часто побъждаемъ, а слабый, повидимому, человъкъ и тотъ предъ нимъ оставался побъдителемъ, это Даніилъ подтверждаетъ множествомъ разсужденій, свидътельствующихъ о благодътельности для христіанина терпинія вообще. Подвиги терпинія свойственени всякому христіанину. Возродившись въ крещеніи, человъкъ здъсь же начинаетъ свой скорбный тяжелый путь къ спасепію. И вся жизнь его должна пройти среди страданій и скорбей. Эта мысль у Данівла выражена словами св. Макарія Великаго. Что дойствительно таково назначение человъка на землъ, Даніилъ представляетъ множество примъровъ и между прочимъ ссылается на примъры изъжизни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 1281, л. 349. Эти слова заимствованы изъ твореній Ефрема Сирина. См. Творен. св. отцевъ. т. XIII. Творен. Ефрема Сирина ч. II, стр. 288.

древничь ветхозавътныхъ праведниковъ: Авраама, Исаака, Іакова, Давида, Иліи пророка, Исаіи, Іереміи, Іезекіиля, Даніила, трехъ отроковъ и другихъ ветхозавътныхъ праведниковъ. Дъйствительно примъры подобраны удачно. Изъ нихъ очень ясно выгекаетъ та истина, что и праведники осуждены въ здешнемъ міре на страданія, а тімь болье это должно имьть місто въ отношеніи людей, стоящихъ въ нравственномъ отношеніи ниже праведниковъ. Даніилъ беретъ примъръ и изъ Новаго Завъта и здъсь въ лицъ Самаго Основателя христіанства видить прим'єрь чисто Божественнаго терпънія. І. Христосъ проявиль такое терпъніе, что «ниже клеветаемъ восклеветаща, ниже стражда воспрещаща, ниже біемъ возбіяша, но и одежды отъятія молча терпяша». Для большей авторитетности своихъ сужденій митрополить приводить обширное свидътельство изъ Св. Симеона Новаго Богослова, въ которомъ последній въ яркимъ чертахъ описываетъ осужденіе и крестныя страданія Спасителя и Его необыкновенное терпівніе і. Выставляя І. Христа, какъ примъръ и образецъ дъятельности для его последователей, Даніиль спешить следавить, вполнё правильную съ точки зрѣнія христіанской морали, оговорку, что «невозможно есть человъку истинно и естественно Христу Богу уподобитися, но въ нихъ же есть достойно, но и возможно человъку пребывати: не запрещати морю, ниже ходити по водамъ, но еже быти смиренемъ, и кротцемъ, и милостивемъ и терпяще досаженія и укоренія».... Первенствующая исторія христіанской церкви обильна образцами подвижничества, и страданій и беззавітнаго терпівнія. Здёсь выступаетъ цёлый сонмъ св. Апостоловъ и учениковъ Христовыхъ, святыхъ мучениковъ и разныхъ преподобныхъ отцевъ, и вообще святыхъ мужей и женъ, изъ которыхъ каждый можетъ быть примеромъ подражанія для христіанъ последующаго времени.

Въ концѣ посланія митрополитъ говоритъ, что онъ написалъ его ради и во имя евангельской любви на пользу себѣ и другимъ и проситъ лицо, къ которому написано посланіе, поминать его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 1281, л. 345—346. Цитатъ взять изъ втораго (по современному славянскому переводу) или седьмаго (по латинскому переводу) слова св. Симеона и представленъ въ переводъ понятномъ. См Мідпе, Patrol. curs. complet. ser. graec. tom. СХХ. Symeonis Junioris oratio VII. рад. 355—356. Преп. отца нашего Симеона, Новаго Болослова, «словеса зѣло полезная». Изд. Козельской Оптиной пустыви. М. 1852. 35—37.

въ своихъ молитвахъ. Наконецъ онъ вноситъ замѣчаніе, что все посланіе «отъ выше да иже до здѣ» собрано имъ отъ Божественныхъ писаній.

Тринадцатое посланіе самое неудовлетворительное изъ всёхъ посланій Дапіила. Оно презвычайно обширно. Въ немъ нётъ ни последовательности, ни единства предмета, встречаются неоднократныя повторенія. При обиліи святоотеческихъ свидётельствь, которыми наполнена самая большая часть посланія, при безпорядочности изложенія, при отсутствіи логической связи, трудно бываетъ выдёлить во многихъ мёстахъ то, что собственно принадлежитъ здёсь самому автору посланія, и что приводимому имъ тому или другому церковному писателю. Встречается и другаго рода трудность: авторъ иногда, пользуясь тёмъ или другимъ церковнымъ авторитетомъ и выражаясь его словами, тёмъ не менёс умалчиваетъ объ источникѣ своего заимствованія и тёмъ чужія разсужденія выдаетъ какъ бы за свои.

Въ содержаніи посланія находятся мивнія, противныя истинному пониманію христіанской нравственности (допущеніе оскопленія), которыя суть плодъ увлеченія Даніила ивкоторыми аскетическими тепденціями, явившагося подъ вліянісмъ крайней распущенности современнаго сму общества.

Своеобразный характеръ содержанія тринадцатаго посланія исключаеть возможность передачи находящихся въ немъ мыслей въ порядкъ слъдованія, какой данъ имъ въ посланіи. Всъ тъ намьченные пункты правоученій Даніила, находящихся въ тринадцатомъ посланіи, сгруппированы нами въ видахъ болье удобнаго ознакомленія съ посланіемъ и обобщены на основаніи разбросанныхъ по разнымъ мъстамъ посланія разсужденій авгора.

#### III.

Посланіе о блудных помыслах. Такое обозначеніе посланія сділано не самимь авторомь,—въ рукописномъ сборникт оно не имбетъ предъ собою никакаго названія; посліднее дано ему уже въ послідствій историками на основаніи самого содержанія посланія.

Поводъ къ написанію посланія быль очень простой. Одинъ, какъ нужно думать, благочестивый человъкъ, мучимый блудными

номыслами, обратился за настырскимъ наставленіемъ къ мигроподиту и письменно просиль его номочь его горю. Посланіе такъ и начинается указаніемъ на предметь, но которому оно написано. «Писалъ еси ко мив, такъ начинаетъ свое посланіе митрополить, какъ моей головъ быти, яко звло объять есть отъ блудныхъ помысловъ». Затвмъ, въ утвшеніе его говорить о тяжести храненія цвломудрія и утверждаеть, что блудные помыслы подобны морю, въ которомъ «восходять великія волны».

Посланіе довольно кратко. По своему содержанію оно въ самыхъ общихъ чертахъ повторяетъ мысли предъидущаго, тринадцатаго, посланія. Въ носланіи, сообразно поводу, какой послужилъ для его написанія, предлагаются совъты и рекомендуются нравственныя средства, какія, по мнѣнію автора, болѣе всего содъйствуютъ цѣломудренной жизни.

Въ ряду средствъ, на которыхъ утверждается и развивается чистая высоконравственная жизнь христіанина, Даніилъ на первомъ мѣстѣ ставитъ, какъ это онъ дѣлаетъ и въ тринадцатомъ посланіи, страхъ Божій и исполненіе всѣхъ обѣтовъ, даваемыхъ каждымъ при крещеніи. Здѣсь не встрѣчается пичего новаго не только въ мысляхъ, но и въ способѣ выраженія ихъ, изъ которыхъ нѣкоторыя буквально воспроизводятся и въ тринадцатомъ посланіи <sup>2</sup>. Даже самое расположеніе мыслей и аргументація ихъ по мѣстамъ въ томъ и другомъ посланіи почти тождественны <sup>3</sup>.

Вторымъ, болбе частнымъ, средствомъ для сохраненія цѣломудрія въ этомъ посланіи, равно какъ и въ тринадцатомъ, признается

¹ Единственный списокъ его находится въ рукоп. М. Дух. Акад. №  $^{555}/_{166}$ , л. 45—54. Приложеніе № XVIII,

 $<sup>^2</sup>$  Срави. рукоп. М. Д. Акад. №  $^{535}/_{166}$ , л. 46—47 и Рукои. Повгор. Соф. библ. № 1281, л. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Это имѣетъ значеніе и въ отношеніи напр. свидѣтельства Василія Великаго. Рукоп. № 1281. л. 298 об. и рукоп. № <sup>535</sup>/<sub>186</sub>. л. 47. Приведенное здѣсь свидѣтельство Василія Великаго взято изъ его «слова подвижническаго п увѣщательнаго объ отреченіи отъ міра и духовномъ совершенствѣ». Опо вѣрпо передаетъ мысли св. отца. См. творен, св. отцевъ въ русск. переводѣ т, ІХ, Творен. св. Василія Великаго ч. V. 47—48. Подлин. см. Мідпе, Patr. Curs. Complet. Ser. graec, tom. XXXI. S. Basilii Caesariensi tom. III, pag. 629—630.

вниманіе и блюденіе своего сердца отъ дурныхъ помысловъ. И здѣсь совѣтъ высказанъ въ одинаковыхъ съ тринадцатымъ посланіемъ выраженіяхъ.

Третій пастырскій совъть повельваеть «сохранятися отъ видънія младыхъ и гладкихъ лицъ и слышанія бесьдъ таковыхъ, иже возставляють страсти, ни осезовати же, ниже осезоватися, ни осужати же кого оскорбляема отъ плотскихъ похотсй, ни празднословити же, ниже смъхотворныхъ словесъ въщати, иже воздвижутъ страсти и возставляютъ нечистыя помыслы, любити бесьду духовную, иже о Христъ житіе добродътельно имущихъ и красящихъ съдинами въ старости маститъ. Въ этомъ совътъ въ самомъ сжатомъ видъ, въ формъ сухаго фактическаго перечня сгруппированы всъ тъ многочисленныя средства, ведущія къ цъломудренной жизни, какія такъ подробно изложены въ тринадцатомъ посланіи м. Даніила. Здъсь заслуга автора состоитъ въ томъ, что онъ съумълъ обобщить и схватить всъ тъ общія положенія, по поводу которыхъ онъ распространялся въ другомъ мъсть и по другому случаю.

Побъда надъ порочными страстными помыслами дается не вдругъ. Самою сильною помощію при борьбі съ помыслами оказывается прилежная молитва къ Богу. Даніилъ здісь представляетъ подходящіе къ данному случаю образцы молитвы, которые почти всв составляють выборь стиховь изъ разныхъ псалмовь Давида съ болве или менве патетическимъ характеромъ. Какъ особый родъ молитвы, противодъйствующій появленію дурныхъ помысловъ, является у Даніила частое употребленіе имени І. Христа («Ісусова Имена»). И эта часть посланія во многихъ містахъ, не говоря уже о тождеств'в мыслей, воспроизводится буквально въ тринадцатомъ посланіи. И въ настоящемъ посланіи, равно какъ и въ тринадцатомъ, Даніилъ приблизительно въ однежь и техъ-же выраженіяхъ проводитъ мысль о великой трудности борьбы съ скверными помыслами и устанавливаетъ такой взглядъ на целомудріе, что оно «невнъшнее точію житіе, но сокровенный сердца человъкъ, егда чистотствуетъ отъ скверныхъ помыслъ» 2.

¹ Сравн. Рукоп. Новгор. Соф. биб. № 1281, л. 298 й Рукоп. Моск. Дух. Акад. № <sup>518</sup>/<sub>166</sub>, 45—46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. Моск. Дух. Акад. № <sup>585</sup>/<sub>166</sub>, 1. 47—48. Сравн. рукон. Новгор.

Такимъ образомъ, разсмотрѣнное посланіе не заключаетъ въ себѣ никакихъ новыхъ данныхъ, и по своему характеру представляетъ изъ себя сводъ общихъ положеній, которыя со всею подробностію развиты были въ тринадцатомъ посланіи м. Даніила.

### IV.

Четыриадцатое посланіе ' «о духовномъ вниманіи, и трезвеніи и бреженіи» написано по сл'єдующему поводу, о которомъ можно судить изъ самаго содержанія послапія. Въ содержаніи посланія паходятся п'вкоторыя указанія на личныя отношенія автора посланія съ тімъ челові комъ, которому оно адресовано. Изъ посланія видно, что правственная связь между Даніиломъ и поучаемымъ имъ въ посланіи лицомъ существовала издавна. Посланіе также обнаруживаетъ близкое знакомство Даніила съ нравственнымъ состояніемь лица, къ которому онъ пишетъ посланіе. Духовное чадо Дапіила, какъ нужно предполагать на основаніи содержанія настоящаго посланія, не отличалось вообще твердостію характера и стойкостію правственныхъ уб'яжденій, не всегда было в'ярно долгу истиниаго христіанина и даже, кажется, по временамъ впадало и въ развратъ. Но несомивнио, это была личность не изъ окончательно правственно падшихъ. Въ ней по временамъ ясно пробуждалось сознание и говорила совъсть, что она живетъ не такъ, какъ должно жить истипному христіанину. Отсюда, после каждой отдельной вспышки разгула естественно у нея являлись сильныя мученія и угрызенія совісти, которыя въ свою очередь вызывали слезы раскаянія. Подобное нравственное состояніе приводило это лицо въ отчанние. Оно начинало искать себъ нравственпой поддержки и часто находило ее въ пастырскихъ наставлепіяхъ м. Даніила. Такого рода обращенія были часты. Митрополить вель діятельную переписку съ лицомъ, которому написано настоящее посланіе, когда онъ открыто и прямо въ немъ заявляетъ, что онъ такъ много наставлялъ его («многажды писахъ и совътовахъ, прежде рекохъ и писахъ ти «и др), что ему невоз-

Соф. биб. № 1281, 299. Эта мысль буквально взята изъ 1 слова св. Исаака Сирвна. См. Твор. св. Отцевъ въ русскомъ переводъ. том. XXIII, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп, Императ. Пуб. биб. наъ древнехранилища Погодина № 1149, л. 215—217. Приложение № XVI.

можно діблать на него извість» или выказывать «жалость». Одно изъ обращеній этого лица, нравственное состояніе котораго только что описано, послъ одной изъ вспышекъ нравственной разнузданности и послужило для Даніпла поводомъ къ написацію посланія со духовномъ вниманіи, и трезвеніи, и бреженіи», въ которомъ онъ, намекая на нравственное паденіе своего духовнаго чада, пишеть съ горестію въ сердць: «и се нынь паки окаянное наше забвеніе, и линость, и злое наше невнимание и небрежение въ различныя страсти насъ поползатися сотворило есть. И се скорбищи и с%туеши, и плачеши и слезы проливаещи, и се яко отъ ума изступивъ и яко плененъ и изумленъ и неистовъ пребываеши. И се паки небреженіе, и паки ліность! Доколь разслабленное житіс, доколь бъдное пребывание, доколь рискание страстное и шествованіе предестное лукаваго въка, низводящее во адъ? Внялъ ли еси, о возлюбленный духовный мой брате, якоже и преже реколь и писахъ ти»?

Въ Новгородскомъ Софійскомъ Сильвестровскомъ сборникъ не существуетъ четырнадцатаго посланія, какъ отдѣльнаго литературнаго памятника. Но въ немъ непосредственно за тринадцатымъ посланіемъ находится, отдѣльная отъ него очень ограниченная по своему объему, и не предшествуемая никакимъ названіемъ, самостоятельная статья, которая оказывается ничѣмъ инымъ, какъ очень незначительнымъ отрывкомъ изъ того самаго послапія, которое въ другихъ рукописныхъ сборникахъ обозначается названіемъ четырнадцатаго.

Въ четырнадцатомъ посланіи устанавливается общее начало нравственной д'ятельности. Это —постоянное духовное вниманіе ко всему окружающему челов'яка и особенно къ своимъ внутреннимъ состояніямъ. «Много намъ подобаетъ, такъ начинаетъ Даніилъ свое четырнадцатое посланіе, имъти духовнаго вниманія, и трезв'янія и бреженія о спасеніи нашемъ...., никто же бо спасся кром'я вниманія и трезв'янія и бреженія». Необходимость въ постоянномъ вниманіи къ себ'я, и къ своимъ д'яйствіямъ, и ко вн'яшнимъ явленіямъ обусловливается опасностію увлеченій благами видимаго міра. Увлеченный благами міра челов'якъ естественно забывается въ своемъ мимол'ятномъ и непрочномъ счастіи и мало оставляетъ времени для того, чтобы подумать о душ'я. Даніилъ справедливо замівчаетъ, что «мятежъ и молва (мірская) помрачаетъ умъ», и что «презорство же и гордость до конца погубляетъ, много поврежаетъ

мірская слава отъ духовнаго житія», хотя эта слава сама по себъ есть и не преступна, а «богоданна», какъ ее называетъ св. І. Лъствичникъ. Нравственный вредъ, происходящій отъ невниманія къ религіознымъ потребностямъ своей души, не исчислимъ: «много отъ начала міра отъ невниманія и небреженія пакость привниде духовному житію: и отсюда въ различныя ереси, и въ раздоры, и сонмищи, и въ прелести и въ страсти распростреся лютый сей недугъ»....

Вторая мысль посланія касается одного частнаго наставленія поучаемому, которое состоить въ томъ, чтобы «долу имѣти очи и отлучатися отъ бесѣдъ женскихъ, и не взирати на жены, и на дѣвицы, и на доброзрачныхъ женовидныхъ юношь лицъ и соводворенія съ ними и бесѣдъ ихъ». «Аще ли отъ бѣсовскихъ сихъ сѣтей не потщишися хранити, такъ заключаетъ свой совѣтъ митрополитъ, познавый яко зѣло пострадати имаши скверная паденія».

Четырнадцатое пославіе дышеть чувствомъ любви и искренняго отеческаго участія къ поучаемому лицу.

V.

Десятое посланіе м. Даніила о томъ, «яко душевредно есть совокуплятися и бесъдовати съ женами и съ мужи женовидными» 4 последнее въ ряду посланій, соприкасающихся съ ученіемъ о цъломудріи, не вносить собою никакихъ новыхъ возарьній и взглядовъ для характеристики литературной двятельности митрополита. Но опо важно, какъ историческій памятникъ нікоторыхъ бытовыхъ явленій древперусской жизпи, пікоторыхъ отдівльныхъ чертъ жизни древне-русскаго человека. Во всехъ предъидущихъ посланіяхъ этого отдібла преобладаль элементь дидактическій, среди котораго мало можно найти черть, принадлежащихь собственно современной жизни, и относящихся къ особенностямъ правовъ того отдаленнаго времени. Общее, что только можно вывести изъ всёхъ разсмотрыныхъ посланій этого отдыла, это то, что въ современномъ Даніилу обществ'в господствовали довольно широкая распущенность и разврать. Существование этого явления, конечно, не можеть подлежать никакому сомпівнію, такъ какъ ипаче совершенно не было

¹ Рукоп. Новгор. Соф. биб. № 1281, л. 291—294. Рукоп. Соф. биб. № 1456, л. 56—58.

бы никакой необходимости для Даніила писать столько посланій о цёломудріи, сколько ихъ осталось отъ него. Это тёмъ болёе такъ именно должно было быть, что онъ писалъ по вызову, им'єль постоянные предлоги и поводы, какіе выставляла ему жизнь современнаго ему общества. Но въ какихъ частныхъ чертахъ обнаруживалась распущенность, объ этомъ ничего почти не говорять посланія настоящаго отдёла. Десятое посланіе м. Даніила н'єсколько разъясняетъ картину нравственнаго состоянія общества и съ этой стороны является прекраспымъ дополненіемъ къ предъидущимъ посланіямъ отдёла. Содержаніе этого посланія по отношенію ко всёмъ предъидущимъ служитъ фактическимъ комментаріемъ и въ то же время объясняетъ собою ту пастырскую настойчивость, съ которою Даніиль, иногда съ непозволительною крайностію увлекающагося челов'єка, разсуждаетъ о цёломудріи, чистотъ, средствахъ къ ихъ сохраненію и т. п.

Въ посланіи можно отмѣтить два отдѣла: одинъ историческій, характеризующій личность, къ которой написано посланіе и отношеніе къ нему митрополита Даніила, другой—дидактическій, излагающій нравственныя наставленія лицу, къ которому оно написано.

Нравственная или върпъе безнравственная личность, къ которой написано десятое посланіе м. Даніила, несомнънно интересное явленіе въ древнерусской жизни. Этотъ человъкъ занималь видное мъсто въ обществъ и точно также выдълялся изъ ряда обыкновенныхъ людей своею порочною жизнію. Онъ состояль въ преступной связи не съ женщиною, какъ это обыкновенно бываетъ, а съ мужчиною, несомнънно молодымъ, въроятите всего съ къмъ либо изъ состоящаго при немъ служебнаго персонала. Связь была довольно продолжительная и помимо противуестественнымъ образомъ удовлетворяемыхъ инстинктовъ покоилась еще между ними и на отношеніяхъ, повидимому, болье нравственнаго характера. Между ними всегда существовало полное единодушіе. Очень можетъ быть, что здёсь было не болёе, какъ заблужденіе; видимое единодушіе скорбе всего основывалось на той прямой животной связи, по которой сдушевредная любовь господина восходила» на его молодаго друга. Будучи давней, связь эта не могла долго оставаться тайною для другихъ. Дъйствительно, о ней знали весьма многіе. «Множицею отъ многихъ слышахъ о напасти твоей и плакахъ зъло горько о бъдъ твоей», такъ между прочимъ пишетъ несчастному рабу жалкаго порока м. Даніилъ. Позорная

страсть, долго удовлетворявшаяся, начала дурно дъйствовать на здоровье порочнаго, она надламливала его физическія силы и разслабляла всв умственныя его способности. Митрополить Даніиль, хорото знавтій слабую сторону этого человіка, приняль міры для его вразумленія. Но по щекотливости самаго діла, усиливавшагося еще высокимъ положениемъ преступнаго страдальца, ему трудно было подыскать удобное время, равно какъ п болве подхолящее средство ко вразумленію. «Вельми хотехъ руку помощи полати, говорить объ этомъ митрополить, но не имъхъ приличнаго времени како приступити къ тебъ, аще многажды бесъдовахъ любви твоей, аще изъявлях вмаль ньчто притиею, но пичтоже усп'яхъ самому ти не подщавшуся на се». Но бользиь и физическая слабость сломили самый кръпкій и устойчивый характеръ. Вмъстъ съ физическимъ разстройствомъ стали чаще являться мысль и сознаніе гріховности, въ состояніи болізненнаго разстройства начали всплывать старые гръхи, а отсюда и естественный ужасъ предъ скорою смертію и страшною отвітственностію за гробомъ. А при всемъ томъ не умолкали и требованія сильной своею давностію страсти. Отсюда можно уже имъть приблизительное понятіе о нравственномъ состояніи этого человіжа, которое было близко къ полному отчаннію. Вотъ, находясь приблизительно въ одномъ изъ такихъ состояній, несчастный, разбитый физически и не имѣющій никакого правственнаго утвшенія, кромв мучительнаго сознанія за собою массы гръховъ, обратился за духовными совътами къ митрополиту и, подъ тяжестію ихъ, излиль предъ нимъ все свое горе и открылъ ему позорную свою страсть. Объ этомъ обстоятельствъ упоминаетъ Даніилъ и въ своемъ посланіи къ нему. «Имиже выси судьбами Всемилостивый Богъ устроилъ жестокое и не поболжниое твое сердце и преклонилъ желжэную твою выю, такъ между прочимъ пишетъ онъ, тъмъ же вся напасти твоя по точку изрекъ еси моему окаянству. И помяни вопль твой, помяни слезы твоя, изливаемыя на грфиную твою ногу, помяни како плачася глаголалъ еси ко мит гришному иноку Данилу, яко долженъ еси возущати и укръпляти мя; и весь педугъ твой открылъ еси моему недостоинству». Изъ словъ Даніпла яснъе всего видно, до какого состоянія дошель въ своей страсти несчастный служитель порока. Архипастырь далъ ему самый простой и въ то же время подходящій къ его положенію совыть: «не токмо не совокуплятися или бесъдовати съ женами и съ отрочаты юными, но ниже взирати безстудно на лица ихъ, и особенно не совокуплятися ниже бесъдовати съ тъмъ, на котораго восходила его душевредная любовь, и наче же на единь хранитися еже не бесьдовати съ нимъ не токмо не полезныхъ, но и мнящихся благословныхъ и духовныхъ бесталь». Не особенно сильно и на долго подтиствовали пастырскія наставленія Даніила. Ослабівли симптомы болізни и физическихъ страданій и давняя страсть снова вызвала своего поклонника на прежній путь порока и заставила работать своего удовлетворенія. А за этимъ само собою слідовали снова болвань и снова тъ же нравственныя мученія и угрызенія нечистой совъсти. На этотъ разъ несчастному уже тяжело было лично обращаться къ митрополиту за духовными советами и утешениемъ, а потому опъ дълаетъ это въ письмъ, гдъ опъ и изображаетъ свое жалкое состояніе и говоритъ, что онъ «въ скорби велицей отъ обдержащихъ его бользней и горестей страстей зъльныхъ, воюющихъ его немилостивно», но скромно умалчиваетъ объ истинной причинь вськъ своихъ невзгодъ и страданій. Понятно, въ его молчаніи говорило естественное чувство стыда, нежеланіе предать письмени то, что не совсемъ легко передается даже устно. Конечно Даніилу не стоило большаго труда самому доискаться истинныхъ причинъ несчастія его пасомаго, когда онъ зналъ о нихъ уже давио, но все таки его личное чувство было задъто скрытностію того, кто самь искаль его наставленій, и потому онъ пишетъ ему: «а отъ которыхъ теб'й вещей вредъ, сіе скрывая, крыеши отъ моего недостоинства, помяни, любимиче мой, окаянную мою худость... азъ глаголахъ тебф».... Отвътомъ-то на письмо и послужило десятое посланіе Даніила.

Во второмъ отдълъ посланія митрополить даеть соотвътствующія пастырскія наставленія своему духовному сыпу и возвращается къ старому предмету, предлагая ему совътъ удаляться общества женщипъ и красивыхъ юношей и особенно, какъ можно скоръе, постараться удалить отъ себя предметъ его противоестественнаго увлеченія, угрожая въ противномъ случат и ему, и его любимцу одинаковою ужасною участію за гробомъ въчными муками. Свой пастырскій совътъ избъгать общества женщинъ и красивыхъ юношей Даніилъ подтверждаетъ словами евангельскихъ текстовъ о соблазняющемъ десномъ окъ и десной рукъ (Мо. XVIII, 8—9.) и толкованіемъ ихъ, принадлежищимъ св. І. Златоусту, который объясняетъ ихъ въ томъ смыслъ, что здъсь этими словами Спаситель требуеть отъ своихъ послъдователей удаленія отъ всего соблаз-

няющаго, хотя бы оно было для него такъ же драгоцинно, какъ правый глазъ или правая рука. Настоятельное убъждение удалить отъ себя предметъ своей позорной привязанности Даніилъ, кромъ священныхъ аргументовъ, подкръпляетъ еще психологическими паблюденіями и соображеніями, которымъ никакъ нельзя отказать въ ихъ выскости и практическомъ значении: «аще отженеши отъ себе таковаго, почіеши отъ обдержащія тя скорби и залога злыхъ и нечистыхъ страстей, аще ли же закосниши отсъщи отъ себе таковаго и по малу малу растетъ страсть, дондеже плвненъ будеши, помрачаемъ отъ піянства всепагубныхъ страстей, и по семъ, аще восхощеши, не бо воленъ въ себъ будеши, но плъняемъ и водимъ, якоже скотъ, отъ нечистыхъ страстей, увы миъ, погрязиеши нечаяно»!... Для того, чтобы еще болье подыйствовать на несчастного и жалкого гръшпика, митрополитъ набрасываетъ картину, физически и правственно тяжелаго состоянія человіка, въ какое повергаеть его порочная страсть. «Поразумьй, о возлюбленный и духовный мой брате, какова бъда отъ сего бываетъ человъку: въ которомъ уныній, и сътованій, и скорби бываетъ человъкъ, впадый въ ту напасть, и потомъ въ кое безнадеждіе и отчаяніе снизхо. дитъ, и како очи возведетъ, или руци воздъетъ, въ нечистотъ живя, и каковъ студъ, и срамъ, и поношеніе, и укоризны отъ человъкъ подъяти имать; аще бо зрящемъ человъкомъ обрящемся въ сквернъ сей не добръе ли изволимъ умрети, нежели живымъ быти и обръстися въ студъ и поношеніи отъ всъхъ человъкъ! Сія поминай и по малу восхлащаеши страсты!» Нужно сказать, что весьма миогое изъ техъ проявлений вреда, о которыхъ говоритъ Даніилъ, поучаемый имъ давно пережилъ и переиспыталъ. А это само собою дълаетъ обращенныя къ нему наставленія болье выскими и разчитанными на успѣхъ. Видно, наблюдательному и внимательному ко всему окружающему митрополиту часто бросались въ глаза тв вредныя во всёхъ отношеніяхъ послёдствія, какими сопровождался противоестественный разврать его времени.

Въ заключеніи послапія повторяєтся сов'єть изб'єгать женщинь и юношей и въ противов'єсь бореніямъ страсти устращать себя Спасовымъ судомъ и вічными муками.

### ГЛАВАШ.

## Обозрѣніе разнородныхъ посланій.

Къ этому отдёлу относятся посланія безыменныя: о страхв Божіемъ, о страшномъ судів, о ничтожествів и скоротечности человівческой жизни, два посланія къ неизвівстному епископу, посланіе къ Юрію Ивановичу Дмитровскому и посланіе къ Андрею Ивановичу Старицкому.

I.

# Посланіе о страхѣ Божіемъ.

Обстоятельства происхожденія этого девятаго по счету посланія м. Дапінла очень несложны. Одинъ изъ запимавшихъ въ его время довольно видное положеніе въ обществів вельможъ далеко неотличался правственными своими качествами. Онъ извістень быль въ обществів за человівка весьма тяжелаго и жестокаго, у котораго никто пе могъ найти милости и защиты, а скоріве всего могъ разсчитывать на противоположное. Характеръ этого человіжа, видно, быль очень жестокъ и несносенъ, когда онъ сділался предметомъ общественныхъ обсужденій и разговоровъ, которые дошли наконець и до митрополита Даніила. Посліждній зналь лично этого человіжа и еще рапіве этого времени неоднократно писаль ему свои посланія, а также наставляль его и устно.

Полный сознанія своего пастырскаго долга митрополить, узнавь о жестокомъ характеръ своего духовнаго сына, рышился, пасколько возможно, вразумить его духовными средствами и смягчить его необузданный характеръ. Средствомъ для этой благой цыли и послужило настоящее посланіе.

Девятое посланіе і имѣетъ своимъ предметомъ благочестивыя размышленія о страхѣ Божіемъ, хотя и обозначается авторомъ болѣе общимъ названіемъ «о наказаніи».

Во введеніи посланія авторъ по обыкновенію ссылается на свою духовную слабость и нравственное недостойнство <sup>2</sup> и зат'ємъ

¹ Рукоп. Соф. библ. № 1456 л. 54—56. Рукоп. № 1281 л. 289—291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Многихъ золъ исполнися душа моя и помрачена имъю мысло-внутреняго человъка и пленица ми безчисленныхъ гръховъ».

сообщаетъ, что онъ много разъ уже наставлялъ и вразумлялъ своего духовнаго, но жестокаго сына.

Введеніе посланія самое краткое, посл'є котораго Даніилъ прямо переходитъ къ поводу, побудившему его написать посланіе, и даетъ такой пастырскій совътъ поучаемому: отрини отв себе мукавство и нечеловъколюбіе, и воспріими безъ ухищренія блаженную простоту, и кротостную премудрость и смиреніе ко всимъ.... и тихо и кротко и смирено житіе, якоже подобаетъ истиннымъ христіаномъ, не инъ бо кто предаде или образъ даде спасенья заповъди богато-творнаго смиренія православнымъ христіаномъ, но Самъ Всемилостивый Господь нашъ І. Христосъ»!.... Наставленіе подобрано какъ нельзя болке къ мъсту и къ случаю и дышетъ прямотою и откровенностію истиннаго пастыря. Въ полный противовъсъ недостаткамъ нравственнаго характера своего духовнаго сына митрополить излагаеть предъ нимъ учение о страхв Божіемъ. Насколько поучаемый имъ, какъ видно было изъ его двиствій, отличался жестокостію и отсутствіемъ чувства страха предъ отвътственностію за нее, такъ напротивъ духовный его пастырь избираетъ для его вразумленія такой предметъ, который если не могъ исправить, то во всякомъ случав могъ заставить призадуматься всякаго человѣка, у котораго еще сколько нибудь было живо религіозное чувство. Даніиль отводить страху Божію весьма важное м'єсто въ области христіанскаго в'єроученія и христіанской морали. По его мнінію страхь Божій есть начало спасенія нашего и корень всімъ благимъ, сущимъ въ насъ; имівяй страхъ Господень, по словамъ Даніпла, сей законы Божіп соблюдаетъ, соблюдаяй же заповъди Божія сей въчнаго живота наслъдникъ будетъ». Говоря о страхѣ Божіемъ авторъ не дѣлаетъ логическаго опредѣленія его и не указываетъ широты понятія, какое онъ соединяетъ съ названіемъ страха Божія. Вмисто того онъ въ своихъ разсужденіяхъ о страхѣ Божіемъ сосредоточиваетъ свое внимание на собирании разныхъ подходящихъ священныхъ евангельскихъ, апостольскихъ и другихъ изреченій. Здісь не встрівчается обширныхъ выписокъ изъ памятниковъ святоотеческой литературы. Изъ послъдней приведены только: одно очень краткое изреченіе св. І. Златоуста четыре церковныхъ пѣсни—творенія І. Дамаскина и одна пъснь-творенія Өеодора Студита.

Заключеніе посланія перечисляєть тѣ блага, какія даруеть страхъ Божій, и какую нравственную перемѣну производить онь въ душѣ

христіанина. «Помолимжеся Господу Богу, пишеть Даніилъ, да всадить въ сердца наша страхъ свой, понеже страхъ Господень (есть) источникъ живота: имъяй страхъ Божій подвизается подвигомъ добрыхъ, утончеваетъ, и удержитъ и поработитъ тъло, побъдитъ страсти, воздыхаетъ, плачетъ, слезитъ, и всегда смертное поучение въ себъ иматъ, трепещетъ же и боится како предстати иматъ страшному и нелицемърному суду Христову, и каковъ отвътъ хощетъ воздати о всемъ своемъ житіи, и тако внимая себъ, бъжить бесъдъ душевредныхъ, и отъ сожитія друговъ неполезныхъ, и соблюдаетъ чувства своя отъ слышанія суетнаго, и отъ зрівнія вреднаго, и отъ обонянія женскаго, и отъ всякаго начинанія лукаваго.... и вся земная въка сего прелестнаго вижняетъ въ уметы, и пепелъ, и во всемъ тщится сохранити себе невредна, и все свое тщаніе имать о д'вланіи запов'вдей Христов'вхъ».... Обобщая всв ть сльдствія, какія принисываеть Даніиль дыйствію страха Божія, мы получимъ въ итогу, что результатомъ его служитъ вся совокупность христіанских доброд телей.

Въ концѣ заключенія находится краткое цастырское наставленіе имѣть въ сердцѣ своемъ страхъ Божій и смиренную мудрость.

Девятое посланіе о страхѣ Божіемъ имѣетъ нѣкоторыя особенности сравнительно съ другими посланіями Даніила. Оно принадлежитъ къ числу тѣхъ немногогисленныхъ посланій, которыя носятъ на себѣ нѣкоторыя черты пастырскихъ поученій, а не учено-богословскихъ трактатовъ, полиыхъ обширныхъ выдержокъ зъ разныхъ церковныхъ авторитетовъ, по слабыхъ назиданіемъ. Чуждое богословской эрудиціи, написанное яспымъ языкомъ, имѣя видъ простаго пастырскаго слова и отличаясь бо лѣе или менѣе единствомъ предмета, девятое посланіе должно быть поставлено въ ряду одного изъ лучшихъ посланій м. Даніила.

II.

## Посланіе о страшномъ судѣ.

Восьмое посланіе Дапінла о странному судів 1. вызвано было слівдующимъ обстоятельствомъ. Нъкто, имя котораго цеизвъстно, довольно долгое время велъ очень невоздержную жизнь и проводилъ свое время «жируя, по словамъ Даніила, яко скотъ и валяяся яко свинія въ каль». Разгульный, полный пресыщенія и пороковъ образъ жизни наконецъ надобль этому человъку. Его безпорядочность и вообще, «нерадивое житіс» не могли еще окончательно заглушить въ немъ всв чувства добра и истины. Въ немъ накопець пробудилось сознание правственной неудовлетворительности своего положенія и онъ ръшился совершенно измѣнить свою жизнь и сдвлаться болбе или менве благочестивымъ человъкомъ. За духовнымъ руководствомъ онъ рышился обратиться къ самому митрополиту, откуда можно заключать, что эта личность принадлежала къ высшимъ слоямъ русскаго общества. «Толковалъ еси сов'втъ духовенъ, такъ начинаетъ Даніилъ свое посланіе къ нему, со мною, окаяннымъ инокомъ Данінломъ, еже быти тебъ отступити отъ злаго твоего и перадиваго житія, и обратитися къ Господу Богу покаяніемъ, и исправити себе и жити богоугодно въ законъ Его, очистивъ свою душу и тъло, яко же подобаетъ истиннымъ христіаниномъ». Послідствіемъ сего духовнаго совіщанія было ивсколько посланій митрополита къ порочному человіку, которыми онъ назидалъ его «многажды». Но плоды ихъ оказались не особенно блестящими. Желапіе правственнаго исправленія оказалось непродолжительнымъ, простымъ увлечениемъ, а не твердымъ ръшениемъ человъка, задавшагося цълію покончить разъ навсегда съ своимъ прежнимъ образомъ жизни. Прелести старой широкой, пественяемой рамками правственности, жизни преодольли слабаго человька и возвратили его на прежий путь порока. О неблагопріятной перем'єн въ образь жизни своего духовнаго сыпа узналь и Дапіиль и решился подействовать на него своимъ посланіемъ. «Нынів слышахъ, о любезне, пишетъ онъ къ нему, яко въ последняя злая пизшель еси, и душепагубныя дела со-

¹ Рукоп, соф. библ. № 1456 л. 49-54; Рукоп. Соф. № 1281 л. 282-289,

вершаеши безстрашно, и о семъ множицею писахъ тебѣ да престанеши отъ таковаго зла, ты же паки въ безстрашіи Божіи пребываеши, жируеши яко скотъ... Аще паки въ безстрашіи Божіи пребываеши.... и обращенія и покаянія къ Богу не поищещи, и нѣсть ино что чаяти точію муку вѣчную и тьму кромѣшную, и червь неусыпаемый и пламень огненный,... и скрежеть зубомъ».

Для того чтобы сильные подыйствовать на порочную душу поучаемаго Даніиль избираеть предметомь посланія къ нему изображеніе страшнаго суда. Въ выборы предмета посланія проглядываеть и практическая мысль его автора дыйствовать всегда соотвыственно обстоятельствамь и выбирать средства дыйствій соотвытственно нуждамь и потребностямь человыка такъ, чтобы они были всегда близки къ успыху и скорые всего вели къ предначертанной цыли. Посланіе такъ и озаглавливается «о страшномь суды».

Описаніе страшнаго суда, даваемое ему м. Даніиломъ, можетъ быть названо эпизодическимъ. Эпизодическое изображеніе суда у Даніила состоитъ въ слѣдующемъ. Сдѣлавъ нѣсколько замѣчаній, указавъ нѣсколько характерныхъ чертъ въ его ходѣ и особенностяхъ, митрополитъ сейчасъ же переходитъ къ назиданію и даетъ нѣсколько соотвѣтствующихъ нравственныхъ наставленій поучаемому, затѣмъ слѣдуетъ опредѣленіе новыхъ чертъ суда, а за нимъ новое нравственное примѣненіе къ поучаемому и т. д.

«Вельми есть лютъ день онъ страшнаго суда Христова, такъ начинаетъ митрополитъ описание грядущаго суда,... страшенъ судъ Твой, Господи, Ангеломъ предстоящимъ, человъкомъ вводимомъ, книгамъ разгибаемымъ, дъломъ испытаемымъ, помысломъ истязаемымъ ..... Описавъ далбе страшный судъ словами пророка Давида, апостола Павла (Рим. II, 5) и краткими изреченіями св. Аванасія Великаго, которые всв проникуты были ужасомъ предъ этимъ днемъ суда, Даніилъ тотчасъ же отсюда делаетъ нравственное примънение и говоритъ: убоимся и мы, любимиче мой, и возваратимся отъ беззаконія нашего, оставимъ нечестіе наше. Доколь не воспрянемъ, доколь тяжкимъ сномъ спимъ? Уже довльеть намъ многаго беззаконія, довльеть намъ многаго нечестія нашего, довлъетъ намъ законопреступнаго хоженія нашего, довлъетъ намъ скверныхъ словесъ, довлеть намъ гнусныхъ дёлъ. На кый успъхъ намъ житія сего временная сласть? Уже насытихомся здыхъ и скверныхъ ділъ, напитахомся безбожныхъ словесъ.... Убоимся могущаго душу и тёло погубити въ огни негасимомъ, не вжелѣимъ лихоиманія и злаго богатства, ибо яко дымъ исчезаетъ, и яко стѣнь преходитъ, и яко вода мимо течетъ и яко возстающаго сонъ отходитъ. И что имамы тогда отвѣщати нелицемѣрному Судіи? Каковы насъ тогда пріяти имутъ муки? Како имамы стерпѣти мученіе то немилостивое? Убоимся, брате мой любимый, вострепещемъ, ужаснемся, дондеже время имамы возвратимся отъ беззакопія нашего, покаимся преже пришествія смертнаго, убоимся дне оного страшнаго»... Наставленіе отличается живостью языка и глубокимъ чувствомъ.

Новое описаніе страшнаго суда словами пророковъ Монсея (Второз. ХХХІІ, 21—23), Исаін (ХХХІV, 4), Михея (I, 3. 4), Софонін (I, 18); евангелиста Матфея (ХХІV глава); эпостоловъ Петра (2 П. III, 10), Павла (2 Сол. I, 7—9. 1 Тим. VI, 13—15. Евр. III, 12), непосредственно за которымъ слъдустъ новое прочувствованное пастырское увъщаніе: «о брате мой, востанемъ, утрезвимся, восплачемъ предъ Господомъ, сотворшемъ насъ, обратимся отъ беззаконія нашего, оставимъ злобу, оставимъ гнусъ скверности нашея,.... понеже безъ въсти есть конецъ живота нашего»....

Третій пріемъ изображенія д'яйствій страшнаго суда, гді митрополитъ пользуется для своей извъстной цёли словами пророчествъ Даніила и Софоніи и краткими изреченіями св. Аванасія Великаго и І. Златоуста. Всеобщій судь будеть ужасень для всёхъ. «Тогда вси мертвіи отъ гробовъ возстануть и возрастомъ единёмъ вси будутъ». Здъсь всякое естество человъческое наго и умиленно нелицемърному Судіи предстанетъ, ангели окрестъ престола Его стращнаго со страхомъ и трепетомъ стояще пламени видъніемъ, и страшни, грозни, огнь мученія облистающе, огнено глаголюще, огнемъ дыхающе, и кто стерпъти можетъ страшну ону праведную ярость Судій нелицем'врнаго, исполнь сущу гніва и ярости?... Кто не устрашится, кто не ужаснется, кто не вострепещеть, кто не восплачется, кто бользнение не возопість тогда»?...... Изобразивши въ яркихъ чертахъ ужасы последняго суда, ожидающаго каждаго человька, митрополить обращается непосредственно къ лицу поучаемаго и спрашиваеть его: «что сотворимъ тогда, о возлюбленне, иногимъ гръхомъ повинніи суще? Како убъжимъ лютыя муки тогда? Гдъ ли имамы скрытися тымы кромъшныя, о человъче? Како стерпимъ скрежета зубнаго, узы нервшимыя, червія неусыпающаго, огия негасимаго, плача неутъшимаго, тартара, скорби, тъсноты,

горести, болфани, воздыханія? Тамо языцы пряжеми, тамо темницы и томленія, и муки в'ячныя. И что сотворимъ тогда, о возлюбленный брате, егда влекоми будемъ въ геопскія тыя муки, имъ же нъсть конца»? Положение человъка на судъ вполнъ безпомощно, тачъ не найдется низаступниковъ, ни помощниковъ, единственнымъ заступпикомъ и спасителемъ его будутъ его собственныя дела. Митрополить конкретно изображаеть эту сторону по-10женія человіка на суді, когда говорить, что тамь каждый имбетъ въ виду исключительно только «кождо своя си, и книги совъсти прочитающи, и вся непрощаема и немилостивна», что тамъ, «нъсть покаянія, ни исповъданія, нъсть бо предстоящаго, ни иомогающаго, нъсть изимая и ничитоже отъ бъды оноя неможеть бо тогда помощи: ни отець, ни мати, ни сынь, ни дици, всяко бо тогда кождо свою нужду имать, и кождо о своей быдь трепещеть, о друземъ же не можетъ попещися: брать не можетъ помощи тамо, пи сестра, ни другъ, ни ужика, ни ближній, ни мудръ, ни витія, ни познаваемый, ни богатство, ни имѣніе злата и серебра, ниже ино что человъческое, но сія вся непостоянна будуть, единый же судяйся престанеть со страхомь и трепетомъ многимъ или богатъ есть или нищъ, или славенъ или неславенъ, или самъ той одъяніе царское носяй едину помощь отъ дълъ имъя токмо или оправдание или осуждение. Тогда бо гордость и слава всёхъ смирится, и восплачется кождо пеутёшимо и непокаянно. О возлюбленный брате! Слышаще таковая обратимся къ Господу Богу покаяніемъ и испов'єданіемъ.... Разум'єй яко человъкъ есть днъсь живъ и заутра умираемъ въ гробъ относимъ, и червми снъдаемъ.... Вонми же и сіе, яко воскресеніе будетъ всъмъ отъ въка умершимъ, и страшный онъ судъ Спасовъ всъхъ убо воскреситъ.... и судитъ сущимъ всимъ отъ время даже и до скончанія»....

Въ заключеніи послапія излагаются наставленія объ исправленіи жизпи, о возвращеніи на путь добродѣтели для того, чтобы не подпасть ужаснымъ карамъ послѣдняго великаго суда, гдѣ будутъ взвѣшены и оцѣнены не только слова и дѣйствія человѣка, но и самыя тайныя сокровеннѣйшія его мысли, сердечныя движенія и порывы.

Осьмое посланіе одно изъ самыхъ лучшихъ. Оно отличается единствомъ предмета, въ немъ ніъть учено-богословскихъ аргумен-

товъ, оно паписано живымъ подчасъ увлекательнымъ языкомъ и проникнуто глубокимъ чувствомъ.

III.

# Посланіе о ничтожествѣ земныхъ благъ и скоротечности человѣческой жизни.

Четвертое посланіе митрополита Даніила і имбетъ слібдующее историческое происхождение. Какъ видно изъ самаго содержания посланія, лицо, для котораго предназначалось посла ніе, принадлежало къ благородному сословію. Отсюда само собою понятно и то, что оно прекрасно обставлено было въ матеріаль номъ положе ніи и пользовалось удовольствіями и всёми благами міра. Болёе или менее продолжительная жизнь, подная удоволь ствій во всемъ, развила въ этомъ вельможномъ человъкъ сильную привизанность коблагамъміра. Насту его привязанность болье или менье прозрачно намекаеть и Даніиль, когда пишеть въ посланіи къ нему: «мы егда въ мал'в ничто въ земныхъ и тленныхъ, и мимотекущихъ вещехъ отщитимся суетнаго житія нашего, и о сихъ паче зельнѣ рыдаемъ и плачь и слезы отъ безумія нашего неполезно точаще, а о духовномъ житіи нимало пекущеся, и егда въ духовныхъ отщитимся, и сіе ни во что же полагаемъ»... Излишияя привязанность къ мірскимъ благамъ однако припосила вредъ этому человъку, заставляя его игнорировать многія христіанскія обязанности и сравнительно мало оставляя для него времени для его нравственнаго развитія. Будучи все таки человекомъ религіознымъ, хотя более въ формальномъ смысль, чемъ на самомъ дъль, этотъ вельможа время отъ времени призадумывался надъ своимъ положеніемъ и находиль въ своей жизни много такого, что далеко не гармонировало съ духомъ и требованіями истинной христіанской морали. А потому въ его жизни выпадали минуты, когда онъ уже былъ готовъ окончательно порвать связь съ прежнею, преданною удовольствіямъ и всевозможнымъ наслажденіямъ жизнію и приняться за свое исправленіе. Но привязанность къ міру и удовольствіямъ оказывалась всегда

¹ Рукоп. Новгор. Соф. биб. № 1281 л. 230—235; Рукоп. Соф. № 1456 л. 9—13. Приложеніе № XIV.

сильнъе теоретическихъ нравственныхъ соображеній и человъкъ, въ головѣ котораго уже совсѣмъ созрѣвало рѣшеніе порвать порочную связь съ міромъ, на самомъ дъль оставался по прежнему въ ряду поклонниковъ его. Время шло, возобновлялись періодически и объщанія и зароки исправиться и начать благочестивую жизнь, но объщанія оставались одними объщаніями и не переходили въ дъйствительность. Указаніе на подобный образъ дъйствій неизвъстнаго вельможи находится въ посланіи къ нему Даніила, въ которомъ онъ между прочимъ пишетъ: «нынѣ унываеши, и не тщишися исправити себе, и зарокъ отъ зарока даеши, и день отъ дни объщаешися, и сице провожаещи льта своя не спъха имъя, но паче украдаемъ отъ противнаго, дондеже и кончина приспъетъ, понеже безъ въсти конецъ». Зная хорошо нравственное состояніе и слабыя стороны вельможнаго лица, м. Даніилъ ръшился сдълать попытку къ исправленію его и вотъ написалъ ему посланіе о томъ, что «житіе сіе прелестное яко сонъ мимогрядетъ», само оглавление котораго прямо ударяетъ въ слабую сторону лица, къ коему адресовано посланіе.

Во вступленіи въ посланіе митрополить говорить о своемъ нравственномъ недостоинствъ, называя себя «пучиною безмърныхъ прегръшеній», и о своей умственной ограниченности, представляя себя ни на что непотребнымъ безумцемъ. Здёсь же онъ высказываетъ сильное опасеніе, чтобы по его небреженію церковныя діла не пришли въ разстройство и тъмъ не сдълались бы предметомъ соблазна для его пасомыхъ, и заявляетъ желаніе имъть при себъ достойныхъ и вфрныхъ совътниковъ, исключительно преданныхъ въръ и благочестію и вполнъ отръшившихся отъ міра и его увлекательныхъ благъ. Характеръ вступленія легко поддается объясненію. Лицо, для котораго предназначалось посланіе, отличалось сановитостію. Между тімь вь посланій предлагаются такія истины, которыя не могли особенно нравиться вельможной особъ. Чтобы не задъть самолюбія своего вельможнаго духовнаго сына и тъмъ не дать повода къ неудовольствію на себя, митрополить не щадить въ посланіи къ нему и своей собственной личности и въ то же время пользуется удобнымъ случаемъ для того, чтобы напомнить ему о своемъ правѣ и долгѣ учить и вразумлять другихъ.

По своему содержанію посланіе распадается на два отдёла. Въ первомъ и самомъ обширномъ отдёлё трактуется, соотв'єтственно оглавленію посланія, о ничтожеств'є земныхъ благъ и скоротеч-

ности человіческої жизни, второй отділь состоить изъ отдільныхъ нравственныхъ наставленій.

Неизвъстный человъкъ, къ которому написано посланіе, отличался сильною привязанностію къ міру и его благамь въ прямой ущербъ спасенію своей души. Соответственно сему состоянію духовнаго своего сына митрополитъ развиваетъ предъ нимъ идею о высшемъ духовномъ назначеніи человька, минутнаго жителя земной планеты. Все существование человъка на землъ есть временное и подготовительное. Поэтому единственною целію его жизни должна служить постоянная забота «о ономъ, еже по смерти, житін». Время, потерянное пепроизводительно для изв'єстной правственной цели человека, невознаградимо никакими средствами: «аще кто сребро и злато въ въцъ семъ погубитъ, можетъ вмъсто того обръсти ино, а время иже погубивый, другое вмысто того не обрящеть...» Если такова судьба, если таковъ предёлъ земной жизни человека, то «кая убо есть польза, спрашиваетъ Даніилъ поклонника мір-скихъ благъ, еже спідати себе печальми суетными и скоропогибающими, кое ти есть пріобрітеніе, еже благородіе свое истощити въ илотскихъ желанінхъ? Которыхъ лать чаень? Коего времени ожидаены? Почто день ото дни отлагаень о своемъ исправления? Человъкъ еси, смерти чая и воскресенія, и суда, и возданнія или въ покой или въ муку, отложи житейскаго обычал пепользующа тя, пріммися за благое житіе». И затёмъ здёсь митрополить съ ръдкимъ прасноръчемъ и воодущевлениемъ развиваетъ идеи о неустойчивости всъхъ земныхъ благъ и удовольствій и о скоротечпости человической жизни. Справедливо можно сказать, что настоящія міста являются у Даніила самыми лучшими среди всіхъ его сочиненій. Разсужденіями о сусть земной жизни занята большан часть четвертаго посланія, которыя здёсь не приводятся, нотому что большая часть ихъ вошла во второй отдель второй части пастоящаго изследованія.

Во второмъ отдёлё посланія авторъ даетъ поучаемому имъ ницу разныя правственныя паставленія заботиться въ своей жизни только о благоугожденіи Богу, о исполненіи Его святыхъ заповёдей. Затёмъ въ частности перечисляются христіанскія добродётели, которыя должны украшать собою всякаго истиннаго христіанина, какъ-то: любовь къ Богу и ближнимъ, которую Даніилъ называетъ «великимъ даромъ», сграхъ Вожій, цёломудріс и чистота, это «добродётелемъ сокровище», смиренномудріе, кротость и счиреніе,

которое называется богатотворнымъ и дающимъ возможность познавать истину разумѣнія бож. писаній и пр. Рядъ перечисляемыхъ добродѣтелей завершается пастырскимъ убѣжденіемъ быть въ постоянной бдительности надъ самимъ собою и всѣми своими внутренними состояніями и внѣшними дѣйствіями. Даніилъ поучаетъ всегда имѣть «незабвеніу память, опасное вниманіе и трезвѣніе, и на всякъ часъ посѣщати свое сердце, и испытовати свою совѣсть, и возстязовати своя чувства, и изслѣдовати опасно своя помыслы: гдѣ уклоняется душа, и гдѣ паритъ умъ, и въ коихъ вязитъ, и кое любитъ, и кое общеніе состоится ему». Нравственная обязанность постоянной бдительности надъ самимъ собою подтверждается словами св. Макарія Египетскаго, а благодѣтельность ея, состоящая въ томъ, что она предохраняетъ человѣка отъ діавольскихъ сѣтей, яснѣе всего видна изъ описанія вилѣній св. Антонія Великаго.

Умственной и нравственной бдительности въ жизни человъка встръчается не мало препятствій. Отсюда долгъ высоконравственнаго христіанина изолировать себя отъ всего того изъ окружающаго его, что можетъ дъйствовать на него въ неблагопріятномъ для нравственнаго развитія смысль. Въ этихъ чисто нравственныхъ цьляхъ Даніиль убъждаеть уклоняться отъ общества людей, любящихъ суетная и мудрствующихъ плотская, а напротивъ вращаться въ кругу людей благочестивыхъ, такихъ, съ которыми «ти есть душеполезные и отъ нихъ же извыствуещися яко ко созиданію и исправленію душамъ творять бесіздованіе, имуще силу со художествомъ слышати и ръщи полезная»... Далъе говорится, дурное общество само всегда гибнетъ и увлекаетъ въ погибель и твхъ, которые сталкиваются и двиствують за одно съ его членами. Опредвляя кругъ лицъ, могущихъ служить достойнымъ обществомъ для благочестиваго человъка, Даніилъ хочетъ регулировать даже самые предметы достойные, по его мнвнію, для разговоровъ и разсужденій въ благочестивомъ обществь. «Тымъ же о въчнемъ житіи, такъ между прочимъ пишетъ митрополитъ, всячески попеченіе покажемъ и глаголемъ о семъ, и бесізды и різчи составимъ о сихъ, и гдв обрящемъ свидътельство въ божественныхъ писаніихъ, тако и глаголемъ: иже каково си есть царство небесное, и яковъ си есть богонасажденный рай...., и какова си будетъ радость праведнымъ...., да глаголеши о мукахъ.... и о воскресеніи.... и о страшнемъ судів». Общее требованіе митрополита относительно бесёдъ, отличающееся практическимъ взглядомъ на вещи, выражено въ слёдующихъ его словахъ: «не тщися скороглаголивъ быти въ бесёдахъ, и не восхощи пріяти обычныхъ друговъ бесёдё, иже душа вредящая глаголющихъ...., да глаголеши и твориши угодная Господеви имёя силу съ художествомъ духовнымъ и въ вопросёхъ и въ отвётёхъ и во всемъ полезная».

Посланіе весьма важно по своему отпошенію къ общей характеристикъ м. Даніила какъ писателя. Оно характеризуетъ его, какъ писателя аскетическаго направленія.

## IV-V.

# Два посланія къ неизвъстному епископу.

Происхожденіе двухъ посланій м. Даніила къ неизвъстному епископу находится въ тъсной связи съ современнымъ ему нравственнымъ состояніемъ высшей церковной іерархіи. Обширныя поземельныя владёнія, какими располагали русскіе епископы, служили нерѣдко причиною, что они иногда сосредоточивади свое внимание болъе на своихъ владъльческихъ правахъ, чъмъ на обязанностяхъ пастыря. Богатства, какими располагали они, благодаря своимъ вотчиннымъ правамъ, открывали легкую возможность жить широко и привольно. Отсюда въ жизни тогдашнихъ епископовъ можно встрытить существование такихъ пороковъ, какъ чрезмырная роскоть, невоздержность въ пищъ и даже пьянство. Сильно развившаяся страсть некоторыхъ епископовъ къ роскоши, ко всевозможнымъ удобствамъ высоковладътельнаго лица естественно сопровождалась для нихъ бозьшими затратами, которыя требоваля постояннаго и соотвътствующаго восполненія. Здъсь являлись возможными недочеты, восполнить которые можно было только посторонними средствами. Непосредственнымъ следствіемъ такого порядка были разныя притъсненія вотчинныхъ крестьянъ и дру-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Авторъ Домостроя словами поученія Василія Кесарійскаго къ юношамъ даеть сходное съ симъ наставленіе «мало вещати и неизбыточествовати въ бесѣдахъ.» Домострой, М. 1849. 25.

гихъ подчиненныхъ епископу лицъ съ цѣлію дополнить дефицить владыки и дать ему возможность продолжать жить въ роскоши и довольствъ. О существованіи такихъ спископовъ свидѣтельствуютъ два посланія и. Даніила. Одинъ изъ современныхъ ему епископовъ такъ повелъ себя дурно, отличаясь и лихоимствомъ и невоздержною жизнію, что своимъ неодобрительнымъ поведеніемъ вызвалъ на себя доносъ митрополиту. Нѣкоторые изъ его пасомыхъ настолько возмутились его поведеніемъ и такъ сильно соблазнялись имъ, что рѣпились заявить объ этомъ митрополиту въ формѣ жалобы на епископа. Митрополитъ рѣпился немедленно принять надлежащія мѣры къ искорененію зла. ()дною изъ такихъ исправительныхъ мѣръ и послужили два посланія м. Даніила къ епископу, имя котораго, къ сожалѣнію, осталось неизвѣстнымъ.

Первое посланіе Даніила «о небрежномъ ч лихоимственномъ житіи епископа», — второе по положенію въ сборник в посланій, написанное имъ тотчасъ же посль того, когда «многая и различная словеса пріидоша» на него митрополиту, очень кратко 1. Самъ авторъ называеть его только «посланейцемъ». Въ посланіи можно различать дв в стороны: положительную — это ученіе о пастырскомъ долг и высот его, и отрицательную, гд в авторъ, чувствительно затрогивая недостатки епископа, даетъ ему паставленія и сов ты объ исправленіи жизни.

Во вступленіи посланія Даніилъ ссылается на свое право и долгь учить всёхъ, не исключая и епископовъ. «Аще и самъ окаяненъ есмь, говоритъ онъ, но тебё и всёмъ глаголати и писати полезная долженъ есмь».

Указавъ на свое право учить всёхъ, митрополитъ прямо обращается къ тому предмету, который и побудилъ его написать посланіе. Онъ прямо ударяетъ въ слабое мёсто поучаемаго епископа, хотя въ довольно деликатной форм'в и, повидимому, безотносительно къ личности самого епископа, когда ставить такой вопросъ: «что убо злыхъ злёе есть»?—и еще болёе когда отвёчаетъ на него: «всяка псправда, и похищеніе и лихоим'єніе зло есть, паче же всёхъ злыхъ зл'єйшее... сребролюбіе, многимъ бо и великимъ злымъ ходатай бываетъ сребролюбецъ». Дал'єе авторъ не хочетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Соф. библ. № 1281, л. 225—226; рукоп. № 1456, л. 4—6. Приложеніе № XIII.

болье скрывать своей истинной цыли и того, кого онь здысь имысть вы виду, и обращается съ такими словами къ епископу, смысль которыхъ быль понятные для него, чымь для всякаго другаго. «Тымь же, о любимиче, утрезвимся дондеже время имамь.... соблюдаемь себе опасно, о любимиче, дабы не прельстило насъ житіе сіе суетное красотою, славою, богатствомь, и пищею и піянствомь, идыже бо есть пища и піянство, тамо свинское житіе» .... Еще опредыленные относится митрополить къ своему подчиненному епископу въ заключеніи посланія, когда дылаеть такого рода наставленіс: «цыломудрствуимь, и трезвимся и возлюбимь другь друга, быгаимь немилосердаго нрава, отметнемь оть себе нечеловыколюбіе и лихоимыніе, и возлюбимь человным а не сребро и злато» ...

Въ ученіи Даніила о пастырскомъ долгѣ встрѣчаются очень сильныя и въскія сужденія. «Помыслимъ о себъ, обращается митрополитъ къ епископу, во что есмя поставлени?... не на сіе ли, еже божественымъ заповъдемъ учити и наказывати, и заблудшее обращати и печальное утвшити, и сокрушенное обрадовати, и недужное врачевати, и аще имамы потребная нищим и убогим подаяти, и ко встьме человтькоме милостивное, и кроткое и непамятозлобное» ..... Смыслъ послъднихъ словъ будетъ еще понятнъе, если мы обратимъ вниманіе на то, что тіхъ именно качествъ, которыя здёсь перечисляются, и недоставало епископу. Самою первою обязанностію епископа Даніилъ вполнъ основательно ставитъ: «прилежати о порученемъ стадъ», о которой онъ потомъ трактуетъ и въ другихъ словахъ. Отъ пастыря митрополитъ требуетъ постоянной бдительности и постояннаго учительства. «Непрестаимъ учаще и наказующе порученныя намъ люди, аще ненавидять и озлобять наст, но мы не престанемъ творити божественнаго сего дъла, не погребаимъ талантъ въ пищихъ, не скрываемъ бисера Господня въ піянствів». Оговорка Даніила «аще и ненавидять и озлобять насъ» нъсколько разъясняетъ положение поучаемаго епископа, который, какъ нужно думать, имблъ личныя счеты и столкновенія съ накоторыми изъ своихъ пасомыхъ.

Второе посланіе Даніила о долгѣ епископа поучать народъ не отъ себя, а отъ божественныхъ писаній, адресованное имъ къ тому же самому епископу, находится въ самой тѣсной связи съ

первымъ. Самъ авторъ объясняется, что онъ мысли перваго посланія, написаннаго имъ «спѣшно», намѣренъ повторить и во второмъ своемъ къ нему посланіи. Дѣйствительно въ содержаніи втораго посланія находится много мѣстъ общихъ по мыслямъ. Совершенно новая мысль здѣсь только одна—это ученіе о необходимости проповѣдыванія слова Божія согласно и по духу божественнаго писанія.

Въ посланіи <sup>1</sup> можно различать три главныя мысли или отдёла.

Первый отдёлъ посланія сосредоточивается большею частію на обличении недостатковъ, правда повидимому безотносительныхъ и общихъ, но въ дъйствительности быющихъ въ лицо тому, кому писано посланіе. Митрополитъ разсуждаєть повидимому вообще о долгв пастыря и, трактуя о томъ, что онъ должень учить порученное ему словесное стадо, какъ бы къ слову толіко, а на самомъ дълъ съ тонкимъ разсчетомъ прибавляетъ: «а прежде самому удалятися отъ всякаго зла». «Которое бо укръпленіе, спрашиваетъ онъ далъе, пріяти имутъ взирающей на насъ, пасомій нами, аще мы нерадиво и лічостно поживемъ пищами, и піянствомъ, и сребролюбію златолюбію радующеся»? Въ настоящемъ посланіи находится указаніе на ніжоторыя новыя черты недостатковь поучаемаго епископа. Это можно догадываться изъ словъ митрополита, қоторый перечисляя разныя достоинства, свойственныя истинному пастырю, одною изъ первыхъ добродътелей его считаетъ «еже ни чести ни славы своея искати отъ обладаемыхъ». Заключеніе посланія имбеть непосредственное отношеніе къ личности епископа и опять упираетъ на его извъстныя уже слабости: «тъмъ же, пишетъ митрополитъ, умалимъ пищу и піянство, и угасимъ неправедную ярость, и уставимъ безвъстная стремленія, и отложимъ злый недугъ сребролюбія, корень бо всему злу сребролюбіе».

Второй отдёлъ посланія занимается указаніемъ достоинствъ пастыря. Самою высшею добродётелью пастыря и его прямою обязанностію служитъ пропов'ядываніе слова Божія и вообще наученіе и наставленіе пасомыхъ истинамъ в'яры и нравственности. Эта мысль слишкомъ настойчиво проводится Даніиломъ въ раз-

¹ Рукоп. соф. библ. № 1281, л. 227—230. Рукоп. Сб. № 1456, л. 6—9.

сматриваемомъ посланій и повторяется имъ не одинъ разъ. «Пастырю подобаетъ учити и наказывати порученныя ему люди», «долженъ есть пастырь всемъ разумомъ своимъ и всею крыпостію своею внимати себъ и стаду своему, дабы ни едина овца не погибла за лівность и небреженіс пастырево», «мы убо на духовная избрани есмы подаяти алчущимъ и жаждущимъ хлъбъ ученія божественныхъ словесъ», «не лінимся наказывати и учити встив и свътомъ заповъдей Господнихъ наставляти на истину и на благочестіе», -- эти и подобныя имъ выраженія достаточно ясно показывають, какой возвышенный взглядь имбль Даніиль на цбль и задачи пастырскаго служеція. Даніиль здісь не ограничивается однимъ указаніемъ, что пастырю должно учить пасомыхъ въръ и нравственности путемъ одного сообщенія теоретическихъ религіозныхъ истинъ. По его взгляду пастырь тогда можетъ считать свой долгь исполненнымъ, когда опъ будетъ не только учить своихъ пасомыхъ въ форм' сообщенія имъ изв'єстныхъ истинъ, но только тогда, когда онъ будетъ вліять на нихъ всею своею цъльною правственною личностію, своею истинио христіанскою деятельностію. Истипный пастырь долженъ поступать въ отношеніи своей паствы «многообразно діз творяще, а потомъ уже и словомъ подобная глаголюще». Изъ понятія о высот'в пастырскаго служенія можно заключать уже и о степени виновности и тъхъ недостойныхъ пастырей, которые небрежно относятся къ исполненію своего долга, о чемъ такъ ясно изрекъ еще св. Златоусть и что еще ранже строго осудили священныя правила божественныхъ апостоловъ і, угрожая нарушителямъ ихъ изверженіемъ изъ сана и другими церковными карами.

Требуя отъ пастыря постояннаго проповъдыванія слова Божія, Даніиль не хочеть оставить его безь необходимыхь, по его мнівнію, указаній и въ этой сферь пастырской діятельности. Онъ опреділяеть въ самыхъ общихъ чертахъ содержаніе проповіди, установляя ея принципомъ требованіе всегда учить «отъ божествен-

¹ Рукоп. № 1281, л. 229. Здѣсь приведено именно 58-е апостольское правило. Читается оно у Данінла буквально тождественно съ чтеніемъ древненечатной Московскаго изданія 1653 года Кормчей л. 17. Правило приведено безъ всякаго толкованія. См. кн. Правиль, изд. св. Сунодомъ въ Москвъ, 1874 года, 20, а также правила св. Апостоловъ, св. соборовъ съ толкованіями, изд. Моск. Общ. люб. Дух. Просвъщенія 1876 г.. 106.

ныхъ писаній, а не отъ своего разума и волей плотскихъ». Что разумбеть Даніиль, когда говорить о божественных писаніяхь, это уже извъстно, это вся сумма тогдашней церковной письменности. Въ подтверждение своей мысли митрополитъ ссылается кром'в изв'єстныхъ словъ ап. Павла (2 Кор. XI, 5, Гал. I, 8), на девятнадцатое правило шестаго вселенскаго собора 1, а также на изреченія Василія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Өеодора Студита и на ивсколько другихъ церковныхъ правилъ, угрожающихъ анзоемою развратителямъ и исказителямъ св. Писанія и преданія. Всі перечисленные здісь аргументы только на половину подтверждають мысль автора. Всв они ограничивають свободу мысли и разсужденій пастыря церкви и всякаго христіаница областью св. Писанія и свящ. Преданія-областью строго опредізленною и канонически сформированною, между тымь какъ Даніилъ, употребляя хотя не менфе важный терминъ божественныхъ писаній, разум'всть подъ нимъ почти всю совокупность церковной письменности и такимъ образомъ сдишкомъ расширяеть кругъ источниковъ непреложнаго церковнаго руководства, вводя въ него произведенія лицъ пекомпетентныхъ въ церкви и даже такого рода произведенія, происхожденіе которыхъ огнь сомнительно.

Второе посланіе къ епископу вдвое обширнте перваго и оно составляетъ по большей части повтреніе его. Первое посланіе кратко, но зато болье сильно по выраженіямъ. Какъ написанное наскоро, полъ непосредственнымъ впечатлівніемъ жалобъ на епископа, опо сохранило на себѣ признаки скороспѣлаго творенія въ краткости, отрывочности сужденій, отсутствін богословской святоотеческой аргументаціи и главное въ нѣсколько болье строгомъ тонъ обличеній недостатковъ епископа, о которыхъ узналъ авторъ посланія. Во второмъ посланіи есть также указанія на слабости лица, которому оно адресовано, но здѣсь они выражены уже въ нѣсколько смягченной формъ. Тонъ втораго посланія болье ровный и спокойный; это и понятно, такъ какъ оно написано хотя и по одному и тому же поводу, но спустя нѣкоторое время по полученіи извѣстій о епископѣ, когда митрополитъ могъ болье спокойно отнестись къ дѣлу. Разстояніе времени между первымъ и вторымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 1281, л. 228. Правило взято безъ толкованія. См. кн. Правилъ Сун. изл. 1874, 86. 87. А также правила св. Апостоловь, св. Соборовъ и съ толкованіями, изл. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв. 1876 г., 506—308.

посланіемъ дозволило митрополиту болье сознательно и обдуманно отнестись къ неисправному епископу. Тогда какъ въ первомъ къ нему посланіи мы встрычаемъ искренніе, хотя иногда и нысколько рызкіе совыты архипастыря объ исправленіи жизни, во второмъ посланіи мы находимъ уже менье рызкости, но зато болье основательности въ сужденіяхъ; въ то время какъ въ первомъ посланіи случайно брошено нысколько фразъ о долгы и высоты пастырскаго служенія, во второмъ посланіи все это изложено болье обявательно и главное—соединено съ научно-богословскою аргументаціею.

Разсмотрѣнныя два посланія м. Даніила къ одному изъ современныхъ ему епископовъ кромѣ своей прямой исторической цѣнности, заключающейся въ сохраненіи для насъ нѣкоторыхъ бытовыхъ чертъ современной жизни высшихъ русскихъ іерарховъ, имѣютъ нѣкоторую историческую важность и въ другомъ отношеніи. Ихъ значеніе открывается при болѣе точномъ опредѣленіи отношеній древне-русскаго митрополита къ подвѣдомымъ ему епископамъ. Въ своихъ посланіяхъ Даніилъ прямо и прежде всего заявляетъ о своемъ правѣ и долгѣ учить епископа и не затрудняется нисколько высказывать ему горькія и понятно тяжелыя для него истины.

## VI.

## Посланіе къ Дмитровскому князю Юрію Ивановичу.

Князь Юрій (Георгій) Ивановичь, родной брать в. князя Василія Іоанповича родился въ марть 1480 года. <sup>1</sup> Онъ получиль оть отца себь въ удъль Дмитровскую область. <sup>2</sup> Юрій Ивановичь рано познакомился съ Волоколамского обителью и ся знаменитымь настоятелемъ преподоб. Іосифомъ. Время еще ближе соединило князя и игумена. Движимый религіозными побужденіями и проникнутый и чувствомъ благоговьнія къ Іосифу в князь Юрій не мало

<sup>1</sup> Полн. Собран. Русск. Лътоп. т. VIII.—Воскресен. Лътопиь. стр. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. объ этомъ Собран. Государств. грамотъ и договоровъ част. I, № № 137, 138, 139, 140, 141, 350—387 отъ 1504 года.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Памятникомъ чего служатъ посланія преп. Іосифа къ князю Юрію. См. напр. Рукоп. Моск. Дух. Акад.  $N_2^{-1}$  151/5145 л. 535.

благодътельствовалъ Волоколамскому монастырю <sup>4</sup>. Благодъянія Юрія спискали ему особенную любовь Іосифа, который также и съ своей стороны принималъ благодътельное участіе въ затруднительных положеніяхъ Дмитровскаго князя. Незадолго до своей смерти Іосифъ оказалъ величайшую услугу князю Юрію, которая можетъ быть спасла его отъ смерти или отъ темницы. Юрій Ивановичь имѣлъ несчастіе подать великому князю поводъ къ подозрѣнію въ своей невѣрности. Отдано было уже приказаніе о поимкѣ Юрія. Узнавъ о грозившей опасности Дмитровскій князь отправился прямо въ обитель преподоб. Іосифа и умолялъ ея игумена о ходатайствѣ за него предъ великимъ княземъ. Іосифъ принялъ самое живое участіе въ затруднительномъ положеніи Юрія, послѣдствіемъ котораго было полное примиреніе братьевъ <sup>2</sup>.

Смерть Іосифа не порвала связи Юрія Ивановича съ его обителью. Онъ оставался къ ней въ такихъ же близкихъ отношеніяхъ, какъ и прежде, и скоро сошелся съ новымъ игуменомъ монастыря, преемникомъ Іосифа, Даніиломъ. Можетъ быть даже онъ зналъ Даніила и тогда еще, когда тотъ находился въ званіи простаго рядоваго монаха. И при Даніилъ князь не оставляль Волоколамскій монастырь своими щедротами. Такъ еще въ первое время игуменства Даніила (1516 года) онъ пожаловалъ монастырю село Спасское. 3. Установившаяся между игуменомъ Даніиломъ и княземъ Юріемъ тесная связь позволяла Юрію Ивановичу обращаться за советами и наставленіями къ игумену Даніилу въ недоумѣніяхъ религіозно-правственнаго характера и это тымь болье, что Юрій вид'влъ въ Дапіил'в челов'вка просв'віценнаго и начи таннаго. Разръшенію одного изъ церковнообрядовых вопросовъ, затруднявшаго князя Юрія Ивановича, и посвящено посланіе къ нему Даніила, тогда еще простаго игучена. Юрій Ивановичъ затруднялся рышить вопросъ о томъ, следуеть ли держать пость на праздникъ Успенія Пресв. Богородицы, который случился тогда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ госуд. архивѣ старыхъ дѣдъ сохранилось нѣсколько жалованныхъ грамотъ, данныхъ Юріемъ Ивановичемъ Волоколамскому монастырю при игуменствѣ Іосифа. Оппсаніе госуд. архива старыхъ дѣдъ, Иванова, 1850. Москва. 388—390.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Житіс препод. Іоспфа игумена Волоцкаго, напечат, въ Великихъ Четіихъ Минеяхъ, Сентябръ,—13 дни, 485—488, игд. Археограф. Коммис. С.ПБ. 1868 г.

<sup>3</sup> Описаніе архива старыхъ діль Иванова. Москва, 1850 года, 389, № 17.

вь понедъльникъ, или нътъ? Свое недоразумъніе князь цередалъ келарю Волоколамскаго монастыря, Саввъ, съ просьбою предложить его на разръшеніе игумену Даніилу. Послъдній отвътилъ князю посланіемъ. 4

Посланіе очень кратко. Оно скор'є им'єть видь д'вловаго оффиціальнаго документа, чімь пастырскаго посланія въ самом'ь строгомъ значеніи этого слова.

Послъ вступленія, въ которомъ авторъ называетъ Юрія Иваповича государемъ, а себя гръшнымъ черпецомъ и нищимъ, Дапіилъ разръшаетъ предложенный ему словесно вопросъ. Смыслъ предложеннаго вопроса состоить въ следующемъ. Издревле на Руси существовалъ обычай кромв среды и пятка держать еще постъ и по понед вльникамъ 2. Случивнійся въ то время въ понедъльникъ праздникъ Успенія Богородицы возбудиль не послъдней важности по попятіямъ людей древности вопросъ о томь можно ли въ этотъ день понедельникъ непоститься, или ивтъ? Даніилъ рішаеть вопрось въ такомъ виді. О пості въ понедільникъ, говоритъ онъ, писано въ правилахъ св. Іоанна Постника 3 и равнымъ образомъ въ уставе Герусалимскомъ. По смыслу этихъ данныхъ оказывается, что постъ въ понедъльникъ употребляется въ видъ эпитимій, налагаемыхъ ипогда духовными отцами за пъкоторые болъе или менъе важные гръхи, и притомъ дъйствіе этого рода эпитимій простирается только на такіе понедъльники, въ которые не случается праздниковъ. Что же касается до настоящаго праздника Успенія Пресв. Богородицы, случившагося въ понедъльникъ, то въ течение его вовсе не должно быть никакого поста не толко для людей, не находящихся подъ эпитиміею своего духовнаго отца, но вообще для всъхъ, слъдовательно и для песущихъ эпитимію. Вообще, заключаетъ Даніиль, въ настоящій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. Имп. публ. Q. XVII, № 64, л. 282. Приложеніе № XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рущинскій Л. Религіозный бытъ русскихъ по свіддініямъ иностранных в писателей XVI и XVII вв. 88. Чтенія въ Общ. Исторіи и Древностей Россійскихъ 1871 годъ, кн. III.

з Двиствительно въ правилахъ св. Іоанна Постника есть разсуждение о поств въ понедъльникъ, которому, какъ и здъсь, дается значение эпитимии. См. Migne, Patr. Curs. Complet. grser. aec. tom. LXXXVIII Joannis Jeunatoris, Constant. Archiepiscop. Paenitentiale, pag. 1913—1914.

праздникъ всъмъ дается разръшение «на масло и вино, и на сыры и яйца и на вся подобнъ ради пречистыя Богородицы».

Нравственная связь Даніила съ Юріемъ Ивановичемъ продолжалась и тогда, когда Даніилъ сдёлался митрополитомъ всей русской церкви. Объ этомъ свид'втельствуютъ и ихъ посольскія рѣчи ч и еще бол'ве множество жалованныхъ и разнаго рода льготныхъ грамотъ, въ разное время данныхъ княземъ Юріемъ митрополиту Даніилу. 2

Дальнъйшая судьба Юрія Ивановича была несчастна. Политическое положеніе Юрія всегда было шаткое и ненадежное. Ни взаимныя договорныя грамоты зни ходатайства Іосифа Волоцкаго не могли установить кръпкихъ узъ истиннаго братства между Юріемъ Ивановичемъ и его старшимъ братомъ—великимъ княземъ. Василій Іоановичь не особенно довърялъ преданности своего втораго брата, и время отъ времени скръплялъ ее разными документами за Смерть Василія Іоанновича (3 Декабря 1533 года) имъла для князя Юрія тратческое значеніе. Вскоръ послъ смерти своего брата и вступленія на престоль Іоанна Васильевича онъ былъ заподозрънъ въ домогательствъ престола и 11 Декабря 1533 года былъ посаженъ въ тюрьму. Заключеніе убило Юрія. Онъ прожиль не долго въ тюрьмъ и умеръ тамъ 1536 года з.

#### VII.

Нъкоторыя черты посланія имъетъ и наказъ митрополита Даніила, данный имъ Сарскому епископу Досивею и Филовею,

¹ Акты исторические том. І, № 129. 1522—1538. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такихъ грамотъ сохранилось довольно много. См. рукопись Москов. Публич. Музен № 1620 изъ собранія И. Д. Бъллева, л. л. 23—24. 96—97. 100—103. 107—112. 118—121. 123—125. смотр. также у Горчакова. О земельныхъ владъніяхъ русскихъ митрополитовъ, патріарховъ и святьйшаго Супода. страниц. 59. 57, въ примъчапіи, страница 12-я приложеній.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Двъ такихъ см. въ собраніи госуд. грамотъ и договоровъ, част. І, № № 133 и 134. 344—347, отъ 16 Іюня 1504 года.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Собр. Госуд. Грамотъ и договоровъ ч. І, № № 160 и 161, стр. 443—448, отъ 1531 года, 24 августа.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Полн. Собраніе Русск. Л'ят. томъ VIII, 286, 292.

архимандриту Симоновскому ', къ князю Андрею Старицкому. Историческія обстоятельства происхожденія наказа извѣстны. Братъ великаго князя Василія Іоанновича, Старицкій князь Андрей Ивановичъ былъ подозрѣваемъ правительницею и верховными боярами въ измѣнѣ малолѣтнему великому князю. Желая вызвать его въ Москву, и не надѣясь па силу своихъ убѣжденій, правительница Елена и бояре обратились къ содѣйствію церковной власти и разсчитывали подѣйствовать на него церковнымъ наказаніемъ-отлученіемъ и проклятіемъ.

Наказъ пачинается благословеніемъ митрополита князю, а оканчивается проклятіемъ, соотвѣтственно чему онъ раздѣляется на два отдѣла: отдѣлъ увѣщательный и отдѣлъ исполненный угрозъ.

Сначала митрополить опредвляеть свое положение въ отношени къ князю. «Отъ Бога поручено ми есть, говорить опъ въ наказъ, дъло попечение имъти о вашемъ благопребывании, и спасении, и здравии, и долгъ имамъ о вашемъ исправлении и благочестии». Свой долгъ заботиться о благопребывании князя, какъ своего духовнаго сына, митрополитъ основываетъ на словахъ самого І. Христа, сказанныхъ ап. Петру (Лук. XX, 31—32).

Установивъ свое право быть духовнымъ судією князя, Даніилъ переходитъ къ самому существу дѣла. Онъ говоритъ, что до
него и до правительства дошли слухи о его намѣреніи измѣнить
великому князю и нарушить крестное цѣлованіе. Митрополитъ осуждаетъ такое намѣреніе князя и словами ап. Павла къ Тимовею
(1 Тим. гл. 2), убѣждаетъ его подчиняться и вѣрно служить установленной власти. Цѣль наказа состояла въ томъ, чтобы вызвать
князя Андрея въ Москву, гдѣ съ нимъ могли поступить какъ
только хотѣли. Поэтому митрополитъ продолжаетъ: «и поѣхалъ
бы еси къ государю и государынѣ безъ всякаго сумнѣнія, а мы
тебя благословляемъ, и емлемъ тебя на свои руки».

Другой отдёлъ наказа отличается строгостью тона. На случай, если Старицкій князь не захочетъ ёхать въ Москву и станетъ жестоко отвёчать на слова митрополита, посланнымъ приказано было точно также именемъ митрополита отвётить соотвётствующими репрессаліями. Даніилъ въ своемъ наказѣ примѣняетъ слова Спасителя, сказанныя Имъ своимъ ученикамъ: пріемляй васъ

<sup>1</sup> Собраніе Государ. Грамотъ и Договоровъ ч. ІІ, № 32. 40-41,

Мене прісмлеть, и отметаяйся вась Мене отметается (Ме. X, 40); и еще: его же аще разрѣшите на земли будеть разрѣшена на небесѣхъ, и его же аще свяжете на земли будеть связанъ на небесѣхъ (Ме. XVIII, 18) въ отношеніи непослушнаго князя и дѣлаеть изъ нихъ такой выводъ: «и се еси отлучиль самъ себе и вѣчную юзу самъ на себе наложилъ: не буди на тебѣ милости Божія и Пречистыя Его Матери Богородицы и силы честнаго и животворящаго креста и св. великихъ чудотворцевъ и всѣхъ святыхъ, и по Божественныхъ святыхъ апостольскихъ и отеческихъ правилахъ да будеши проклятъ». «Да будеши проклятъ»—жестокос и не вполнѣ справедливое слово пастыря, обратившаго церковную кару въ слѣпое орудіе политическихъ страстей.

Наказъ митрополита Даніила не достигъ своей цівли. Поступокъ Даніила съ В. Шемячичемъ слишкомъ еще находился въ то
время въ свіжей памяти у всіхъ для того, чтобы Старицкій князь
могъ положиться на слова митрополита, бравшаго его «на свои
руки». Князю Андрею хорошо было извістно, что за спиною митрополита скрывались его недоброжелатели. Къ тому же посланныхъ съ митрополичьимъ наказомъ сопровождали два князя Овчина-Оболенскіе, «со многими людьми» на случай, если князь Андрей «не повіритъ, а побіжитъ».

Андрей Ивановичъ рѣшился спасаться бѣгствомъ въ Новгородъ и тамъ хотѣлъ наскоро собранною силою защищать себя, но былъ взятъ Московскими воеводами и заключенъ въ тюрьму, гдѣ скоро и умеръ <sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поли. Себр. Р. Автописей т. VIII, 293—294; т. VI, 301—303.

#### О Кормчей митрополита Даніила.

Въ одной рукописной кормчей XVI в. сохранилось слъдующее весьма важное для изследователя личности митроп. Даніила свидътельство: «доселъ съ Суздальскихъ правиль, а се собраніе и припись того же Даніила игумена, потомъ же бывша митрополита льта 7030 (1522) мьсяца Өевраля» 2. Изъ этого свидьтельства видно, что митрополить Данівать, будучи въ сант игумена волоколамскаго монастыря, занимался трудами церковно-каноническаго характера. Историческія причины, вызывавшія его на такого рода литературныя занятія, указаны были раньше при обозрѣній его д'вятельности. Въ полномъ вид'в и въ ц'вломъ своемъ составъ каноническіе труды Даніила не сохранились до настоящаго времени, сохранился только незначительный отрывокъ изъ сделаннаго имъ собранія кормчей, и заключающагося въ той самой кормчей, которая сохранила самое извістіе объ участіи Даніила въ составленіи имъ сборниковъ съ каноническимь характеромъ. Отрывокъ изъ кормчей Даніила состоить изъ нівсколькихъ (приблизительно двадцати шести) отдёльныхъ главъ различнаго объема, равно какъ и различныхъ и по своему содержанію. Главы по своему значенію и положенію въ кормчей Даніила могутъ быть разсматриваемы, какъ самостоятельныя и несамостоятельныя, т. е. такія, которыя только перенесены и списаны изъ другихъ существовавшихъ въ то время кормчихъ, и такія которыя самостоятельно внесены въ кормчую самимъ собирателемъ изъ другихъ постороннихъ источниковъ. Принципъ разделенія главъ по своей идев весьма опредиленный, но выполнить его по отношенію къ собранію Даніила въ категорическомъ виді, въ виді опреділенныхъ не подлежащихъ никакому сомнънію, положеній не возможно. Въ самомъ собраніи цітъ никакихъ данныхъ для опреділенія того самостоятельно, или путемъ простаго заимствованія изъ другихъ кормчихъ

¹ Рукописная Кормчая Воскресснскаго, Новый Іерусалимъ вменуемаго, монастыря № 28, по каталогизація архимандр. Амфилохія (описаніе Воскресенской Ново-Іерусалимской библіотеки А. Амфилохія М. 1876. 105—106). Рукопись въ 12 д. писана самымъ мелкимъ и изящнымъ полууставомъ на 651 листѣ, кромѣ предисловія, особо помѣченнаго на 59 листяхъ, въ послѣдисе время обложена бархатомъ малиноваго цвѣта. При дальнѣйшемъ разсужденіи о кормчей Даніила мы будемъ только указывать № и страницы, не опредѣляя мѣста нахожденія рукописи, которое ясно указано здѣсь.

привнесъ въ свое собственное собраніе Даніилъ ту или другую главу. А для этой цѣли необходимо обратиться къ сравненію Даніиловскаго собранія съ составомъ прежде и въ то самое время существовавшихъ въ Россіи кормчихъ. Конечпо немыслимо и внѣ всякихъ силъ и возможности одного человѣка разсмотрѣть всѣ сохранившіяся отъ того времени кормчія для опредѣленія отношеній къ нимъ Даніиловскаго собранія, но даже и въ томъ случаѣ, еслибы эта трудная задача была выполнена, то и тогда не возможно было бы высказаться категорически о результатахъ сдѣланныхъ сложныхъ сравненій въ виду той обще-извѣстной истины, что нельзя и подумать о томъ, чтобы всѣ существовавшія въ то время кормчія остались сохранившимися до настоящаго времени. Поэтому группировка главъ Даніиловскаго собранія на самостоятельныя и несамостоятельныя, какъ основанная на законѣ простой аналогіи, по необходимости должна имѣть проблемматическій характеръ.

Самая большая часть главъ, находящихся въ собраніи Даніила, представляетъ изъ себя простую переписку съ другихъ, бывшихъ у него подъ руками, кормчихъ. Таковы главы, содержащія въ себь правила св. Никифора, патріарха Константинопольскаго <sup>4</sup>, Тимовея, архіепископа Александрійскаго <sup>2</sup>, Аванасія Великаго <sup>3</sup>, Аванасія, мниха Іерусалимскаго <sup>4</sup>, Іоанна Патела-

¹ Рук. № 28, л. 559—561. «Иже во святыхъ Никифора Константина града всповъдника правила о перковныхъ есть счиненіяхъ и иже съ вимъ св. отецъ». Эта самая глава встръчается въ Кормчихъ XVI в. Сравн. Рукоп. биб. Царскаго, Кормчая нач. XVI в., № 213. Въ Кормчей п. Никона, изд. въ 1653 г. находится также эта глава, л. 596—598, глава 58. Горчаковъ, о тайнъ супружества, 190—191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 28, л. 566 — 569. «Отвъти правильніи Тимовел, святѣйшаго архієпископа Александрійскаго». Встрѣчается эта глава въ кормчихъ ХШ в., Рукоп Кормчая Румянцев. Музея № 230, пергаменная, л. 109-117. Востоковъ—Описаніе Румян. Музея, 277. См. также кормчія библ. Троице-Сергієвой Лавры №№ 205, 206 и 207. Описаніе биб. Троице-Сергієвой Лавры, въ Чген. Общ. Ист. и Древн. Росс. за 1878 годъ. Есть и въ Кормчей 1653 г. гл. 61, л. 606—607. Только здѣсь въ началѣ правилъ Тимовея находится разница отъ чтенія ихъ, надящагося въ собраніи Даніила.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 28, л. 572—573. «Великаго Аванасіл, архівп. Александрійскаго къ Аммону мниху о соблазняющихся во сни.» Встрѣчается въ Кормчихъ XIV—XVI вв. Рук. Импер. Пуб. биб. F, II, № 119, изъ коллекціи Берсенева, Кормчая XIV в., л. 20. См. также кормчія Румянц. Музея № 231 и 233 (Востоковъ—Описаніе, 282. 300), кормчія Троице-Сергієвой Лавры №№ 205, 206 и 207. Есть въ Кормчей 1653 г., гл. 29, 263—264.

<sup>4</sup> Рукоп. № 28, л. 574-577. «Написаніе Аванасія мыяха Іерусалимскаго къ

### ри 4, Василія Великаго 2, Марка 3, Доробея, епископа Тирскаго 4,

Панкови о древ разумнымъ добру и зду». Встр в частя въ кормчихъ XV—XVI в. Рукоп. Импер. Пуб. библ. F. II, № 78 и 80, Румянц. Кормчая № 231. Описаніе Востокова 283. Въ Кормчей 1653 года эта глава опущена. Вторая глава того же Асанасія о наузъхъ и о стр в громней (Рук. № 28, л. 577—580) встр в частся въ кормчихъ XIV—XVI вв. и во множеств в Рукоп. Имп. Публ. биб. F, II, № 119. XIV в., л. 213, той же библіотеки кормчія F. II, №№ 78 и 80, Кормчая XVI в. Царскаго № 213. Румянц. музея кормчія №№ 231 и 233, Рукоп. Троице-Сергієвой Лавры №№ 205 и 206. Въ кормчей 1653 г. сей главы нътъ.

- <sup>1</sup> Рукоп. № 28, л. 580—583. «Св. отца нашего Іоанна Пателари игумена устави монастыря его». Встръчается въ Румянцевской Кормчей XIII в., № 230 и въ кормчей XV—XVI в., № 230. Востоковъ описаніе Румянц. Музея 278—286. Рукоп. Кормчая нач. XVI в. Царскаго № 213. Въ Кормчей 1653 года сей главы вътъ.
- <sup>2</sup> Изъ твореній Василія Великаго въ Кормчей № 28 представлено нѣсколько цитатовъ, имѣющихъ видъ отдѣльныхъ главъ. Таковы главы:
- а). св. Василія о епитиміях». Эта глава встр'вчается въ Рум. Кормчей XПІ в., № 230, л. 53, и въ Рум. Кормчей XV—XVI в. № 231, л. 336. Востоковъ—описаніе Рум. Музея, 276, 286. См. также Кормчія XVI в. Троице-Сергіевой Лавры № 205, 206 и 207. Въ Кормчей 1563 г. (гл. 62, л. 609—613) сія глава напечатана подъ заглавіемъ «запрещеніе пнокомъ» и въ ней пом'єщено не 21 правило, какъ у Даніила, но 74.
- б). Вторая глава изъ сочин. В. Великаго озаглавлявается: «яве Великій Василіе око церковное сей постническая своя ученія съ настоящимъ симъ посланіемъ назнамена». Рук. № 28, л. 608. Есть въ Рум. Кормчей XV—XVI в. № 231, л. 241. Востоковъ 286. Есть въ Кормчей 1653 года (глява 62, 609—613). Въ послъдней правила Василія В. сходятся съ Кормчей Даніпла съ 1-го до 53 прав., а правила съ 53 до 74 у Даниіла не имъются, тогда какъ въ Кормчей 1653 г. они есть.
- в). Третья глава изъ сочиненій Василія Великаго: правила того же Василія о инокиняхъ. Есть въ Рум. Кормчей XV—XVI в., № 231, л. 344. Востоковъ—описаніе Рум. музея, 286. Есть и въ Кормчей 1653 г., гл. 63, 614—615.
- д. Четвертая мава изъ съчиненій Василія Великаго: «Елика на трапезѣ запрещенія различныхъ святыхъ». Эта глава составляеть продолженіе 52—74 правиль св. Василія Великаго. Она встрѣчается въ Рум. Кормчей XV—XVI в., № 231, л. 344. Востоковъ, 286. Она есть и въ Кормчей 1653 года, гл. 64, 615—616.
- 3. Рукон № 28, л. 601—603. «Оть Марковыхъ главиянъ и о служителехъ, и о прочемъ пребываніи братіи». Въ Кормчихъ—библіотекъ Трвце-Сергіевой, Хлудова (описаніе А. Попова), Царскаго, Румпицевскаго Музел Марковы главы всгрѣчаются въ церковныхъ уставахъ. См. Рук. Рум. Музел № 447, л. 48—>4 и и рук. того же Музел, № 449 л. 113. Востоковъ, описаніе Рум. Музел, 714, 717. Сей главы нѣтъ въ Кормчей 1653 года.
- 4 Глава «Дорофея, епископа Тирскаго о двунадесяти апостоль,» «Того же о семидесяти учениковъ,» Встръчается въ Рум. Кормчей XV—XVI в., № 231, л.

Кесарія, брата св., Григорія Богослова, <sup>1</sup> Феодора Студита, <sup>2</sup> Кирилла Туровскаго <sup>3</sup> и наконецъ глава, содержащая въ себъ поученіе церковное о св. въръ св. отецъ <sup>4</sup>.

Изъ сочиненій Кирилла Туровскаго, безъ указанія впрочемъ его имени,
 Данінлъ привелъ три отдъльныхъ выдержки, составившія особыя главы.

Первая глава: «въ туже мъру отъ новаго закона о чернецехъ», Эта глава есть съ нъсколько инымъ названіемъ въ рук. Кормчей нач. XVI в. биб. Царскаго, № 213. Сравн. цамятники россійской словесности XII в., изд. Калайдовичемъ. Москва 1821 г. Слово Кирилла Туровскаго—сказаніе о черноризчемъ чину. Эта глава съ точно такимъ же названіемъ, какъ у Даніила, находится въ Кормчей 1653 года, гл. 65, 616—618.

Вторая глава изъ соч. Кирилла Туровскаго: О Ааронихъ ризахъ и о скитнемъ образѣ, и о стихарѣ, и о поясѣ и о подири. Въ Кормчей нач. XVI в., принадлежавшей Царскому, № 213 находится эта самая статья. Ср. Памятники русской совесности XII в., изд. Калайдовичемъ, 109—110. Есть и въ Кормчей 1653 года, гл. 66. л. 618—619.

Третья глава изъ того же автора: разумъ о сложенія обою закону Христова іерейства и образа Скитнаго. Ср. Памятники русской словесности ХП в. Сказаніе Кирилла Туровскаго о черноризчемъ чину, 110—114. Есть въ Кормчей 1653 года, г. 67, 619—620. Въ Кормчихъ: Троице-Сергіевой библ. и Румянцевскаго Музея нътъ такой главы.

<sup>4</sup> Рук. № 28, л. 631—636. Эта глава встрѣчается въ рукописныхъ Корм чихъ XV—XVI в. Рук. Троице-Сергіевой Лавры № 205, л. 343 Рук. Имп. Пуб. биб. F, II, № 78. Рукопись той же биб. F. II, № 80. Въ Кормчей 1653 г. эта глава опущена.

<sup>366—369.</sup> Востоковъ—описаніе, 288. Рукоп. Кормчая нач. XVI в., Царскаго № 213. Въ Кормчей 1653 г. сей главы нѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рукоп. № 28, л. 626—630 «Св. Кесарія, брата св. Григорія Богослова отъ противу вопрошеніемъ, принесеннымъ отъ хитрыхъ мужъ». Есть въ Кормчей Троице-Сергіевой Лавры XVI в., № 205, л. 349 и № 206. Рукоп. Имп. Пуб. биб. II, № 78, XVI в. Въ Кормчей 1653 г. нътъ сей главы.

<sup>2</sup> Иаъ сочиний Оедора Студита Данівать внесъ въ свою Кормчую нѣсколько главъ, —большею частію входящихъ въ составъ его устава Студійскаго монастыря. Глава первая: преп. отца нашего Оеодора Студійскаго игумена о станцѣхъ церковныхъ канонъ. Рук. № 28, л. 583—588. Эта самая глава находится въ Кормчей Рум. Музея, относящейся къ ХІП в., № 230, л. 122—129. Востоковъ, 278. См. также рук. Кормчія XVI в. Рум. Музея № 231, биб. Царскаго № 213; Рук. Имп. пуб. биб. F. II № 119, XIV в., л. 218 Въ рукописныхъ Кормчихъ Рум. Музея № 230 II в. и б. Царскаго № 213 помѣщенъ весъ уставъ Оеодора Студита, куда входять и другія главы его, паходящіяся въ собраніи м. Даніила (Рук. № 28, л. 588. 558—590. 591—592. 592—598. 599—601. 604—608.) Главы, взятыя изъ устава Оеодора Студига, не вощли въ Кормчую 1653 г. Уставъ Оеодора Студита напечатанъ у Казанскаго—Исторія монашества па востокъ.

Но въ Даніиловскомъ собраніи есть главы, о которыхъ можно предполагать, что онів привнесены самимъ собирателемъ изъ другихъ источниковъ, а не изъ кормчихъ. Таковы главы, содержащія въ себів отвіты Іоанна Китрошскаго і вопросы и отвіты Варсонофія вопросы и отвіты Анастасія Синайскаго з и наконецъ нівсколько толкованій на евангеліе отъ Матеея, Марка и Луки, принадлежащихъ Өеофилакту Болгарскому. 4

Участіе Даніила въ составленіи собранія кормчей съ извъстною долею самостоятельности, выражавшейся въ привнесеніи въ нее нъкоторыхъ новыхъ каноническихъ авторитетовъ и матеріаловъ, послѣ вышесказаннаго становится очень вѣроятнымъ. Но оно подтверждается еще и изъ другихъ источниковъ, свидѣтельствующихъ о болѣе широкихъ размѣрахъ участія Даніила въ трудахъ по каноническому праву.

Извъстенъ списокъ особаго рода кормчей—такъ называемой сводной, составление которой относится къ первой половинъ XVI в. Сводная кормчая содержитъ въ себъ номоканонъ патріарха Фотія и правила св. Апостоловъ, семи вселенскихъ соборовъ и двухъ Константинопольскихъ съ помъщеніемъ разныхъ переводовъ и толкованій симъ правиламъ и объяснительныхъ къ нимъ статей. Здъсь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рук. № 28, л. 561—566. «Отвёты Іоанна священнѣйшаго епископа Китрошскаго въ священнѣйшему епископу Драчкому Кавасилу. Въ рукописныхъ Кормчихъ до XVI в. и XVI в., принадлежащихъ Рум. Музею, биб. Тропце-Сергіевой Лавры, Царскаго, Хлудова не встрѣчается такой главы. Въ Кормчей 1653 года есть такая глава, гл. 59, л. 598—601. Но въ старопечатной Кормчей помѣщено только 8 правилъ, а у Даніила 14. Горчаковъ, о тайнѣ супружества, 194-195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рук. № 28, л. 570—572. Въ Кормчихъ XVI и до XVI в., находящихся въ Рум. Музећ, въ библ. Троице-Сергіевой Лавры Царскаго, Хлудова не встръчается даже самаго имени Варсонофія. Вопросы и отвѣты Варсонофія встрѣчаются, но только въ сборникахъ. См. Рукоп. Тройце-Сергіевой Лавры № 190, 1418 г. и рукоп. сборникъ той же библ. № 770. Вопросы Варсонофія есть и въ Кормчей-1653 г., л. 607—609.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. № 28, л. 636—708. Вопросы Анастасія не встрѣчаются въ Кормчихъ до XVI в., котя они въ славянскомъ переводѣ извѣстны были въ Россіи еще въ XI в. и помѣщались въ сборпикъ Святослава, писанномъ въ 1073 году. Рукоп. Румянцевскаго Музея № 356, Востоковъ—описаніе Румянц. Музея, 301. Вопросы Анастасія есть и въ Кормчей 1653 года, глава 69, л. 622—633.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. № 28, л. 572—574. Сія глава опущена въ Кормчей 1653 года. Въ собраніи кормчей м. Данінла находится еще особая глава подъ названіемь «сказаніе о мантін патріарховъ, и митрополитовъ, и архіеписконовъ и епископовъ». Рук. № 28 л. 620—626.

находятся дополнительныя статьи изъ сочиненій восточныхъ іерарховъ, собранныя игуменомъ Іосифова Волоколамскаго монастыря Нифонтомъ Кормилицинымъ 4 съ въдома и благословенія митрополи-10въ Даніила и Макарія 2. Но болье глубокое и внимательное изученіе состава сводной кормчей ведеть къ предположенію объ отношеній къ ней м. Данійла болье непосредственномъ и близкомъ, чемъ то, какое позволяетъ допустить данное имъ на трудъ игумена Нифонта благословение и соизволение. Мысль о непосредственномъ участіи Даніяла въ составленіи сводной кормчей находить себъ основание въ самомъ содержании ея. Въ дополнительныхъ статьяхъ, составляющихъ отличительную особенность сводной кормчей, находится весьма много такихъ святоотеческихъ и другихъ свидътельствъ, которыя представляють изъ себя не болье какъ буквальное воспроизведение свидътельствъ, содержащихся въ нъкоторыхъ словахъ соборника м. Даніяла и его посланіяхъ, и которыя не редко расположены въ томъ самомъ порядке, какой для нихъ данъ въ произведеніяхъ м. Даніила 3. Въ сводной кормчей попадается буквальное тождество нѣкоторыхъ выраженій и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Нифонтъ былъ преемникомъ м. Даніпла по применству въ Госифовѣ монастырѣ и тамъ применствоваль съ 1522 по 1543 года, когда онъ сдъланъ былъ архимандритомъ Новоснасскаго монастыря, а отсюда въ 1554 г. хиротовисанъ былъ во еписьопа Крутицкаго; умеръ въ 1558 году, погребенъ въ Волоколамскомъ монастырѣ. Строевъ. Списки јерарховъ и настоятелей русской церкви, 182. 1034. Рукоп. Москов. Духов. Акад. № <sup>216</sup>/<sub>691</sub>. Обиходникъ Евеимія Туркова, л. 38—39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Розенкамифъ Баронь. Обозрѣніе кормчей книги въ историческомъ видѣ, М. 1829, изд. первое, приложеніе № VII, 209—312. Здѣсь обстоятельно описана сводная кормчая.

<sup>\*</sup>Такъ подъ 24—27 правилами св. апостоловъ приведено восемъ святоотеческихъ свидътельствъ, тождественныхъ во всемъ до строгой буквальности съ свидътельствами, помѣщенными въ осьмомъ словѣ Даніпловскаго соборника, разсуждающемъ объ отношеніи къ еретикамъ. Ср. Рукоп. Москов. Дух. Акад. № 197, л. 259. 264. 261—262. 263. 264. 266. 246 и сводную кормчую по описвнію Б. Розенкамифа.—Пли еще: подъ 23 правидомъ 4 вседенскаго собора повторяются съ буквальною точностію шесть цитатовъ, находящихся въ осьмомъ словѣ соборника Даніила. Рукоп. М. Д. Акад. № 197, л. 255. 256. 258. 251. 252—253. 261—262. Подъ 5—9 правидами собора въ церкви св. Апостоловъ помѣщено до шести цитатъ, одинаковыхъ съ цитатами осьмаго слова Даніиловскаго соборника. Рукоп. М. Д. Акад. № 197, л. 252. 250—251. 252. Одинъ цитатъ (толкованіе Аммонія пресвигера на дѣянія Апостольскія) тождествененъ съ находящимся въ по-

мъстъ съ собственными, самостоятельными разсужденіями Даніила 1. Наконецъ въ сводной кормчей встръчаются такія главы, которыя, по всей в роятности, привнесены самимъ Даніиломъ и находятся въ отрывкъ изъ собранія его кормчей в Тождество цитатъ сводной кормчей съ цитатами нъкоторыхъ словъ и посланій Даніила, равно какъ и съ цитадами его собранія кормчей можеть быть объясняемо простымъ заимствованіемъ составителя сводной кормчей, именно Нифонта, изъ трудовъ Даніила, своего предшественника по игуменству. Но такому объясненію не поддается фактъ буквальнаго тождества нѣкоторыхъ выраженій сводной кормчей съ собственными разсужденіями Даніила. Воспользоваться послёдними Нифонтъ не имѣлъ никакихъ побужденій, такъ какъ слова своего современника и сподвижника по монашеству въ то время еще не имѣли въ его глазахъ особенно въскаго, а главное священнаго авторитета. Естественние всего подобное буквальное сходство выраженій объясняется происхожденіемъ ихъ отъ одного и того же лица и одного того же источника, иными словами эти выраженія, встръчающіяся и въ сводной кормчей съ одной стороны, и въ словахъ Данівла съ другой, принадлежать одному и тому же автору Даніилу. Такимъ образомъ совершенно последовательно мы приходимъ къ заключенію о непосредственномъ участій м. Даніила въ составленіи сводной кормчей, хотя въ распоряженій науки нётъ покуда данныхъ для того, чтобы определить степень и пределы этого участія.

Только что сдёланное заключение совершенно естественно и впо анъ отвъчаетъ дъйствительному положению историческихъ событий того времени. Данішлъ, какъ извъстно, работалъ надъ своимъ собраніемъ кормчей, будучи въ санъ игумена Волоколамскаго монастыря.

сланіи Данімла въ Волоколамскій монастырь. Рукоп. Новг. Соф. биб. № 1281. Вообще сводной кормчей на ходится очень много свид'єтельствъ тождественныхъ съ цитатами словь Данімла.

¹ Подъ 1-мъ правидомъ 7-го вселенскаго собора помъщена буквальная выдержка изъ наказанія 4-го слова соборника Даніила и кромѣ 10го здѣсь же повторены два цитата изъ четвертаго Дапіиловскаго слова. Рук. М. Д. Акад. № 197 л. 115, 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ сводной кормчей подъ 61 правиломь 6 вселенскаго собора помѣщены вопросы св. Анастасія Синайскаго о причащеніи, одинаковые съ вопросами, находящимися въ Даніиловской кормчей. Сравн. Рук. Воскресенскаго мовастыря № 28, л. 636—708 и сводную кормчую л. 424 у Розенкампфа.

Призванный затъмъ на митрополію онъ могъ поручить продолженіе своего труда своему преемнику по игуменству, именно Нифонту.

Кормчая содержащая въ себъ между прочимъ отрывокъ изъ каноническаго собранія митрополита Даніпла, заслуживаетъ вниманія по ея отношенію къ исторіи напечатанія первой въ Россіи кормчей книги. Въроятно, по уваженію къ личности и авторитету м. Даніила его кормчая послужила оригиналомъ для оригинала напечатанной, но невыпущенной въ свъть, кормчей, изданной при патріарх в Іосифв, а чрезъ это до нівкоторой сгепени и для кормчей 1653 года 4. Такимъ образомъ одинъ сригиналъ, (кормчая м. Даніила) строго говоря, послужиль основаніемъ для двухъ изданій кормчей 1650 и 1653 годовъ. На поляхъ Даніиловской кормчей сохранились помътки, свидътельствующія о томъ, что предназначалась или для передълки, или для печатанія съ нея. Савланныя мною сравненія находящихся на поляхъ Даніиловской кормчей пом'єтокъ съ карактеромъ и расположеніемъ оригинала кормчей 1650 г., принадлежащаго Моск. Синод. Типографіи, вполнъ подтверждаютъ высказанное положение 2.

¹ Къ такому положенію л пришель посл'в подробнаго сравненія Дапінловской кормчей съ рукописнымъ оригиналомъ кормчей, напечатанной при патр. Іосиф'в 1650 года, находящимся въ настоящее время въ числ'в рукописей библіотеки Московской Синодальной Типографіи. См. Рукоп. № 1581 по старому каталогу, и № 406 по новому. Съ этого самаго оригинала была напечатана кормчая 1650 г. которая по случаю смерти п. Іосифа и вступленія на престоль Никона не была выпущена въ світь изъ типографіи. Экземпляры кормчей 1650 года составляють въ настоящее время библіографическую рідкость. Мить удалось ознакомиться съ ней въ Москв'в, на рынк'в въ Юхотномъ ряду у одного торговца рукописями С. Т. Большаково. П. Никонъ внесъ значительныя изм'тненія въ Іосифовскую кормчую п въ такомъ вид'в издаль се въ 1653 году. Печатаніе кормчей 1653 году, а съ ея рукописнаго оригинала, въ которомъ сохранились вс'в поправки, сл'ълапныя для переизданія съ нея кормчей, равно какъ и самое распоряженіе патріарха Никона о печатаніи кормчей 1653 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вотъ нѣкоторыя тому доказательства. Въ Дапіяловской кормчей непосредственно за предисловіемъ къ номоканону патр. Фотія на полѣ паписано: «выписать къ сему изъ бѣлыя книги Ключарева». Рукоп. № 28, л. 22. Дѣйслвительно, даже въ кормчей Никоновскаго изданія находится не посредственно за

То именно обстоятельство, что Кормчая м. Даніила избрана была оригиналомъ для перваго печатнаго изданія кормчей имъетъ свое значеніе по отношенію къ послъдней. Между прочимъ, первыя печатныя русскія кормчія 1650 и 1653 гг. содержатъ въ своемъ составъ нъкоторыя такія статьи, которыя впервые внесены были въ кормчую м. Даніиломъ и своимъ положеніемъ въ печатныхъ кормчихъ обязаны, можетъ быть, только благодаря сдъланному имъ каноническому собранію.

#### Предполагаемая духовная м. Даніила.

Въ числъ рукописей Московской Духовной Академіи, перешедшихъ къ ней изъ Волоколамскаго монастыря, находится одинъ сборникъ XVI в., происхожденіе котораго несомнънно связано съ

Тъ главы Даніиловской кормчей, противъ которыхъ есть на поляхъ помътки «не ниши», каковы главы: напр. Св. Кесарія, брата Св. Григорія Бого-

предисловіемъ къ номоканону п. Фотія глава добавочная сравнительно съ оригиналомъ. Кормчая 1653 г., л. 25 глава: «отъ запов'ядей св. отецъ о храненіи священныхъ правплъ». Въ Кормчей Воскресенского монастыря противъ 26 главы, содержащей въ себъ посланіе Тарасія, патріарха Константикопольскаго, къ папъ Адріану о непоставленій на мізд'є, помітчено: «сію главу поставить подл'є 36 главы». Дъйствительно, въ оригиналъ Іосифовской кормчей посланіе Тарасія Константинопольскаго помъщено подъ 36 главою. (Срав. Рук. Воскресенскаго мон. № 28, л. 247—249 и Рук. биб. Моск. Син. Типографіи № 1581/406; л. 77—84). Въ Данінловской кормчей подъ 36 главою есть помътка противъ посланія Геннадія Константинопольскаго: «подъ сію главу подстави 36-ю главою Тарасія патріарха, а взяти ея назади». Въ оригиналъ Іосифовскомъ все это точно и выполнено и точно въ такомъ видѣ вошло и въ Кормчую Никоновскаго изданія. Рукоп. № 28, л. 263. Рукоп. Моск. Типогр. библ. № 1581/406, л. 77—84. Кормчая 1653 года, гл. 36, л. 277—282. Въ Кормчей Даніила послів статьи «о фразвув и прочихъ латинъхъ» помъщены творенія Анастасія, патріарха Антіохійскаго: «указапіе яко великъ есть іерей», «испов'єданіе о пац'є Римстімъ», «в'єдтініе изв'єстно о томъ, како подобаетъ быти божественному приношенію». Всь онъ зачеркнуты и на полъ противъ нихъ написано: «не небирай до закона градскаго», что и выполиено въ Іосифовскомъ оригинале и въ кормчей Никона все оне опущены. Рук. Воскр. мон. № 28, л. 353—358. Рук. биб. М. Синод. Тип. № 1581/408, л. 188, 192— 281. Кормчая 1653 г., л. 400-404. Въ кормчей Даніила подъ 77-ю главою нахоится: «пвъ Великій Василіе око церковное сей постипческая свол ученія съ настоящимъ симъ посланіемъ назнамена». Эти слова зачеркнугы, а оставлено только: «Св. и Великаго Василія запрещеніе инокамъ», въ каковой редакціи эта глава перещла вы оригиналы Іосифовской кормчей и выкормчую и. Никона. Рукоп. Воскр. мон. № 28, л. 608. Рук. биб. М. Син. Тип. № 1581/406, л. 362. Кормчая 1653 г. гл. 62, л. 74.

личностью митрополита Даніила, хотя нізть данных для боліве точнаго опредівленія характера этой связи і.

Сборникъ состоитъ изъ следующихъ четырнадцати главъ. Первая глава содержить въ себъ разсуждение о прилежномъ чтении и изученіи Божественныхъ писаній; вторая глава объ избраніи новоначальнымъ инокамъ себъ руководителя изъ старшей братіи монастыря; въ третьей главъ развивается мысль главы предшествующей и здёсь требуется отъ иноковъ постоянное внимание къ своимъ наставникамъ въ иноческихъ подвигахъ и даются совъты открывать предъ ними вст свои помыслы, всякое движение своей души. Предметъ четвертой главы ученіе о богоугодномъ послушаніи. Пятая глава трактуетъ о монахахъ, желающихъ затворничества (скоръе всего скитства), гдъ выставляются условія для этого состоянія, которыя требують очень высокой степени нравственнаго совершенства отъ человъка, желающаго затвориться. Содержаніе слідующихъ семи главъ сборника вращается въ области частныхъ нравственныхъ предписаній, относящихся къ монашеской жизни; шестая глава посвящена наставленіямъ о молчаніи ибезмолвій; седьмая разсуждаеть о вредь совокупленія и общенія иноковъ съ мірянами; осьмая о совершенной иноческой нестяжательности, девятая о долгъ иноковъ молиться за подающихъ милостыню; десятая о запрещеній общежительнымъ инокамъ имъть какую либо личную собственность; одинадцатая объ обязанности иноковъ раздать все свое имвніе нуждающимся, двінадцатая объ удаленіи иноковъ отъ высокомърія и гордости; тринадцатая о неосужденіи ближняго и наконецъ четырнадцатая о неисканіи монахами высокаго сана старъйшинства или священства.

Составление этого сборника относится несомитьно къ первой половинъ XVI в. и современно митрополиту Даніилу 2.

слова, Арастасія Синайскаго, Григорія Нискаго, «поученіе церковное о св. вѣрѣ св. отецъ» и др. тѣ всѣ дѣйствительно являются опущенными въ Іосифовскомь оригсналѣ и въ кормчей п. Никона. Рукоп. Воскр. м. № 28, л. 626—630. 631—636. Съ другой стороны оказались внесенными въ оригиналъ кормчей тѣ статьи, которыя или не были зачеркпуты въ кормчей Даніила, или же сопровождались помѣткою на полѣ: «пиши».

¹ Соборникъ XVI в., въ 8 д. на 775 листахъ, № Акад. <sup>162</sup>/<sub>536</sub> Волокол. Этотъ же самый сборникъ значился прежде подъ № 72, а погомъ подъ 681.

<sup>\*</sup> Основание такого мибнія находится въ самомъ содержаній сборника. Здівсь приведено весьма много цитатовъ, заимствованныхъ изъ сводной толковой псал-

Планъ словъ или главъ сборника очень простой и весьма много напоминаетъ планъ словъ м. Даніила. Здѣсь въ началѣ слова находится его оглавленіе, которое, по большой части, отличается своею общирностію и значительнымъ объемомъ и по содержанію своему представляетъ не одну основную мысль слова, а перечень нѣсколькихъ, иногда частныхъ его мыслей. Иначе это оглавленіе есть краткое развитіе мыслей слова и вполнѣ можетъ быть пріурочено и поставлено въ соотношеніе съ первою частію словъ м. Даніила. Непосредственно за оглавленіемъ каждаго слова сборника слѣдуетъ масса разныхъ свято-отеческихъ свидѣтельствъ, подтверждающихъ мысли, высказанныя въ оглавленіи. Эта часть словъ сборника не самостоятельная, по плану и по пріему цитаціи вполнѣ тождественна со вторыми частями словъ м. Даніила. Въ словахъ разсматриваемаго сборника только нѣтъ третьей, заключительной части, которая бы соотвѣтствовала наказанію словъ м. Даніила.

Обращая вниманіе на характеръ и содержаніе вторыхъ, несамостоятельныхъ частей словъ сборника мы находимъ и здѣсь много общаго съ словами Даніила. Самая большая часть отцевъ и учителей церкви и церковныхъ писателей, изъ сочиненій которыхъ приводятся въ сборникѣ цитаты, тѣ же самые, которые встрѣчаются и въ словахъ м. Даніила. Но это уже не такъ важно. Замѣчательнѣе всего то, что въ словахъ разсматриваемаго сборника встрѣчается очень много святоотеческихъ свидѣтельствъ, буквально съ начала и до конца тождественныхъ съ свидѣтельствами, находящимися въ нѣкоторыхъ словахъ м. Даніила 1.

тири Максима Грека, которая была переведена въ Россіи около 1520 года. Срав. Рукоп. Моск. Дух. Акад. № 162/526, глава первап л. 3—47 п Рукоп. Моск. Синод. бывшей Патріаршей, библ., № 233 (по старому каталогу), л. 423. 333. 373. 287. 215. Ср. Рукоп. М. Д. Акад. № 162/526 глава шестая, л. 278—318. съ рук. М. Син. бабл. № 233, л. 787. 415—416—286—287. Сравн. Рукоп. М. Дух. Акад. № 162/526, глава осьмая, д. 478—505 и рукоп. Моск. Синод. биб. № 233. лл. 73. 188—189. 39. 12.

¹ Такъ въ третьемъ словъ безыменнаго сборника повторяются слѣдующіе цитаты одиннадцатаго слова м. Даніила: повъсть о отцѣ Елисеѣ и повъсть о отцѣ Елисеѣ, взятыя изъ патерика. Срав. Рукоп. М. Д. Акад. № ¹60/526 л. 109—119. 119—193. и рукоп. той же биб. № 197 л. 381—391. 392—394. Въ одномъ тринадцатомъ словъ сборника воспроизводится буквально двънадцать самыхъ разнообразныхъ и разнородныхъ цитатъ, находящихся въ девятомъ словъ м. Данівла. Такое явленіе объясняется тождествомъ предмета слова. Срав. Рук. Моск. Дух. Акад. № ¹62/523. лл. 697—699. 700—701. 702—704. 704—709, 709—710.

Сходство въ плант и расположении словъ и тождество многихъ встрвчающихся въ изучаемомъ сборникъ святоотеческихъ свидътельстръ могутъ быть объясняемы подражаниемъ и простымъ заимствованіемъ неизвъстнаго составителя сборника изъ сочиненій нитрополита Даніила. Но естественные будеть въ составителы сборника видъть никого другаго, а самого митрополита Даніила. Всъ внёшнія условія и обстоятельства, въ которыхъ находился Даніиль въ последние годы своей жизни, располагають къ такому заключенію. Живя по своемъ низложеніи съ митрополіи болье осьми латть въ Волоколамскомъ монастыра, по современному выражению, «на поков» Даніиль, какъ извъстно, написаль «духовную», которая была имъ «собрана отъ божественнаго писанія». Точно также и въ предисловій разсматриваемаго сборника неизвістнаго автора прямо заявляется, что онъ написанъ и собранъ «отъ божественныхъ писаній и отъ поученій, и отъ житій и отъ повъстей святыхъ преподобныхъ отецъ нашихъ»..... Духовная Даніила ни въ какомъ случав не можетъ быть относима къ разряду его мелкихъ сочиненій, напр. словъ, посланій и т. п. Это есть цълое особое сочинение, которое въ рукописи, сохранившей до насъ свъдъніе о ней, прямо называется и обозначается «книгою въ полдесть». Названіе отдільнаго сочиненія и особой книги вполнів можетъ быть усвоено и извъстному сборнику волоколамскому.

Можно наконецъ, на основаніи нѣкоторыхъ соображеній, дойти до опредъленія общаго предмета «духовной» митрополита Даніила. Прежде всего, имъя въ виду то, что Даніилъ постоянно во всемъ старался подражать своему учителю, преп. Іосифу и даже копировалъ его внѣшнимъ образомъ, напр. въ числѣ и характерѣ сочиненій, принимая во вниманіе то, что преп. Іосифъ также написалъ свою духовную грамоту, заключающую въ себѣ его обширный монастырскій уставъ, можно думать, что и духовная Даніила представляла изъ себя въ общемъ что либо аналогическое съ монастырскимъ уставомъ преп. Іосифа и точно также, какъ и послѣдній, развивала въ себѣ порядокъ и характеръ монашескаго подвижничества. Должно быть признано за достовърное то, что Даніилъ написалъ свою духовную уже послѣ своего низложенія,

<sup>696. 696—697, 684—685. 685. 721. 729— 730. 722.</sup> и Рукоп. той же **биб. №** 197, ыл. 281—283, 285—286. 292—295. 296—302. 307—308. 326—327. 328—329, 330—332.

во время своего осьмилътняго пребыванія въ Волоколамскомъ монастыръ. Въ свою бытность игуменомъ монастыря онъ не могъ написать духовной потому уже, что въ то время онъ никакимъ образомъ не могъ бы воспользоваться для нея переводомъ сводной псалтири Максима Грека. Въ санъ митрополита Даніилу не представлялось особенной необходимости писать духовную въ виду того, что онъ не разсчитывалъ скоро разстаться съ митрополичьимъ престоломъ какъ то вышло на дълъ. А духовная пищется въ концѣ какого либо служенія. Притомъ, для м. Даніпла назначенію духовной грамоты, обращенной имъ ко всей своей, паствъ вполнъ могло удовлетворять его окружное посланіе, написанное имъ въ последній месяць своего служенія церкви въ сане митрополита Но находясь на покот въ Волоколамскомъ монастыръ, Даніилъ могъ написать духовную только въ видъ наставленій монахамъ, т. е. приблизительно въ такомъ характеръ, съ какимъ является предъ нами волоколамскій сборникъ неизвістнаго достовірно составителя, въ самомъ предисловіи коего прямо заявляется, что онъ написанъ «къ отрекшимся міра». Писать духовную, адресуя ее ко всемъ членамъ бывшей своей паствы. Даніилъ не могъ вопервыхъ потому уже самому, что онъ отказался отъ архіерейскаго сана и значить отъ всякихъ соединенныхъ съ нимъ правъ на паству, равно какъ и обязанностей предъ нею; вовторыхъ потому, что въ Москвъ быль новый митрополить лицо, для котораго обращение Данівла, теперь лица не іерархическаго, могло показаться и нарушениемъ его собственныхъ правъ и въ то же время и общецерковныхъ постановленій. Даніилъ по своемъ низложеній могь имъть самый ограниченный кругъ своихъ почитателей, сосредоточивавшихся въ волоколамскомъ монастыръ. Волоколамскіе инони имели все побужденія почитать Даніила. Они видъли въ немъ и прямого преемника знаменитаго основателя монастыря Іосифа, и своего бывшаго игумена, и покровителя и щедраго благотворителя своего монастыря, когда онъ находился на престожь русской митрополіи, и наконець симпатизировали ему, зная хорошо всь ть превратности судьбы, которыя въ последнее время обрушились надъ его головою. Однимъ словомъ въ Волоколамскомъ монастыръ, и только здъсь, голосъ Даніила могъ имъть еще авторитеть. Данівль и воспользовался своимъ положеніемъ въ волоколамскомъ монастырв и далъ последнее свое наставление и напутствіе его инокамъ, которыя съ своей совокупности и составили его «духовную».

Обобщая всё вышеприведенныя соображенія, мы можемъ допустить ученую догадку о тождествё утраченной духовной митрополита Даніила съ извёстнымъ сборникомъ, принадлежащимъ библіотекъ Московской Духовной Академіи.

Значеніе сочиненій митрополита Даніила для стсего и ближайшаго къ нему времени. Уваженіе ихъ въ расколь.

Сочиненія митрополита Даніила не прошли незамівченными какть его современниками, такть и людьми ближайшаго кть нему послівдующаго времени. Они имітли свою долю вліянія на древнерусскую церковную письменность. Существують историческія данныя такого рода, которыя фактически свидітельствують о вліяніи сочиненій м. Даніила на людей сравнительно близкаго кть нему времени. Мало того, что ими пользовались въ ихть полномъ составів, изть нихть дівлались выписки для разныхть полемическихть и другихть цівлей.

Такія выписки или сокращенія дѣлались изъ третьяго слова Даніиловскаго соборника, предметомъ коего, какъ извѣстно, служитъ изложеніе ученія о церковномъ преданія. Примѣръ такого сокращенія встрѣчается въ рукописяхъ не совсѣмъ отдаленнаго отъ Даніила, времени именно второй половины XVI вѣка ¹. Встрѣчаются «избранія» изъ третьяго слова м. Даніила и въ рукописяхъ XVII в. . Третье слово соборника м. Даніила въ частности пользовалось уваженіемъ въ средѣ просвѣщенной части русской церковной іерархіи. Изъ него дѣлались извлеченія, какъ въ своемъ родѣ изъ символическаго памятника, и вносились въ посланія пастырей. Примѣръ такого пользованія представляетъ посланіе перваго русскаго патріарха Іова къ Грузнинскому митрополиту Николаю, гдѣ святѣйшій патріархъ, дѣлая наставленія къ представителю Грузинской церкви «о тщательномъ храненіи преданій и установленій церковныкъ», вмѣсто своихъ собственнымъ наставлен

¹ Рубон. Ими, Пуба. биба. Г, І, № 263. л. 149—156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. главня архива Мин. иностранныхъ дёли въ Москви, № 463 стар. кат. и № 931 нов. кат.; скоропись XVII в., въ 4 д. на 314 дистакъ, д. 53—56.

ній просто выписываеть буквально первую часть третьяго слова м. Даніила 1.

Не меньшею популярностію пользовалось, однородное съ третьимъ словомъ, четвертое слово Даніиловскаго соборника, разсуждающее о поклоненіи на востокъ и о крестномъ знаменіи. Его сокращенія и заимствованія изъ него встрѣчаются въ рукописяхъ XVI в. второй его половины <sup>2</sup>.

Слово Даніила о воплощеніи, пятое по положенію въ соборникѣ, имѣло также свое богословское вліяніе на древне-церковную письменность. Богатство богословской аргументаціи слова давало русскимъ богословамъ полную возможность дѣлать изъ него извлеченія и сокращенія, достаточныя для уясненія того или другаго возникавшаго недоразумѣнія въ ученіи о таинствѣ воплощенія. Въ рукописяхъ XVI—XVII в., особенио XVI в., встрѣчается значительное число сокращеній и передѣлокъ Даніиловскаго слова о воплощеніи, имѣющихъ нѣсколько отдѣльныхъ редакцій. Таковы особыя редакціи сокращеній пятаго слова м. Даніила—Волоколамскаго монастыря 3, Императорской Публичной библіотеки 4, Московской Синодальной, бывшей Патріаршей, библіотеки 5.

<sup>&#</sup>x27; Срав. рукоп. Моск. Дух. Акад. № 197, л. 64—68 и рукоп. Новгор. Софбибл. № 1475, съ которой посланіе Іова издано Н. Барсовымъ въ Христіанскомъ чтеніи 1869 г. Ноябрь, гдё заимствованныя наъ слова м. Даніила выдержки находятся на 870—873 стр. Замётно Іовъ слишкомъ рабски отнесся къ слову Даніила, когда онъ, помёщая въ своемъ посланіи значительную часть его третьяго слова, не выкинуль изъ него того, что относилось къ обличенію современныхъ Даніилу нравовь, и что никакъ уже не могло быть полезнымъ для грузлиъ, условія жизни которыхъ вовсе были не похожи на бытъ п особенности русскаго народа. Іовъ весьма высоко смотрёлъ на сочиненія Даніила п считаль ихъ е́два не наравнѣ съ твореніями святоотеческими. Такъ можно думать на основачіи самаго его названія посланія, которое, по другому его рукописному списку, читается такъ: «посланіе избрано ис правиль св. отецъ семи соборовъ». Рукоп. Имыер. Нуб. библ. XVII в. изъ древле-хранилища Погодина (прежде составляла собственность Строева) № 1570, л. 95—126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Им. Пуб. биб. Q. 1, № 225, изъ собран. граф. Толст. отд. I, № 402 л. 675—680 и рук. той же биб. F, I, № 263, л. 132—138.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Рукоп. Волокол. монастыря, хранящаяся и въ настоящее время въ монастризницѣ № <sup>10</sup>/<sub>477</sub>, XVI в. въ 4 д. на 506 л., письмо Осодосія, бывшаго архісп-Новгородскаго л. 454—463—471. Сравн. Рукоп. Моск. Духов. Ак. № 197, слово 5-е.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Q. 1, № 225, л. 683—693. Рукоп. той же биб. F. I, № 263 л. 138—147. Ср. рук. той же биб. F. I, № 522, л. 109—199.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Рукоп. № <sup>320</sup>/<sub>73</sub> XVI в., л. 177. Ср. рук. Патр. биб. № <sup>2,27</sup>/<sub>985</sub>, слово 5.

Нѣтъ у насъ подъ руками данныхъ для того, чтобы судить степени уваженія, какимъ пользовалось со стороны книжниковъ шестое слово Даніила. Судя по его краткости и однообразію содержащихся въ немъ богословскихъ аргументовъ, можно думать, что оно пользовалось меньшимъ вниманіемъ книжниковъ, чѣмъ нѣкоторыя другія слова Даніила.

Седьмое слово Даніиловскаго соборника обращало на себя вниманіе русскихъ книжниковъ, что и выразилось въ сохранившихся въ разныхъ рукописяхъ заимствованіяхъ и выпискахъ. Сюда относятся выписки находящіяся въ рукописяхъ: Волоколамскаго монастыря 1, Московскаго Публичнаго Музея 2, Московской Синодальной, бывшей Патріаршей библіотеки 3 и др.

Равнымъ образомъ въ рукописяхъ, особенно XVI в., встръчаются выписки и изъ осьмаго слова Даніиловскаго соборника, обсуждающаго вопросъ объ отношеніи къ еретикамъ. Такія выписки и заимствованія встръчаются въ рукописяхъ Волоколамскаго монастыря <sup>4</sup>, Московской Епарх. библіотеки <sup>5</sup>, Московскаго Пуб. Музея <sup>6</sup>, Церковно-археологическаго музея при Кіевской Духовной Академіи <sup>7</sup>.

Вообще пятое слово цѣнилось книжниками весьма высоко. Лучше всего за это говорять свидѣтельства самихъ же этихъ книжниковъ. На одномъ изъ сокращеній пятаго слова м. Даніила находится слѣдующая замѣтка одного чтеца: «сіе слово прочесть весьма полезно». Рукоп. Имп. Пуб. биб. Г. І. № 263, л. 138, на полѣ, внизу листа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Монастырская рукоп. № <sup>10</sup>/<sub>477</sub>, письмо Өводосія Новгородскаго, л. 471 я далье. Ср. Рук. М. Д. А. № 197, слово 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 1257, полууставъ XVI в., письмо Вассіана Возмицкаго, волоколамскаго ниова, д. 184—191. Ср. Рукоп. М. Д. Акад., № 197, слово 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. XVI в., №  $^{320}/_{759}$ , л. 177—192. Сравн. рукоп. Патріарш. биб. №  $^{237}/_{981}$ , слово 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Монастырская рукопись XVI в., письмо  $\Theta$ еодосія, архіепискова Новгородскаго  $N_{2}^{-10}/_{477}$ , л. 400—416.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Рукоп. XVI в., въ 8 д. Номоканонъ, № Епарх. <sup>881</sup>/<sub>586</sub>, Волок., принадлежащ. Москов. Епархіальной биб. при Петровскомъ монастырѣ (прежде значился подъ № 582), л. 1—30. 64. Ср. рук. М. Д. Акад. № 197, слово 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Рукоп. XVI в. № 1257, л. 78—85, Сравн. рукоп. Патріарш. биб. № <sup>237</sup>/<sub>485</sub>, слово 8-е.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Рукоп. № 628, Т. 339, раскольническій сборникъ XVIII в., 4 д. на 181 дд. 106—141. Здівсь приведень отрывокъ «отъ книги Данінда митропедита», заим-

Самая замъчательная компиляція соборника м. Даніила представлена въ одномъ изъ рукописныхъ сборниковъ XVI въка, принадлежащемъ Новгородской Софійской библіотекъ 1. Въ этомъ сборникъ находится до четырнадцати словъ, изъ нихъ до десяти словъ составлены исключительно на основаніи простаго механическаго заимствованія изъ соборника м. Даніила.

Всв эти «избранія Даніиловы книги», какъ иногда называются въ рукописяхъ извлеченія, дізавшіяся изъ нікоторыхъ словъ соборника м. Даніила <sup>2</sup>, самымъ осязательнымъ образомъ показываютъ насколько важны были для своего времени нъкоторыя его сочиненія. Они служили для того времени кодексомъ или, какъ характерно выразился П. Строевъ, «церковною энциклопедіею» з куда всякій могъ обращаться для справокъ и откуда онъ удобно могъ дёлать вышиски, необходимыя въ виду тёхъ или другихъ недоумьній, возникавшихъ на почвы церковныхъ споровъ, такъ обычныхъ для XVI въка. Замъчательно при этомъ то, что въ пользованіи словами Даніила лежитъ извъстная идея, обусловливающаяся религіозными движеніями и вопросами XVI в. Заимствованія книжниковъ распространяются не на всв слова соборника м. Даніила въ одинаковой мъръ, а въ выборъ ихъ проглядываетъ обдуманный планъ. Еретики жидовствующіе, слившіеся потомъ съ последователями Өеодосія Косаго, затрогивали главный основной пунктъ православнаго ученія—ученіе о воплощеніи. Современные православные русскіе книжники защищають этоть догмать оть нападокъ еретиковъ и между прочими вспомогательными сочиненіями обращаются къ пятому и седьмому словамъ соборника м. Даніила, въ которыхъ спеціально трактуется объ искупленіи и воплощеніи, и которыя притомъ прямо направлены были противъ жидовствующихъ. Въ то же самое время еретики затрогивали церковную обрядность и скептически относились къ церковному преданію. Въ разрізъ еретическому вольнодумству ревнители православія ищуть опроверженій и нікоторыя изъ нихъ черпають изъ

ствованный изъ третьей части его осьмаго слова. Петровъ—Описаніе рукописей Церковно-археологическаго музея при Кіевской Дух. Акад. 648.

¹ Рук. Новг. Соф. биб. № 1452, въ 49; на 483 листахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Импер. Публ. 6ибл. Q. 1. № 225, л. 675.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ неизданномъ сочиненіи, библіологическомъ словаръ, которымъ я пользовался въ рукописи.

третьяго и четвертаго словъ Даніила, разсуждающихъ о важности церковнаго предація. Въ XVI в. долгое время съ различныхъ сторонъ обсуждался вопросъ объ отношеніи къ еретикамъ. Возбужденіемъ этого вопроса объясняется обиліе, встрѣчающихся въ рукописяхъ, выписокъ изъ осьмаго слова м. Даніила, которое все посвящено вопросу объ еретикахъ. Въ извѣстной части русскаго общества XVI вѣка соборникъ м. Даніила разсматривался какъ прямое продолженіе «Просвѣтителя» Іосифа Волоцкаго и ему усвоялось совершенно аналогическое съ послѣднимъ назначеніе.

Разнаго рода заимствованія и пользованія сочиненіями митрополита Даніила им'єють значеніе и въ отношеніи его посланій. 
Такъ какъ посланія его написаны были по тімь или другимь, 
но все-таки случайнымь обстоятельствамь, и такъ какъ содержаніе 
ихъ вращалось въ области тіхъ или другихъ, но все-таки частныхъ вопросовъ нравственности то отсюда само собою становится 
понятно, что сфера заимствованій и пользованій посланіями Даніила 
должна быть по необходимости болье или менье ограниченною. Но и 
въ этой области тімь не менье существують заимствованія. Въ рукописяхъ XVI в. встрычаются безъименныя посланія въ родів: «посланія 
отъ отчьскаго къ брату ніжоему» г., или «посланіе великаго старца 
брату ніжоему утілительно посланіе отеческое ніжоему брату 
ф.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такъ можно судить на основаніи рукописи Волоколамскаго монастыря, хран. въ монаст. рианицѣ и писанной рукою Осодосія, бывшаго архіси. Новгородскаго, № <sup>10</sup>/<sub>477</sub>, въ которой непосредственно за «Просвъгителемъ» Іосифа помъщены выписки изъ трехъ словъ Даніиловскаго соборника.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукон. М. Д. Акад. № <sup>538</sup>/<sub>188</sub>, д. 268—271. Это посланіе есть ничто иное, какъ вторая часть десятаго посланія Данімла, находицатося въ сборнак в Софійск. 6ибл. № 1281, д. 292—294.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Рукон. М. Д. Акад. XVI в. №  $^{187}/_{492}$ , л. 228—236. А это есть ни что другое, какъ посланіе Данімла въ Діонясію Звенигородскому. Сравн. рукон. М. Дух. Акад. №  $^{101}/_{416}$ , л. 93—110, и рукоп. №  $^{155}/_{549}$ , л. 110—111.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рук. М. Дух. Академін XVI в., № <sup>456</sup>/<sub>520</sub>, Волок. л. 39 —41. Это посланіе представляєть изъ себя сокращеніе четвертаго посланія м. Дапінла о томь, «яко житіе сіе предестное, яко сонъ мимо грядеть». Ср. рук. Новгор. Соф. биб. № 1281, 4-е посланіе. Авторъ сокращенія обнаружиль здісь ніжоторую долю самостоятельности, которая выразялась, между прочимь, въ томь, что онъ не хотібль воспользоваться готовымъ вступленіемъ посланія, находящимся у Даніпла, а вмісто того внесъ свое собственное. При своемъ сокращеній авторъ замістно руководствовался литературными требованіями и потому выбраль изъ посланія Данінла такія міста, которыя отличаются сплою слова и краснорічіемь. Подобный

«посланіе отеческое къ брату нѣкоему о пользѣ» <sup>1</sup>, или наконецъ «посланіе къ брату нѣкоему смиреннаго янока слово утѣшительно, зѣло полезно хотящимъ спастися» <sup>2</sup>.

Время появленія сокращеній разныхъ словь и посланій м. Даніила и пользованія ими опредъляется не далье, какъ концемъ XVI в. и отчасти пачаломъ XVII въка. Явленіе это довольно знаменательное. Оно показываетъ, что сочиненія м. Даніила въ извъстной части русскаго общества, симпатизировавшей идеямъ волоколамской братіи, имъли свое цвътущее время, —время, когда они цънились высоко, и когда они были въ полномъ ходу и уваженіи у русскихъ княжниковъ, не особенно далекихъ отъ времени митрополита Даніила.

Но пзвъстное значение сочинений митрополита Даниила на церковную письменность и вообще на умы русскаго общества не ограничивается временемъ второй половины XVI и началомъ XVII въка. Въ извъстной части русскаго общества, именно въ обществъ раскольниковъ, сочинения митрополита Даниила имъли значение «священной» книги, на которую они и прямо ссылались въ необходимыхъ случаяхъ. Въ началъ XVIII в. авторы поморскихъ отвътовъ, между другими священными аргументами ссылались и на соборникъ митрополита Даниила 3. Сочинения митрополита Да-

прим'йръ эксплуататированія 4-го посланія Данінла встрійчается напр. въ рукописн Импер. Нубл. библ. изъ древлехранилища Погодина, № 1298.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Рукоп. Москов. Епарх. библ. № 429, по Водоколамской дополнительной описи № 10, XVI в., д. 77—80. Рукопись очень ветхая, листы и вкоторые склениись между собою. Здёсь воспроизводится съ незначительными измёненіями девятое по положенію въ сборникъ посланіе Дапіила. Рук. Новг. Соф. биб. № 1281

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рукоп. Моск. Епарх. библ. № <sup>358</sup>/<sub>587</sub>, л. 6—9. Въ этомъ случав посланіе находится въ качествів предисловія къ цілому соборнику. Въ указанномъ посланіи авторъ воспользовался четвертымъ посланіемъ м. Даніпла о томъ, «яко житіе сіе прелестное, яко сонъ мимо грядетъ», но въ то же время сділяль ніжоторыя добавленія и оть себя.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ поморскихъ отвѣтахъ при защить двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія находится слъдующее сужденіе о митрополить Данінль: «при в. князѣ Висиліѣ Ивановнчѣ Даніилъ митрополить, ученикъ преподобнаго и премудраго Іосифа Волоколамскаго, украшаше престолъ Россійскія митрополіи. Той собра книгу соборникъ отъ многихъ священныхъ, писаній, тоя священныя книги во словѣ четвертомъ како креститися..... далѣе упоминается извѣстное Феодоритово слово по редакціи Даніила, столь ясно благопріятствующей двуперстію. Рук. Имп. Пуб. биб. изъ древле-хранилища Погодина № 1520, л. 36.

ніила продолжають пользоваться большимь авторитетомъ у раскольниковъ старообрядцевъ даже и во весь послѣдующій періодъ времени. Въ ученой, конечно по своему, средѣ старообрядчества и по настоящее самое послѣднее время открыто высказывались такіе взгляды на сочиненія митрополита Даніила, которыми за ними утверждается значеніе твореній святоотеческихх <sup>1</sup>.

Въковое тяготвніе старообрядцевъ къ личности и сочиненіямъ митрополита Даніила обусловливается не только симпатіей якъ къ тъмъ или другимъ частнымъ воззръніямъ и религіознымъ, обрядовымъ особенностямъ, оправданія для которыхъ находятся въ его сочиненіяхъ, но однородностію и тъсною связію, какая существовала и существуетъ между расколомъ и вообще всъмъ тъмъ направленіемъ, проводникомъ и ратоборцемъ котораго былъ въ свое время митрополитъ Даніилъ.

¹ Въ 1873 году за границей напечатано раскольниками сочинение: «Собрание изъ развыхъ книгъ святоотеческаго писанія о сложеніи перстъ на крестное знаменіе». Накладомъ инока Нафанаца. Львовъ, 7381 года. Печатано въ типографіи ставропигійскаго пиститута, 1873 года, подъ управительствомъ Стефана Гучковскаг з. Въ этомъ сочиненіи подъ катеогорією святоотеческаго писанія на первому планѣ напечатано ін texto все четвергое слово ссборника м. Даніила. Съ этимъ рѣдкимъ и трудно доступнымъ изданіемъ я познакомился въ Москвѣ, въ Юхотномъ ряду, у торговца рукописями и старопечатными книгами С. Т. Большакова. хотя первое свѣдѣніе объ пемъ получилъ чрезъ «Братское Слово», годъ второй, 1876, кн. 1. Статья: «заграпичныя раскольническія изданія повѣйшаго времени», 18—151.



## Наказаніе в (второе) .

Сіа вмаль къ любви вашей потрудившеся събрахомъ отъ божественыхъ писаніи. Принесемъ же вмаль нъчто глаголь и о пастырыхъ почто пасомымъ съгръщающимъ, пастыри мучими бываютъ. 2 Понеже не засвидътельствоваща пасомымъ о согръщеніяхъ и не запретиша имъ. Пророку бо Иезекіилю яко отъ лица Господня въпіющу: сыпе человечь, стража дахь тя дому израилеву, и аще запретиши стръщающему и не отвратится отъ пути своего злаго, онъ въ не правдъ своей умретъ, ты же душу свою избавищи; аще ли не запрътиши, кровь его отъ рукы твоеа взыщу (les. XXXIII, 7-8). Ты же наки любопринися глаголя: почто сіа на пастырехъ испытательная и немилостивнаа възлагаетъ? Явно сіе есть яко пастырь поставляется пныхъ пев'єдівніа и нечювствіа исправляти, и заступати, и стрещи, и бъсовскые рати грядущіе провъзвъщати; не возможеть же приложити невъдъніа, или ино что лицемърно покрыватися, ниже пакы рещи: не разумъхъ, ниже услыщахъ трубы, ниже разумъхъ, ни видъхъ брани и козней лукаваго, ничтоже таково можетъ рещи. Понеже на пастырскый путь 3

¹ Поученіе издается по четыремъ рукописямъ: Импер. Пуб. бил. Г. 1, № 522, Моск. Д. Акад. № 197, л. 53—64, биб. Хлудова № 87, л. 28—34 и Синод. биб. №  $^{985}/_{237}$ , л. 37—44. За основаніе взятъ сборникъ Моск. Дух. Академія № 197. При изданіи помѣщаемыхъ здѣсь рукописныхъ памятниковъ сдѣданы слѣдующія отступленія отъ подлинника: титла за весьма немногими исключеніями прочитаны в разставлены строчные знаки—точки, запятыя и под.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рукописляхъ Синодальной и биб. Хлудова читается вмѣсто словъ: пастыри мучимы бываютъ, настыри учимы бываютъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Во всёхъ остальныхъ рукописяхъ: Син., Хлуд. и Импер. Пуб. биб. читается вмёсто путь степень.

взыде, и на святительскомъ престолъ съде, да ни о чемъ же иномъ печется, точію еже научити люди богоразумьнію, и благочестію, незлобію, и нелихоиманію, и еже не насильствовати, и не грабити, и еже не лукавновати, и еже не клеветати, ни завидъти, и къ съгръшившимъ кающимся простителну быти, не послушающимъ же съгръшающимъ запретити, и засвидътельствовати, якоже и Иезекіиль глагола даже и инъмъ трубитъ. Се бо есть ислинныхъ пастырей дъло: да провъзвъщаетъ хотящая быти лютая и преже смерти и яже по смерти, и смотрити колико погыбе словесныхъ овець отъ псовъ, и свиней, и отъ ложныхъ пророковъ, и ложныхъ учителей. Мнози бо, рече, прелестници изыдоша въ миръ, и убо истиніи пастыріе душа своя положища о овцахъ, не предающе ихъ волкомъ въ разхыщеніе. Худіи же и літнивіи пастыріе, увы мніт якоже азъ, себе упасоща, и разшириша чрева своя брашны и піанствы, заблуждьшихъ не възведоша, погибшихъ не взыскаша, прелщеныхъ не обратиша, съкрушеныхъ не врачеваша, недужныхъ не исцълиша, строптивымъ не въспрътиша, безчинныхъ не възустиша, и ни мало попекошася исцълити овца, но себе упасоша, а овецъ не пасоша, и вся стырьская презръща, но точію на славу и честь, и на упокоеніе, еже ясти и пити сладостная, и драгая, и честнъйшая, и на тщеславіе, и презорство, и на въспріатіе мэды уклонишася, душеполезнаго же ученіа и врачеваніа не сътвориша овцамъ. Тъмже явно пророческыми усты надъ пастырьми являя гнфвъ Господь: се Азъ надъ пастырми, и взыщу овець моихъ отъ руки пастырей, не взыскаша бо пастыріе овець моихъ, и пасоща себе, овець же моихъ не пасоща. (Ies. XXXIV, 8); И Іереміемъ тако же глаголеть: оле пастыріе погубляющім и растачающім овца пажити Моеа, сего ради сіа отмщу на васъ лукавыхъ ради д $\hat{\tau}$ лъ вашихъ (Iep. XXIII, 1-2). Мы же с $\hat{\tau}$ а н $\hat{\tau}$ въчтоже полагаемъ, но презираемъ и небрежемъ о паствъ нашей, и колико погыбаетъ душь человъческыхъ отъ лъности и небреженіа нашего. Сего ради мука не отречена будетъ, аще и единъ погыбнетъ, аще бо мечю грядущу не потрубить людемъ, ниже назнаменуетъ, рече, смотряай стражь, и пришедше мечь погубить душу, изъ рукы стрегущаго изыщется кровь его, она же за безаконіе свое погибнетъ. Аще бо и нынъ въ настоящемъ семъ студъ и срамъ великъ ленящимся пастыремъ и не брегущимъ о паствъ своей, и совъстное мученіе зъло томительно, колми паче еже по смерти въ великый день судный Спасовъ п срамъ и мученіе въчно: отъидъте бо, рече, отъ Мене прокляти въ огнь въчный, уготованный діаволу и аггеломъ его (Мо. ХХУ, 41), понеже бо вземше пастырство, и ни едино попечение сътворища о овцахъз

сего ради немилостивно мучими будутъ. Тъмже потщимся, яже пріахомъ душа представити Богови, якоже рече священный Златоустъ... 1.

Разумъй же ми прочее пастырскыхъ многоразличныхъ бъдъ яко вездъ и повсюду бъды и скорби отъ всъхъ пріемлють. Егда бо видитъ нъкы ачеловъкы не подобна глаголющихъ, или творящихъ законопреступная, и эще сихъ накажетъ, и не послушнымъ въспретитъ, многу ненависть въздвижутъ нань: надымаются, хапаютъ, досажаютъ, ложнаа шепераніа сшивають, клеветы, студъ, укоризны, и аще бы имъ возможно и умертвити, тако бо сатана прелщаеть ихъ лукавствы своими. Егда же пастырь накы начнеть ихъ учити глаголя: о чада, сице и сице творите, якоже повелъваютъ намъ Христовы заповъди и прочая божественная писаніа, и они отвъщеваютъ 2 глаголюще: преже себе научи, писано бо есть начатъ Іисусъ творити же таже учити (Дъян. I, 1). Иногда же глаголють: до чего ти дучити насъ? А ты самъ по писанію ли житіе храниши, а онъ, а сей по писанію ли жительствуетъ? Точію на насъ въоружился еси, а тъхъ не видиши ли, а себе забыль ли еси? О отче, отче, како ти нъсть срама! Учитель же пакы отъ божественаго писаніа начнетъ учити. Они же возглаголють: О, учитель нашь, яко фарисей, тщеславится, видиши ли како мнится, видиши ли како презорствуетъ, видиши ли како гордится! Сіа же, и симъ подобнаа, и ина тмами ничтоже стыдящеся глаголють, тако бо обезсрамившу ихъ сатанъ. Внегда же пастырь, время усмотривъ, свъръпо встрътить на спасеніе нъкымъ и они възглаголють: сіа нъсть отеческаа и пастырьскаа, и учительскаа, но безчинныхъ, и развращеныхъ, и человъко ненавистныхъ, и мучительскый обычай есть а не отеческый и учительскый. Аще ли же кто съдяй на съдалищи настырствив, и учительствив и будеть проств, тихъ, кротокъ, ренъ, и рекутъ человъци глаголюще: сей человъкъ простъ есть лейный, а не властелскый, нъсть его дъло учити, и наказовати, и възъущати, и запрещати. Аще же кто отъ любомудрыхъ въсхощетъ исчислити и писанію предати пастырскаа страданіа, и молвы, и смущеніа, льта да требуеть о сихъ любомудрствовати.

Почто братіе гордимся, и възносимся и сами ся прелщаемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зд'ёсь сравнительно съ текстомъ сд'ёланъ пропускъ двухъ очень общирныхъ свидътельствъ I. Златоустаго и Василія Великаго, пом'ёщенныхъ въ неудобопонятномъ перевод'ё.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рукоп. Им. Нуб. биб. и Син. читается: отвъщаютъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ рукописяхъ это слово пишется всегда одинаково такъ: Гсъ, которое я прочиталъ Інсусъ.

власти игуменьства, или епископьства ищуще, страстни суще и немощни на таковая величества въсходити? Что же ради сихъ и взыскуемъ? Ясти ли и пити многоразличнаа, и драгая и сладостнъйшая? Или злата и сребра, и многа богатства, и имъніа събирати? Или веселитися, и щапити, и пиры съставляти, и съзывати на объдъ 1 славныхъ, и богатыхъ, и истощити всуе церковныя доходы тунеядцемъ, яже церкви и церковнымъ потребна бъ и страннымъ и нишимъ? Мы же сихъ презираемъ и церковныя доходы съ славными, и съ богатыми, и съ тунеядци изъядаемъ гордостію и тщеславіемъ надымающеся, и къ настоящимъ вседушно прилежаще, и мнимся пастыри и учители быти, и истинно слово Божіе правити, и наставляти родъ человъческый къ спасенію. Нъсть се, нъсть, братіе, но паче требуеть се съкрушение сърдечное, и нестяжание, и любовь, и смирение, и служение съ страданиемъ, не питание бо и піанство, и піапление, п прохлажение сіа власть, но паче вящшій подвигъ, и веліа тъснота, и скорби, и попечение о всталь, и теритние отъ всталь съ благодареніемъ, и благаа мыслити о всъхъ 2, но убо и сладку и веселу быти подобаеть, аще и не хотящу сердцу отъ сгиътающихъ его печалей и скорбей. Такоже, егда время будеть, и страшну и люту быти подобаетъ не себе отмицаа, и славы и чести взыскуя, но на спасение и ползу всемъ устрояа. А иже не у пришедшему въ сія добро убо и зъло добро себъ единому внимати и хранити себе отъ сътей вражіихъ.

Полюбомудрствунмъ же и другаа бесъдовати. Аще убо Богъ избравъ кого възнесъ носади на священнъмъ престолъ, да въсноминаетъ се и апостола Павла глаголавша: внеже кто званъ бысть отъ Бога, въ томъ пребываетъ (Кор. VII, 20) и да не лъностно, и не дреманно зритъ смотръніе Господне, яже плотію пострада человъческаго ради спасеніа, и да непрестанно себъ въспоминаетъ святыхъ апостолъ житіа, страданіа, скорби, бъды, и о всемъ терпъніе, и благодареніе, такоже и великыхъ святителей житіа и преподобныхъ отець, и симъ ревновати, и съблюдати себе отъ ярости, и злономнъніа, и отъ гордости, и отъ многаяденіа, и отъ многа питіа, и независтно подаати слово ученіа всъмъ, и никакоже ленитися о сихъ, аще и не зъло внимаютъ нъціи. И сіа убо глаголаше Іоаннъ Злато-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По рук. Импер. И. биб. чигается: или веселитися, и прохлажати и возноситися, и щапити, и пиры составляти и взывати на объдъ.... Въ Синод. рукониси читается: или веселитися, и прохлажати и созывати на объдъ славныхъ....

<sup>2</sup> Въ рукоп. Импер. Пуб. биб. прибавлено: и молитисл о всъхъ.

устый въздвижая и въставляя на блаженый сей подвигъ <sup>4</sup>. Не презримъ убо медоточныхъ сихъ наказаній, но потщимся въ смиреніи и простотѣ житіе чисто показати, да възможемъ съ дерзновеніемъ глаголати слово Божіе, праведный бо, рече, дерзаетъ яко левъ, не отъ себе же потщаватися глаголати что, но отъ священныхъ правилъ вселенскыхъ заповѣдей, и апостольскыхъ, и отъ священныхъ правилъ вселенскыхъ соборовъ, и помѣстныхъ, и особь блаженыхъ мужей, и отъ преданій и житіа, и обычая богоносныхъ отець, да ничтоже странно и чюже да глаголемъ, но да любомудръствуемъ, и глаголемъ, и весь свой разумъ въ сихъ полагаемъ, ихже пріатъ отъ Бога, и отъ святыхъ апостолъ, и отъ преподобныхъ отець, святая соборная апостольская церковь, и пріемъ намъ предаде.

Почто упражняемся въ суетныхъ и мимотекущихъ прелестнаго сего житіа? Доколѣ неправды и лукавство? Почто снѣдаемъ другъ друга? Въ кую ползу предалъ еси себе всего сатанѣ, насилуяй и грабя брата своего? Не помышляещи ли яко безъ милости мученъ будещи о семъ? Здѣ ли помышляещи житіе имѣти себѣ вѣчно? Прельстился еси сіа помышляа, на время убо здѣ поставленъ еси, торгъ бо есть житіс сіе, да всякъ человѣкъ яко въ гостехъ въ мирѣ семъ пребывая, и преходя отъ мѣста на мѣсто, тако и мы отъ здѣшнихъ на будущая преселяемся, преселници бо есмы здѣ и пришелци глаголющу писанію, и аще здѣ который прикупъ сътворимъ въ купли нашей, сіе и тамо обрящемъ: явите бо, рече, дѣла и пріимите мзду. Взыщемъ пебесныхъ, да и здѣшнихъ благъ насладимся и будущая получимъ благодатію и человѣколюбіемъ Господа нашаго Іисуса Христа, съ Нимъ же Отцу купно съ Святымъ Духомъ слава и держава, честь и поклоненіе нынѣ и присно и въ вѣкы вѣкомъ, аминь.

II.

## Первая часть третьяго слова <sup>2</sup>.

Многа и различна устроеніа, чины же и уставы, правила и законы отъ божественныхъ апостоль пріать святаа церкви, таже по

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Здёсь оп іть сдёлант пропускт общирнаго свидёгельства изь одного слова св. 1. Златоуста, представленнаго въ неудобопонятномъ переводё.

<sup>2</sup> Поученіе подается по четыремъ рукописямъ: по рук. М. Д. А. № 197,

апостолькъ богоносній отци много предаша и навершиша святьй и соборный апостольстый церкви, подобны чины и устроеніа и весь уставъ христіанскаго житіа: и на поставленіе патріархомъ, и уставы, и чины, и разчиненіа, и предълы когождо ихъ, и мъста, и съдалища митрополитомъ, и архіепископомъ, епископомъ, и архимандритомъ, и игуменомъ, священникомъ, и діакономъ, и подіакономъ, и четцемъ, и пъвцемъ, и свъщеносцемъ, и молитвы на крещеніа еже отрицатися сатаны и всъхъ дълъ его, и на обрученіа же и на вънчаніа, и на покааніа, и на причащеніа Животворящаго Тъла и Честны Крове Господа нашего Іисуса Христа, отрицаніа же и объщаніа и молитвы на постриженіа иноческаго малаго и великаго яже глагодется второе крещеніе, и на погребеніе инокомъ и мирскымъ уставы, тропари, и молитвы, и иже въ литургіахъ дивно и освященно уставы счетаныа-перваа великаго Василіа, втораа - Златоустаго, третіа-Григоріа папы римскаго, яже въ великый постъ поется, и молитвы на богоявленіе, и на сшествіе Святаго Духа, и въ начало индикта, еже есть новаго лъта, и на освященіа церкви, и на освященіа святаго масла, и на освященіа святаго мира и на освященіе водъ, и на поставленіа православныхъ царей, пъсни же и пъніа 4 господскымъ праздникомъ и прочимъ, другымъ же аллилуја и посты, иныя же евангельскые праздникы, иныя же и славословныя нарекоша и уставища, чтеніа же торжествена и обычна, и повести и словеса, и житіа святыхъ въ праздничныя дни и обычные узаконоположиша и предаща святьй церкви, посты же и моленіа, и поклоненіа животворящему кресту, и честнымъ и святымъ иконамъ, начертаніа писмены и иными вещми въ святыхъ церквахъ, и на священныхъ съсудъхъ, и ризахъ, и на стънахъ и на дъскахъ, и въ домъхъ, и на путехъ воображеніа Господа нашего Іисуса Христа, и пречисты Его Богоматери, и великаго пророка предтечя крестителя Господня Іоанна, и божественныхъ апостолъ, и благоглаголивыхъ пророкъ и всихъ святыхъ, сихъ завъщаща писати, и поклонятися имъ, и божественному евангелію и священымъ съсудомъ, и священымъ божественымъ храмомъ, за еже въ рукотвореныхъ насъ ради пожити изволившаго

л. 64—68, биб. Хлудова № 87, л. 34—36, Синод. биб. № <sup>985</sup>/<sub>237</sub>, л. 45—47 и по рук. Имп. пуб. биб. № 522, л. 58—60. Въ основаніе изданія положенъ списокъ Моск. Дух. Академіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во всъхъ другихъ рукописяхъ прибавлено: пъсни же и пъніа, и съдальны, и тропари, и кондаки, и степенны, и всенощныя уставы и пънія господскымъ праздникомъ....

и Того божественая словеса вещными написатися челов тколюбит даровавша, почитати же и покланятися мощемъ святыхъ истинныхъ угодниковъ Христовыхъ, и яко по истинъ отъ Бога освятительну и цълебнюю пріемше благодать недугы отгоняти, и бользни исцеляти, въистину чюдо преславно яко кости нагы источають исцеленіа, слава единому премудрому зиждителю Богу, якоже писано есть, и прочая законы и уставы яже святаа церкви пріать, и пріемши намъ предаде непреложно съблюдати подобаеть. Сіа есть втра святыхъ яже научени быша отъ Бога, по святыхъ же апостолъхъ богоносніи отци, якоже и предречеся, многа управленіа и законы предаша святъй церкви вдохновеніемъ Святаго Духа, и убо святіи апостоли о имени Іисусъ Христовъ, и въры яже вонь, и о законъ благодати многы труды и болъзни показаша, и кровію скончашася, и по святіи мученици, и богоносній отци много потрудишася и вседушно сташа противу нечестивыхъ царей и мучителей, благочестіе соблюдоща, и вънци побъдными отъ Христа увязошася, и убо своими о Христъ болъзными и подвигы вселенную укръпиша, бъсы прогониша, и нечестивыхъ посрамиша, презръща миръ, и яже суть въ миръ, и всяку сладость, и славу, и честь, и высоту, и гордость, и болярства, и возвышеныя престолы, и благородіе преизящное, и гордъніе всякое, и царства, и княженіа, и предстоящаа отрокы, и предрыщущаа слугы, и безчисленое богатство, грады же и села, кони же и златыя утвари, и сладость ястіа и питіа, и златопрядныя постели и прочее плотское услажение ни въ чтоже вмѣниша, но все свое желаніе и мудрость и разумъ показаша о въръ иже въ Господа нашего Іисуса Христа, яже пріаша отъ священныхъ столь, и богоносныхь отець. Ты же видя и слыша неподобнаа глаголющихъ и церковныа законы и уставы презирающихъ, не въспрещаеши, ни възущаеши, и скверныа ихъ уста не загражаеши, и не точію не въспрещаеши имъ, но и услажаешися о сихъ, и интихъ на сіе понужаеши. Егда бо слышиши прочитаемо божественое писаніе, или кого глаголющаго отъ божественыхъ писаній, аспидъ уши своа помраченъ сый прелестію сатаны, и егда услышиши събирающихся въ божественую церковь на молитвы и моленіа, отбъгаеши яко звърь и пронырствуещи яко зміи, и лаеши на братію яко песъ, и валяещися въ нечистотъ, яко свиніа въ тимъніи, и блаженую совътницу твою, глаголю же совъсть, совъщавающую, и глаголющую ти благая попралъ еси и отринулъ, и испепелилъ: объядаешися и піанствуеши яко скотъ, и злопамятствуеши на братію яко сатана. И егда срама ради внидеши въ божественую церковь, и не въси почто

пришелъ еси позевая, и протязаяся, и ногу на ногу поставляеши, и бедру въставляеши, и потрясаеши, и кривляешися яко похабный. О умъ же твоемъ что и глаголати! Ничто же бо обръсти въ тебъ: ни памяти гръховъ, ни намяти смерти и еже по смерти, ни памяти страшнаго суда, ни памяти о нестерпимыхъ безконечныхъ мукахъ, и еже о царствіи небеснъмъ, и о раю, не токмо желаеши, ни минаеши, но и отъ глаголющихъ о сихъ отступаеши, и стоиши яко нечювственъ, не слушаа ни чтущихъ ни поющихъ, считаеши лихвы, богатство, управляещи домы, глаголещи о женъ, о дътехъ, о рабъхъ и превъзношаещися яко другый сатана, вся же человъкы безумны и гръщны глаголеши, и мнишися въчно жити въ прелестнъмъ семъ въцъ, яко беземертенъ, и эломыслиши, и ненавидиши, завидиши, и лукавнуещи на иже по образу Божію създаныя человъкы, и осужаещи, и клевещении, и иная многаа здаа съдъваещи, нарицаещися христіанинъ, и аще въ сихъ не исправишися, не въмъ како истинный христіанинъ наречещися. А иже за въру яже во Христа, о законъхъ же и уставъхъ божественыа церкви, что о сихъ и глаголати: помраченъ бо еси и прелщенъ отъ сатаны, и како възможещи добрымъ подвигомъ подвизатися и блаженаа теченіа съвершити. Сіа же глаголю не осужаа, ни укоряа кого, но възставляю свою лёность, и възущаа себе и другыхъ къ дъланію заповъдей Господнихъ да добрымъ подвигомъ подвизавшеся, и блаженаа теченіа скончавше подучимъ купно вси благаа она, яже око не видъ, и ухо не слыша, и на сердце не взыде (1 Кор. II, 9), яже уготова Богъ любящимъ его: Ему же слава въ въкы въкомъ, аминь.

III.

# Наказаніе 🕫 (пятое) '.

Сіа вся, яже до здѣ, събрахъ отъ божественыхъ писаній любви вашей, о богомудріи. Тѣмъ же непрестанемъ наказующе себе и другъ друга и особнѣ, и въ бесѣдахъ якоже пророци проповѣдаша, и апостоли научиша, и богоносніи отци предаша о иже въ плоти смотреніа Ісъ Христова да всякъ отревающе и отсѣцающе отъ себе еретическый недугъ не вредно ученіе и преданіе съблюдемъ, да не убо не

¹ Поученіе издается по рукописи М. Д. Акад. № 197, л. 201—204.

радимъ таковаго дъланія и купли. Аще не возможемъ въ сихъ наказати и мы, поелико возможно, словомъ утъщимъ, и долу лежащая воздвигнути душа потщимся глаголюще истинная разумфніа отъ божественыхъ писаній. Сіа бо дела паче всехъ дель пастырю имети лъпо есть, еже учити, и наказати, и совътовати и обращати на благая, и запрещати, и възбраняти отъ злаго, и никакоже о сихъ ленитися, или стыдътися, но всяко о семъ тизаніе и подвигъ показати еже промышляти и пещися о встхъ. Пасомыхъ же дтло есть еже повиноватися въ всемъ пастырю о Господъ. Тыже пастыря презираеши, и ни въчтоже полагаеши. Не въси ли великіа власти пастырскыа, пріаша отъ Владыкы Христа на земли и на небеси вязати и ръщати; рече бо Господь: аще кого свяжете на земли, будетъ связанъ на небестахъ, и слушаяй васъ Мене слушаетъ, а отметаяйся васъ, Мене отметается, и повинуйтеся, рече, пастыремъ вашимъ и покоряйтеся, ти бо бдять о душахъ вашихъ яко слово въздати хотяще, да съ радостію се творять, а не въздыхающе, не полезно бо вамъ cie (Mo. XVI, 19; Лук. X, 16; Евр. XIII, 17).

Сіа слышаще потщимся на благая, да не на осуженіе будутъ намъ реченнаа. Почто не плачемъ яко много съгръшихомъ? Что яко не смысленіи младенци утвшаемся, и дрочимся и смвемся? Почто небрежемъ о цъломудріи и чистотъ и о прочемъ благоразуміи дътей нашихъ, и рабовъ и рабынь, и ниже мало печемся и скорбимся о спасеніи братіи нашея, и что сіа глаголю, ниже себе въмы что есмы, и како животъ нашъ, но яко скотъ жируемъ отъ невниманіа нашего помрачившеся. И колико насъ ждетъ страшно испытаніе! Аще бо въ мимотекущемъ семъ житіи слово съ кимъ имамы, о семъ много печемся и готовимся къ отвъту, какоже безстрашни есмы о ономъ испытаніи? Почто утышаемся и дрочимся? Пооскорбимся самовольно въ временнемъ семъ житіи, да въчно возрадуемся. Юнъ ли еси, паче прилежно внимай, да измлада научившися добродътельному житію, съ дерзновеніемъ внидеши въ радость Господа своего. Старъ ли еси,много паче внимай, яко отшествіе твое близъ, и безъ въсти конець. Земледфлатель ли еси, отъ сего паче внимай, яко земная смертна и тлънна, будущая же безсмертна и безконечна. Вдовецъ ли еси, или паче вдовица, не люби утъшатися и дрочитися, бъжи отъ отъ зміа: овъ убо облазивыхъ женъ, и дъвиць и другыхъ доброзрачныхъ лиць, оваже-мужей и красоты юношьства и прочихъ всъхъ и иже своихъ съ своими пребываніи неполезныхъ. Инокъ ли еси, внимай о немъ же изшелъ еси да не погръшити, ища не тлънныхъ презпрай тлъннаа. Вси убо купно внимаемъ, и старіи, и юніи, и раби, и свободніи, възримъ на будущаа, приготовимъ путшественаа, а другаа напредъ послемъ, да тамо, пришедъ, готово обрящемъ. Смерть близь, а конецъ безвъсти. Ты же реченная басни мниши, ибо нечувственъ еси, похабенъ еси. Не въсили, еже слово се точію изглаголахомъ и уже колико претече живота нашего прелестнаго? Не въси ли вчера глаголавшаго съ нами и днесь въ гробъ отнесена? Помысли колико при твоей памяти отъидоша на будущую жизнь, колико же до твоея памяти, и колико ли нынъ скоро текутъ другъ по друзъ на въчное селеніе. Ты же безсмертенъ ли мнишися быти, ибо эдфинихъ ищеши паче будущихъ, не въмъ коего разума еси, тмы паче свъта желая? Възбуди око сердца твоего, и прозри на будущая, и къ симъ простирайся весь, и сихъ желай паче всихъ. И преже встхъ възлюбимъ Господа Бога нашего Інсуса Христа и Его ради творимъ вся, и не съдъваимъ братіамъ нашимъ зла, но помогаемъ имъ елико возможемъ, и възлюбимъ ихъ яко себе, и не будемъ мудри о себт, но взыщемъ разума божественыхъ писаній, и не преступаимъ законы, положеныя отъ Святаго Духа, и шествуимъ по стопамъ блаженыхъ отецъ нашихъ, храняще заповъди Христовы, даже купно вси получимъ въчныхъ благо благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, Ему же слава въ въкы въкомъ, аминь.

IV.

# Наказаніе ў (седьмое) .

Убоимся братіе страшнаго дне онаго, егда пріидетъ Господь судити на землю, и въздати комуждо по дѣломъ его: явите бо, рече, дѣла, и пріимите въздааніе кождо по дѣломъ вашимъ. Подвизаимся убо дондеже время имамы на очищеніе грѣховъ и на жизнь вѣчную, вѣруимъ смотренію Господня въчеловѣченіа, еже нашего ради сиасеніа сътвори, и въскресе изъ мертвыхъ, и възнесеся на небо, и сѣде одесную Отца Бога, вѣруимъ второму Его пришествію егда имать

¹ Поученіе издается по четыремъ рукописямъ: Синодальной, Хлудова, Импер. Пуб. биб. и Моск. Дух. Академіи. За основаніе взята рукопись Моск. Д. Ак. № 197, л. 237—238.

прінти съ славою судити живымъ и мертвымъ. Вфрунмъ, яко преходно есть житіе сіе и скоропогибающе, писано бо есть: суета суета и всяческаа суета всякъ человъкъ живый (Еклез. I, 2), аще убо и образомъ ходить человткъ, но обаче всуе метется, съкровиществуетъ и не въсть кому сбираетъ. Что убо всуе мятемъся, въ мирскыхъ похотехъ преходяще и събирающе съкровища, ихже не въмы кому сбираемъ? Гдъ убо съкровища наша изнуримъ? Гдъ ли е съкрыемъ? Дадимъ убо сіа взаимъ Богу въ руцѣ нищихъ, да тамо отшедше готово обрящемъ. Убоимся Бога, и что яже сътворимъ, Его ради сътворяимъ вся. Не мудръствуимъ о себъ: горе бо, рече, мудрымъ о себъ (Исаіи V, 21), не оклеветаимъ да не оклеветани будемъ <sup>4</sup>, не възненавидимъ да не възненавидъни будемъ, не похищаемъ да не таяжде постражемъ: вню же бо, рече, міру мірите възмірится вамъ (Мо. VII, 2), и аще праведникъ едва спасется, а нечестивый и гръшный гдъ явится (1 Петр. IV, 18)? Не ревнуемъ неправеднымъ, зане неправедници царствіа Божіа не наслідять, біжимь лукавства зломудрыхь человікь, о нихже глеть Іереміа: мудри суть къ еже сътворити зло, а еже благо творити не въдятъ (Іер. ІУ, 22). Възненавидимъ славу и богатство, непребывающая по смерти. Не услажайся, ни ублажай спъющихъ славою и честію въ настоящемъ житіи. Възненавиди богатство не помогаетъ убогымъ, възлюби богатство духовное, да избавитъ тя отъ всъхъ бъдъ. Не забывай яже по смерти житіа, да мудрость и разумъ и цъломудріе вселится въ тя богатно, бъжи блуда и блудныхъ вещей, бъжи позорищь и играніа бъсовскаго, не украшай лице свое на прелщеніе человъкомъ, за нихъ же Сынъ Божій и Богъ волную безчестную страсть претерпъ. Не забываемъ объщаніа, яже объщахомся на святъмъ крещеніи, съхранимъ заповъди Господня, будемъ блази другъ другу, даже купно вси получимъ въчныхъ благъ благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, Емуже слава и держава, честь и поклонение нынт и присно и въ вткы вткомъ, аминь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Во вобхъ другихъ сноскахъ поученія прибавлено: не осужаемъ да не осужаеми будемъ.

ν.

# Наказаніе ї (десятое) і.

Сіа слышаще, братіе, внимаемъ себъ, и очищаемъ свою съвесть, и испытанить сами себе на всякъ часъ незабвенно кающеся о гръсъхъ своихъ не точю о дълныхъ и словесныхъ съгръщенихъ, но и о помыслехъ, яже аще что и помыслихомъ лукавая. Покаемся, чемся, рыдаемъ, дондеже время имамы, научимся кротости и смиренію, и простоть, будемъ боголюбци, и человъколюбци, бъгаимъ немилосердіа. Почто человічни суще на звітринъ нравъ преложихомся? Все бо наше спасеніе въ братіи нашей обрътаемъ, любити бо яко сами себе братію нашу наказуеми есмы, въ семъ бо весь нашь плодъ и пріобрътеніе, о семъ намъ паче всего подвизатися и все тщаніе, и весь разумъ о семъ имъти подобаетъ. Сего бо ради вся быша: сего ради и Богъ человъкъ бысть, и вся насъ ради дъйствова, да насъ съберетъ въ едино, и сыноположение даде, и рай, и царство небесное объща и яже око не видъ, и ухо не слыша, и на сердце челов'вку не взыде, иже уготова Богъ любящимъ (1 Кор. II, 9). И како кто Бога можетъ любити не навидя брата своего, и якоже рече възлюбленый апостоль Иванъ Богословъ: аще кто речетъ, Бога люблю, брата же своего ненавидитъ, ложь есть, ибо ненавидяй брата своего, егоже видь, Бога Егоже невидь, како можеть любити? Да сію заповыдь имамы отъ Него, любяй Бога, любитъ и брата своего. Бога никтоже никогдаже видъ и аще любимъ другъ друга, Богъ въ насъ пребываетъ и любы его съвершена есть въ насъ, ненавидяй же брата своего человъкоубійца есть, и въсте яко всякъ человъкоубійца не имать живота въчнаго въ себъ пребывающа (1 Іоан. III, 15; IV, 19-21). Имъимъ любовь дъломъ паче и истинною, а не словесы точію, ревнуимъ сей добродътели еже есть любовь, якоже рече апостолъ Навелъ: ревнуйте дарованіемъ болшимъ, и еще по преумноженію путь вамъ показую (1 Кор. XII, 31), аще языки человъчески и ангельски глаголю, любве же не имамъ, быхъ яко мідь звенящи, или яко кимвалъ въсклицая; и аще имамъ пророчество, и свъмъ тайны вся, и весь разумъ, и аще имамъ всю въру яко горы преставляти, любве же не имамъ, ничтоже есмь; и аще предамъ вся имъніа моа, и аще пре-

¹ Поученіе издается по рукописи Моск. Д. Ак. № 197, л. 349 -2352.

дамъ тъло да съжгутъ мя, любве же не имамъ; ни кая полза ми есть. Любы долготерпитъ, благость показуетъ, любы не завидитъ, любы не лукавствуеть, не гордится, не злообразуется, не ищеть своихъ не раздражаеться, не вминяеть элое, не радуется о неправди, радуется же о истинъ, вся любитъ, вся въруетъ, все уповаетъ, терпить, любы николиже отпадаеть. Аще пророчествіа изпразнятся, аще языки престанутъ, аще разумъ изпразнится, отчасти же разумъваемъ, и отчасти пророчествуемъ; егдаже пріидетъ съвершеное, тогда еже отчасти упразнится, егда бъхъ младенець яко младенець глаголахъ, яко младенець мудръствовахъ, яко младенець смышляхъ, егдаже быхъ мужь отвергохъ младенческаа; видимъ убо нынъ яко въ зерцаль гаданій, тогда же лицемъ къ лицу, нынъ разумью отчасти, тогда же разумъю, якоже и познанъ быхъ. Нынъ же пребываетъ въра, упованіе, любовь троа сіа, болша же сихъ любы гоните любовь внуйте духовнымъ (1 Кор. XIII, 1—13; XIV, 1). Мнози убо любятъ другъ друга, но ови внашнаа премудрости ищуще, ови же ради имъній, ови же славы ради, ови же ради пищи и піанства, ови же блуда ради любять другь друга, ови же въ татбахъ и въ разбоехъ съглашаются и любятъ другъ друга. Ты же имъй духовную любовь, понеже Христосъ насъ ради душу свою положи и мы должни есмы братій ради нашихъ душа своа полагати. Богъ бо любы есть и пребываай въ любви въ Бозъ пребываетъ, и Богъ въ немъ (1 Ioan. IV, 16). Възлюбимъ якоже сами възлюбени быхомъ Господемъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, помилуемъ якоже помиловани быхомъ, долготерпимъ братіамъ нашимъ, якоже и намъ Господь нашь Іисусъ Христосъ долготерпъ о прегръшеніахъ 1 нашихъ. Любяй брата своего вредно нань помышляетъ, ничтоже нань лукавствуетъ, ничтоже нань сшиваетъ козней дстиваго. О семъ, рече Господь, познаютъ васъ вси яко мои ученици есте, аще любовь имате между собою, и си заповъдаю вамъ да любите другъ друга, имъяй заповъди Моя и съблюдаяй ихъ, той есть любяй Мя (Іоан. XV, 17, XIV, 21). Яко всъхъ добрыхъ дъль болши есть любовь и основание и верхъ всъмъ добродътелемъ, понеже Богъ любовь есть, Ему же слава и держава, честь и покланяніе, нынт и присно и въ втки вткомъ, аминь.

<sup>1</sup> На пол'в рукописи вм'всто этого слова написано: о законопреступменіахъ,

#### VI.

## Первая часть двънадцатаго слова '.

Время есть въспрянути намъ отъ піанства, забвеніа или помраченіа, или наче рещи безуміа нашего. О братіе, утрезвимся и въспомянемъ объщание наше, яже объщахомся въ святъмъ крещении, отрицающеся сатаны и встхт дтлъ его, и всеа службы его, и встхъ аггелъ его и всего студа его. И сице съвлекохомся всего ветхаго человъка, и облекохомся в новаго Адама, сиръчь въ Христа, обновляемаго и возводящаго насъ въ отечество наше, сирфчь въ рай и въ царство небесное. И сице всвуб золь отрекохомся въ объщании божественнаго крещеніа, и сице объщаніе наше, яже объщахомся въ святъмъ крещеніи цъла и здрава съблюдати пріахомъ. Заповъда бо Господь своимъ ученникомъ рече: шедше научите вся языки крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, учаще ихъ блюсти вся елико заповъдахъ вамъ (Мо. XXVIII, 19); и ибде рече: а яже вамъ глаголю, всъмъ глаголю (Марк. XIII, 37). И се якоже святое крещеніе таі коже евангельскіа запов'яди купно вси всею силою съблюдати пріахомъ, ибо дълаяй заповъди Христовы и съблюдаяй чисто божественное крещеніе сынъ Божій бываетъ, даде бо имъ, рече, власть чадомъ Божіимъ быти в рующимъ во имя Его (Іоан. 1, 12); апостолу же взывающу: въра безъ дълъ мертва есть, такоже и дъла безъ въры (lak. ІІ, 26); Господь же рече: и о всякомъ словеси празднъ человъци воздадять слово въ день судный (Мо. XII, 36); и инде писано есть: страшно есть впасти въ руць Бога жива (Евр. X, 31). Той бо есть судіа помысломъ, и испытатель мыслемъ сердечнымъ, и яко страшенъ судъ твой Господи ангеломъ предстоящимъ и человъкомъ вводимымъ, книгамъ разгыбаемымъ, дфломъ испытаемымъ, помысломъ истязаемымъ. Видиши ли, яко не токмо о делехъ, но и о словесехъ, и о помышленихъ страшно истязание ожидаетъ насъ: не приемляй бо словесть моихъ, рече Господь, имать судящаго ему, слово, еже глаголахъ, то судить ему въ послъдній день (Ioan. XII, 48), пріидетъ бо Господь, рече апостоль Павель, иже и просвытить тайнаа тмы, и открыеть съваты сердечныя, и въ день вонже судить Господь тай-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе вздается по тремъ рукописямъ: Имп. пуб. бяб. № 522, л. 402,Синод, бябл. № <sup>985</sup>/<sub>237</sub>, л. 272—280, я Моск. Дух. Акад. № 197 л. 402—415 За основаніе изданія взятъ списокъ Моск. Дух. Академія

нымъ человъческимъ по благовъствованію моему (1 Кор. IV, 5); тъмже, рече, отвърземъ дъла темная и облецемся въ оружіе свъта, яко въ дне благообразно ходимъ не козлогласованіи и піанствъ, не любодъаніи, и студодъзніи, но і рвеніємъ и завистію, но облецетеся Господомъ нашимъ Іпсусъ Христомъ, и илоти уголіа не творите в похоти (Рим. XIII, 12-14); да оправдание закона исъполнится въ насъ не по плоти ходящихъ но по духу, сущін бо но плоти плотьская мудрьствують, а иже по духу, духовнаа, мудрость бо плотекая смерть, а мудрость духовнаа животь и миръ, зане мудрость плотьскаа вражда на Бога, закону бо Божію не повинуется, ни можетъ бо, а сущім въ плоти, Богу уголити не могутъ, вы же несте въ плоти, но въ дуст, понеже духъ Божій живеть въ васъ (Рим. VIII, 4-9); тымже прославите Бога въ телесъхъ вашихъ и въ дусъхъ вашихъ (1 Кор. VI, 20); и не бывайте сообщници невърнымъ, кое бо причастіе правдв къ беззаконію, кое же общение свиту ко тми, коеже согласіе Христови къ Веліару, или кая часть върну невърнымъ, или кое сложеніе церкви Божіи къ идолы? вы бо есте церковь Бога жива, якоже рече Господь Богъ: яко вселюся в нихъ и похожду, и буду имъ Богъ и тіи будуть мив людіе; твиже изыдете отъ среды и отлучитеся, глаголеть Господь, и нечистоть не прикасайтесь, и Азъ пріиму вы, и буду вамъ въ Отець, и вы будете Мнв въ сыны и дшери, глаголеть Господь Вседержитель (2 Кор. VI, 14—18). Сіа убо имуще обътованіа, возлюбленій, оцыстимъ себе отъ всякіа скверны илоти и духа, творяще святыню въ страсъ Божіи (2 Кор. VII, 1). Сицева убо Павлова ученіа, паче же Христова, безпрестани наставляють насъ на благаа. Мы же христіане суще, порождышеся божественнымъ крещеніемъ, поганыхъ языкъ обычаемъ прилежимъ другъ друга кусающе, другъ друга пожирающе якоже рыбы, другъ друга укоряюще, поношающе. Господь убо заповъда рекъ: блажени есте егда поносятъ вамъ (Мв. V, 11); ты же, христіанинъ сый, сопротивная твориши: и аще тя кто ударитъ вланиту, обрати ему и другую (Мв. V, 39), ты же не точію не обращаеши другую, но и единой не терпиши, также и главу хощеши отръзати. Сіа ли словеса объщаніа твоего въ святъмъ крещеніи? Сіа ли есть заповъди святаго евангеліа, яже пріаль еси творити и хранити? Сіа ли тебт рече Владыка Христосъ возлюбити Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всею кръпостію твоею, искренняго своего яко самъ себъ (Лк. Х,

 $<sup>^{\</sup>rm t}$  Въ рукоп. Синод. биб. №  $^{9/5}/_{2:7}$ , л. 273 читается върпъе: не.

27)? Се ли есть законъ и уставъ Христіаномъ? Помяни велика апостола Павла, како тебъ реклъ есть о законъ Христовъ: другъ другу, рече, тяготы носите, и тако исполните законъ Христовъ (Гал. VI, 2). Самъ Владыка Христосъ ублажаетъ тя поношеніа терпяща, ты же таково блаженство ни во чтоже полагаеши, и такову благодать презираеши, и мало нъчто укорившаго тя, или досадившаго, в великую напасть хощеши воврещи или и смерти предати. Богъ же не отмщати себе христіаномъ наказуеть, ускыми же враты и теснымъ путемъ шествовати повелвваеть, вся же находящая доблественв терпъти заповъдаеть, понеже и Самъ оклеветаемъ не восклеветаще, и укоряемъ не укоряше, и стражда не прещаше, и біемъ противу не біаше, но и одежи отъятіе молъча терпяша, такоже и всъмъ христіаномъ заповъда не противитися злу, но въ терпъніи рече, вашемъ стяжите душа ваша (Лк. ХХІ, 19); и апостоль: не себе отміцающе возлюбленіи (Рим. XII, 19). Ты же не точію симъ неповинуещися, но ни слышати сихъ не хощеши, но себе отмщаа сваришися, поля сътворяеши, убиваеши, и како христіанинъ нарицаешися супротивнаа творя объщанію твоему еже въ святъмъ крещеніи, і евангельскимъ заповъдемъ? Въси ли что отрицаніе твое во святемъ крещеніи, отрекся еси, и кому объщался еси? Что зубы скрежещещи и сверъпишися на мя яко убити мя хотя? Рци кого отречеся, и кому объщася? Отрекохся, рече, сатаны и всихъ делъ его, и объщахся Христу Богу, и сице втрую во единаго Бога Огца Вседержителя Творца небу и земли, и прочаа якоже писано есть, и заповъди же и преданіа и ученіа, яже свягаа церкви пріать оть Бога, п святыхь апостолъ, и преподобныхъ и богоносныхъ Отець, сіа вся пріемлю и облобываю, и върую, яко се истинно есть, и живота будущаго ходатайственно, и тако върую, и исповъдую, и тако мудрствую, и се мудрость моя есть, якоже истинніи православніи христіане мудрствуютъ. И аще убо такъ отвъщеваещи, и тако въруещи и исповъдуещи, яко христіанинъ еси, Христу объщался, и во Христа облечеся, и небесныхъ ищеши, и почтоже Христа оставивъ к сатанъ течеши, сиръчь заповъди Божія презръвъ, на бъсовскае ученіе и дъаніе течеши, празнословиции и глумы твориши? Господь заповъда рекъ: всякъ слово праздно, иже аще возлаголють человеци, воздатять о немъ слово въ день судный (Ме. XII, 36); и апостолъ: всякъ слово гнило изъ устъ вашихъ да не исходить (Еф. IV, 29). Ты же всегда беэпрестани гнусная сътворяещи діавольскаа ученіа. Господь рече: блажени плачущеи, и горе смъющимся нынъ, яко възрыдаете, и (Ме. V, 4). Ты же сопротивнаа Богу твориши, а христіанинъ сый,

плашеши, скачеши, блуднаа словеса глаголеши, и инаа глумленіа и и сквернословіа многаа съдъваеши и въ гусли, и въ смыки, въ сопъли, въ свиръли вспъваещи, многаа служеніа саганъ Господь заповъда рече, бдите и молитеся яко не въсте дне, ни часа, вонже Сынъ Человъческій пріпдеть (Ме. ХХУ, 13), и паки рече: бдите и молитеся, да не внидете в напасть (Ме. XXV, 41), и апостолъ якоже воніа рече: непрестанно молитеся (1 Сол. V, 17). Ты же непрестанно вся человъки съблажняещи, якоже самый той сатана, баснословици, притчи смфхотворных приводици, грохощении, шися, всякую кознь, всякаа ухитреніа твориши сміхотворная да человъкомъ, иже въ святемъ крещении отрекшимся сатаны и объщавшимся Христу Богу, бъсовскаа ученіа приносиши. Рци убо, которыа законы христіанскіа твориши и храниши, а не паче ли діаволскіа? Господь заповъда рекъ, блюдите да не отягчають сердца ваша обіаденіемъ п піанствомъ (Лук. XXI, 34). Ты же обіадаешися яко скотъ, и піанствуеши день и нощь, многажды и до блеванія, якоже и главою больти, и умомъ плънитися. Нъсть сіе христіанскаго закона, сіе ищущихъ царства небеснаго. Господь заповъда рекъ: научитеся отъ Мене яко кротокъ есмі и смиренъ сердцемъ, и обрящете покой душамъ вашимъ (Мв. XI, 29). Ты же нимало сей заповъди хощеши научитися, но и не внимаеции и наче множае гордицися, и превозношаешися, рыкаеши аки левъ, и лукавьствуеши яко бъсъ, и на діаволскаа позорища течеши яко свинопасъ. Жены красны блудница, или ино лице женовидно красноюнъющеся видъвъ, и свътло и мягко тьло обьюхавь, и притекь, объемь, цълуеши, мыззжеши осязаеши, и толико безстуденъ и безуменъ бывъ бъсовьскою любовію восхотився к ней, аки бы ея внутрь себе вмъстити, сице помраченъ сый якоже отъ безсловесных бываа аки жребець накій слатноярос тивый, рзая, и сластію распалаася, аки огнемъ горя, яко вепрь къ свиніи своей похотствуа, и употівая, и пітны испущаа, сице и ты, безсловеснымъ позавидивъ, словестное естество въ безсловестное поработивъ, о человъце, сице услажаещися сластми, и отъ разгореніа тъла сластей мокроты испущаа не престаеши, и неточію не престаеши, и испълитися не требуеши, но огнь ко огню прилагаа, нестыдишися. Велій подвигь твориши угожая блудницамь: ризы изміняещи, хоженіе уставляещи, сапогы велми червлены и малы зіло якоже и ногамъ твоимъ велику нужу терпъти отъ тъсноты съгнътеніа ихъ, сице блистаещи, сице скачещи, сице рыгаеши и рзаещи уподобляясяжребцу, благому же обычаю, простотъ и кротости і съмиренію, якоже боголюбцемъ обычай есть, цтломудренно и смиренно житіе ни мало

хощеши навыкнути, но яко блудницамъ обычай есть, сицевъ нравъ твой уставляещи. Власы же твоа не точію бритвою и съ плотію отъемлеши, но и щипцемъ ис корене исторзати и ищипати шися, женамъ позавидъвъ, мужеское свое лице на женское претворяши. Пли весь хощеши жена быти? О помраченіа сластей плотскихъ! О безуміа конечнаго! Свободное оставивь, к работному течеть: не хощу, рече, жена быти, но мужь, яковъ же и есть. Да аще еси мужь и не хощеши жена быти, почто брады твоея, или ланитъ твоихъ власы щиплеши и ис корене исторзати не срамляещися? Лице же твое много умываещи, и натрываеши, ланиты червлены, красны, свётлы твориши, якоже нёкая брашна дивно сътворено на снъдь готовишися. Устив же свътлы, чисты и червлены зъло дивно уставивъ, якоже нъкимъ женамъ обычай есть кознію нъковю ухитряти себъ красоту, сице же подобно имъ ты украсивъ, натеръ, умызгавъ, благоуханіемъ помозавъ, мягцы звло уставляещи, якоже сими возмощи многихъ прельстити. Тъло же свое не точію обіаденіи п піанствы, но и безчисленными измовеніи, и натрываніи и сице блистатися и свътлитися устроаещи якоже велми дивенъ нъкій камень лучи свътлый испущаа. Якоже бъ прелыцение рыбамъ удица, сице же и твоя плоть прельщение и съблазиъ иже по образу Божію созданнымъ человъкомъ, за нихъ же Сынъ Божій и Богъ волею своею страдание поносное потершъ даже до смерти, ихже ты погубляещи, соблазняа, прелщаа оскверняа, помощь даа сатанъ на погубленіе человъческаго рода. Рин ми, кій отвътъ имащи пострадати о сихъ? Бъдно убо имани пріати страданіе о сихъ, всю свою кръность издавъ въ сласти плотьскіа, и о сихъ радуяся и веселяся забывъ писаное разоватися о Господъ Бозъ, и наче будущихъ благыхъ желаа блудныхъ сластей насыщатися, и о сихъвесь свойумъ непрестанно имбя. Слугамъ же на блудная сіа бъсовская дъзнія много сребра и злата истощеваещи, и что много исщитати, всякаа мечтаніа и прелесть въка сего, и всъхъ учений бъсовскыхъ веліе съкровище бываеши, къ плотьскимъ и мимотекущымъ весь преклонился, и присно къ блудни. цамъ зряй, и самъ себе многимъ блудницу сътвори. И еще всего окаяннъе, яко ни мала рыдаеши и плачени, но яко чувьственъ 1 пребываа, аки питтоже зла сътворивъ, пичтоже съгръщивъ, аки свиніа вкаль увалявся жируеши. Умъ же имущій и о возаржній не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ рук. Син. биб. чит: но яко не чувственъ пребывая; въ рук. Имп. пуб. биб. чит: но яко и не чувственъ пребывая.

подобномъ, не мало плачуще рыдають, и слезы изливають, ибо Господь на сіа не мало осуженіе положи, всякъ бо, рече, иже воззритъ на жену, къ еже вжелъти ел, уже любодъйствова съ нею въ сердци своемъ (Ме. V, 28). Ты же сіа не во что полагаеши. И апостолъ Павелъ, имъа въ себъ Христа заповъдуя, рече, вся въ слову Божію творите (1 Кор. X, 31). Ты же вся въ бысовекую славу твориши позорище, играніа, плисаніа събираеціи, и къ симъ паче течеши неже къ божественнымъ церквамъ, и не точію се, но и в домъ свои, къ женъ, и къ дътемъ приводиши скомрахи, плясцы, сквернословци, погубляа себъ, и дъти и жену, и вся сущая въ дому паче потопа онаго; онъ бо потопъ тъло умертви, души же отръза нечестіа, сей же всеэлый и окаянный потопъ сугубо дъйствуеть, душу купно с тъломъ погубляетъ. Всему же злу ты бываеши ходатай. Ей, не азъ, рече, но они плясци, и глумотворци. Како глаголеши оны, все твое естьаще бы ты не хотълъ, ни они бы глупотворили и плясали. Но нынъ убо возвратися отъ таковаго нечестіа, покайся, исповъждься дондеже время имаши, и съблюдай христіанскіа законы да сынъ вышняго нареченися, да живота въчнаго наслъдникъ будеши, теци невозвратно ни забвено христіанскаго закона путемъ, христіанскій бо животъ намь скончати у Господа просимъ, шествуй благымъ путемъ по стопамъ святыхъ отець, соблюдаа божественные заповъди Христовы, и святыхъ его апостолъ преданіе, и преподобныхъ и богоносныхъ отець ученіе даже и въ семъ въцъ радости великіа исполнишися, въ будущемъ же животъ въчный, и рай и царство небесное получиши отъ Христа Бога.

Болши же всъхъ въ заповъдехъ любовь, яже есть основание и верхъ всъмъ добродътелемъ, и сіа зъло твердо повельваеть соблюдати Владыко Христось всъмъ православнымъ христіаномъ, пренебрещиже повель земныя печали житейскіа и заповъда искати преже царства небеснаго, и сіа вся, рече, приложатся вамъ (Мо. VI, 33). Подобнъ же и апостолъ Павелъ предаде глаголя: вышнихъ ищите, идеже есть Христосъ одесную Бога съдя, вышняа мудрствуйте, а не земная (Кол. III, 1). Сице же преподобніи и богоносніи отци наши наказують. Василіе убо будущихъ искати учить, Григоріе же Богословъ презирати земная искати же тамошній покой наказуєть, Златоустъ же ищи небесныхъ, рече, даже и земная приложатьтися, сице же и вси святіи о рай, и о царствій небесньть желаніе имьти наказують, и весь разумъ и подвигь о томъ показати заповъдають. Ты же глаголеши домъ имѣю, и жену, и дъти, и рабы, и многы печали житей-

скіа, како могу сіа хранити, человъкъ мирянинъ сый, -- сіа бо инокихъ есть, иже вся земная приобидъвшихъ, себъ же и Богу единому внимающихъ. Ты же и намъ повельваещи в льсы, и в пустыни отходити и инокомъ быти? Зъло желаю спастися всемъ человъкомъ и в разумъ истинный пріити, но хотящимъ и желающимъ мирскіи мятежь и молвы оставити и безмлвно иноческимъ житіемъ в тишинт жити и плакатися о своихъ согръщенихъ, симъ съвътъ даю токмо аще хотятъ истинно, аще ли же не произволяють да пребывають домъ имъа, и жену и дъти, якоже и прежни благочестивии иже в миръ съ женами и дътьми живущен и Богу угодившен, и да часто прочитаютъ словеса объщаніа своего яже на святемъ крещеній и самыя евангельскых заповеди Господня. Ибо вси челов'яцы истязани будемъ о съхранении объщаниа нашего, яже въ святъмъ крещеній и о евангельскихъ заповъдехъ Христовыхъ, божественныя бо заповъди евангельскіа всъмъ предложени быша инокомъ же и мирскимъ, якоже рече великій Василіе. Тъмже о сохраненіихъ сихъ вси человъци маліи и велиціи да подвизаються, да совершенным христіанства разумъ истиннъ и правъ мудрьствовати возмогутъ, якоже истиннымъ христіаномъ жити достояще въ любви, въ простотъ, въ кротости, въ смиреніи, и въ прочитаніи божественныхъ писаній, и въ ховнъй съ богобоязливыми мужми, имъти же въ умъ радоснаа и плачевнаа преже смерти, и по смерти, и память съгръщеній своихъ, ихже съгръщи отъ чрева матере своея и до нынъщняго часа, великіа же, и мнящаася малы, и ничтоже суща, сътовати, и плакати о нихъ, и настоящаа яко несущаа помышляти, но все суетство и мимо-текуща есть, и имъти чисту свою съвъсть къ Богу же и къ искреннимъ, и в сихъ законныхъ преданіихъ, и сице со діаволомъ день и нощь боротися, и въ встхъ прементнымъ быти и житейскыхъ запинающихъ къ совершенію закона христіанскаго, но во всемъ соверьшати волю Божію, и желати будущихъ благъ, и устрашати неразумное и небоязненое сердце страхомъ геенскаго огня, яко да геенны огня убоявшеся, и царства небеснаго красотою и радостію усладившеся, незабвенно и нельностно подвизаемься шествующе законными стезями по стопамъ святыхъ отець, христіанства разумъ ціблъ соблюдающа и прилежно пщуще отечества нашего, и царства небеснаго, егоже буди всемъ намъ получити благодатио и человеколюбиемъ Господа нашего Іисуса Христа, Ему же слава нынъ, и присно, и въ въкы въкомъ, аминь.

#### VII.

### Наказаніе ві 1.

Сіа събравше отъ божественныхъ писаній, предложихомъ любви вашей, братіе, да внимаемъ кождо насъ себъ, якоже рече премудрый Соломонъ: внимай себъ да избавшися яко серна отъ тенета, и яко птица отъ пругла (Притч. VI, 5). Без вниманіа бо вся стропотна и развращенна бывають. Аще бо кто не внимаеть себъ, сей невъсть ни себе, ни иныхъ, внимай же себъ, сей въсть себе, и свою мъру познавает же и свою немощь, и гдф уклоняется и привязается умъ его, и что любитъ, зритъ же и другихъ, и полезнаа отъ нихъ пріемлетъ, на пути же грфшныхъ не станеть, и на съдалищи губительне сядеть (Пс. I, 1), но отъ всъхъ душа вредящихъ отвращается, Себо есть свойствено христіаномъ. Како бо кто христіанинъ нарицатися можеть, не съблюдаа заповъдей Христовыхъ? Которое есть именование христіаньское не ходящихъ въ законт Господни? Како кто нинъ есть, иже желаетъ слышати и глаголати и творити душа вредящаа? Господь убо Богъ заповъда заповъди его съхранити зъло. Ты же самъ преступаа, и иныхъ на сіа понужаеши, да тобою и инъми имя Божіе хулится, нъсть сіе христіанско, но діаволско, и его служителей. Христіанинъ бо есть имъяй умъ въ небесныхъ, христіанинъ есть достойнаа небеснаго званіа мудрьствуай, христіанинъ есть вся заповфди новаго Христова закона непреступно съблюдаа, ветхаа бо мимоидоша (2 Кор. У, 17) и вся быша нова, прейде бо рече стънь ваконнаа благодати пришедши, благодать же здъразумъй евангельское житіе. Егда бо по закону евръйскому не благоволи Господь Богъ всесъжженіа и жертвы о гръсъхъ, тогдапріиде въплотився Сынъ Божій и Богъ отъ Пречистыа и Приснодъвы Богородица Маріа, понеже бо Моустомъ данный законъ інсраильтяномъ въ встхъ сттнь имяще, не имяще бо по истиннъ усыновленіа дати евреомъ, но яко въ образъ и съни будущихъ. Благодать же и истинна плотскаго Христова пришествіа усыновленіе даде върующимъ и крестившимся вонь: даде бо имъ, рече, власть чадомъ Божіймъ быти върующимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе издается по рукописямъ: Моск. Дух. Акад. № 197, л. 434—-440, Импер. Пуб. биб. № 522, л. 435—441, Син. бил. <sup>985</sup>/<sub>237</sub>, л. 293—297 и биб. Хлудова № 87, л. 214—216. За основаніе взять списокъ Моск. Дух. Академій.

во имя Его (Іоан. І, 12). Многа же трезвиніа и подвига треби, иже въ крещени даръ сыновъства непороченъ съблюсти, мнози бо пріаша крещеніемъ даръ сыновъства, маліи же съблюдонта, но обленившеся не бывають сынове Божіи, мнози же слезами и злостраданми обновляють святое крещеніе, и пже второе крешеніе глаголеться. Тъмже христіанинъ во истинну есть неприступно съблюдва святое крещеніе іевангельскій запов'єди Господня. Христіанних есть, пивай истинну и правду въ всемъ. Христіанийъ есть имбай смиретіе, и кротость, и простоту в разумф. Христіанинъ есть имфай любовь не лицемфрную къ всъмъ. Христіанинъ есть имтай волю Божію во всемъ, и аще ясть, и пість, или ино что творитъ, все въ славу Божію творитъ. Христіанинъ есть всегда трезвяся и бодръствуа наче всего о снасеній душа своеа. Христіанинъ есть имвай себе пригвождена всегда страхомъ Господнимъ, зане страхомъ Господиимъ уклопяется всякъ отъ зла. Христіанинъ есть имвай намять всегда еже по смерти житіа. Христіанинъ есть любяй Христа Бога наче отца своего, и матере, и жены, и дітей. Христіанинъ есть любяй Христа Бога паче душа своеа, и искренняго своего яко самъ себе. Христіанинъ есть всегда радуася о Господи Бозь, и ничтоже имъа настоящаа и мимотекущаа, но вся яко дымъ, и прахъ, и непелъ. Христіанинъ есть всегда благодаря Христа Бога, не токмо въ благоденьствій, но в нацасътныхъ нахоженіихъ, въ скорбехъ многообразныхъ 1, якоже рече апостолъ Павелъ, вси иже хотящей жити благочестно о Христъ Інсусъ, изгнани будуть (2 Тим. III, 12), аще бо кого и человъци не гонятъ, но діаволъ ратуетъ непрестанно. И длъжни есмы всегда имъти много любомудріа, и трезвитися и бодрьствовати, терпіти же и благодарити, бліти и молитися, и яко да чюжихъ невъсхищаемъ, ниже желаемъ щати, но и своя требующимъ раздаваемъ, и да отвращаемся сластей и красоты маловременныа, и да бъжимъ отъ обіаденіа и ціанства, и возненавидимъ дукавство и зависть, и злономненіа, и да любимъ другъ друга якоже и Христосъ возлюби насъ. Много убо въ миръ семъ вниманіа и трезвініа иміти намъ подобаеть, много бо воюють насъ многообразныя скорби, и напасти, и страсти. Інсусъ Христосъ рече ученикомъ своимъ: въ миръ скорбь имате, но дръзайте Азъ побъдихъ миръ (Ioau. XVI, 33). Сіа рече Госполь всьмъ заповъдаа дерзати и благодушьствовати въ скорбехъ, и мы убо аще презримъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ рукописяхъ: (пиод. №  $^{9.5}/_{227}$ , л. 295, Импер. Пуб. биб. № 522, л. 438 и Хлудова № 87, л. 215. Здѣсь прибавлено: и въ расхищеніяхъ п въ пяснаніяхъ.

мирскаа вещи, въ мнозъ радости и покои будемъ, и свътли и честни и любезни всимь. Помянемъ первыхъ вировавшихъ Господеви и крестившихся, иже все попеченіе чмуще о будущихъ, и в сихъ себе възложившихъ Богови, и на всяку нощь и день слова ученію присъдяще. Ты же ланишися приходити въ божественую церковь, и презираеши божественаа словеса прочитаема, отвращаешися бесъдъ духовныхъ, и течеши на игрища и позорища бъсовскаа, и смотрипи блудниць, и слушаеши сквернаа словеса глаголющихъ; та же отъ тъхъ пропастей отшедъ, на инаа стремленіа приходищи: піанствуещи, обіадаецися, въсхищаещи насилствуа: злато, сребро, ризы, домы, нивы, рабы, копи и другыа скоты, и прочаа вещи; таже клевещения, осуждаеши, облыгаеши, насмехаешися, укоряеши, досажаеши, и ового юрода глаголеши, у другаго же жену сицеву и сицеву нарицаеши, иного же инако накако напаваеци. Престанемъ убо, молюся отъ пагубныхъ сихъ всихъ и душетленныхъ действъ, научимся добро творити, и не точію не крадемъ, ниже обидимъ, но и обидящимъ възбранимъ, аще мощно есть, и не попустимъ сему лукавьству быти, да не тую же казнь исходатайствуимъ себт молчаще, якоже и обидящеи въчно мучими будутъ. Не будемъ подкрадени или любовію сихъ, или слугованіемъ, или дароприношеніемъ, или честію. Будемъ любомудрени възбраняюще себе и иныхъ неподобныхъ дълъ, и не точію не восхищаемъ чюжихъ, но и отъ своихъ трудовъ и потовъ алчющихъ накормимъ, и жажущихъ напоимъ, и странныхъ не презримъ, и нагихъ оденемъ, болныхъ и въ темъницахъ сущихъ посътимъ. Не токмо же телеснъ съвершаемъ сіа, но паче же и душевнъ поученіемъ и наказаніемъ насыщающе и напаающе сиръчь направляюще на истинный путь.

И аще хощеши прохладитися, изыди на преддверіе храмены твоея, и виждь небо, солнце, луну, зв'єзды, облака ови высоци, ови же нижайше, и в сихъ прохлажайся, смотряа ихъ доброту, и прослави тъхъ творца Христа Бога. Себо есть истинное любомудріе. И аще хощеши и еще прохладися: изыди на дворъ твой, и обойди кругомъ храмины твоеа, сице же и другую и прочаа, такоже и дворъ твой, и аще что разсыпася, или пастися хощетъ съзидай, ветхаа поновляй, неутверженаа укрепи, прахъ и гной згребай вмѣсто да ти къ плодоносію вещь угодна будеть. И аще хощеши вящше прохладитися, изыди во оградъ твой, и разсмотри сюду и сюду, яже къ плодоносію, и яже къ утверженію сътвори. Или аще не достало ти есть, изыди на поле селъ твоихъ, и вижь нивы твоя, умножающа плоды ово

пшеницею, ово ячьмень и прочаа, и траву зелентющуся, и цвты красныа, горы же, и холми, и удоліа, и езера, и источники, и рѣкы, и сими прохлажайся, и прославляй Бога, иже тебе ради вся сіа сътворинаго. Но доселе же стани, но взыди умомъ и въспять твоего, сиръчь отъ чрева матере своея, разсмотри лъта, и мъсяци, и дни, и часы и часци, и яже в сихъ что благо сътворилъ еси, утверди смиреніемъ кротостію, да не разсыплеть врагъ добродівтели твоя, и обънажитъ тя царьскаго чертога. Аще же злаа и душепагубнаа сътворилъ еси, покайся, исповъжьдься, плачися, рыдай: вь онъ убо день блудомъ съгръщилъ еси, въ другій же злопомненіемъ, во инже ціанствомъ и обіяденіемъ, та же по семъ намизаніемъ ока, и по семъ оклеветаніемъ, и осуженіемъ, и оболганіемъ, и роптаніемъ. и укореніемъ, и колика аще дни изживеши, прилагаени къ ветхымъ гръхомъ новыа гръхи. О семъ паче попецися еже не съгръщати, и положи начало: воспріими себъ перва день единъ еже ничтоже съгръщити въ немъ, та же сей претерпъвъ и другій приложи къ нему, таже третій, и по малу по малу во обычай приходиши, еже не съгръщити, и толика быгаа быжиши оты грыха яко кто быжить оты прохлажаа прохладишися, и радости многіа исполнишися и въ настоящихъ, въ будущемъ же въчныхъ благъ получиши, яже око не видъ и ухо не слыша и на сердце не взыде яже уготова любящимъ Его (1 Кор. II, 9), ихже буди всемъ намъ получити благодатію и человеколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, Ему же съ Отцемъ и съ Святымъ Духомъ слава и держава въ въки въкомъ, аминь.

### VIII.

### Наказаніе п. 4.

Сіа събравіне предложихомъ любви вашей, да увѣмы что есть миръ, и яже въ мирѣ, да не восхищаемся не подобнымъ желаніемъ, и да презираемъ настоящаа, и да не всю работу нашу чреву дадимъ, и да не все мудрованіе наше въ плотскихъ сластехъ имѣемъ, но въ

¹ Поученіе издается по четыремъ рукописямъ: Импер. Пуб. биб. № 522. д. 456—466, биб. Хлудова № 87, д. 223—227, Спиод. биб. № 195/237, д. 306—312. Въ основаніе изданія положенъ списокъ Моск. Д. Акад. № 197, д. 454—463.

всемъ мъру уставимъ: въ пищи и в питій, и в ризахъ, и в сапозъхъ, и в бестдахъ, и въ прочихъ вещахъ, в пищи -- яже къ животу точію довлітися, сице же и в питіч-въ скорбехъ, и в бользнехъ и отъ трудовъ покой в мъру, и въ старости полезно есть, точію не піанствомъ, но въ малъ прохлаженій же и к животнъй силъ естество окръпити, и в ризахъ съгръвателнаа и устужаемаа, и яже во свътлыхъ днехъ, и в приключаемыхъ потребахъ, точію въ славу Божію и Того Рождьшіа, а не тщеславіємъ служеніа приносити сатанъ въ свътлыхъ ризахъ, и в сапозехъ же неупестренаа и ухитренаа швеніа премудростію шелкомъ и бисеромъ, но точію нужную потребу имъти, якоже подобаеть, и в подобное время подобнаа въ имя Господне честь и славу, а не блудиицамъ на почесть, и тъхъ пріателю дъмону. Сице же и в бесъдахъ ко угоженію Божію бесъдованіа имъя силу с худодуховнымъ и въ вопросъхъ, и во отвътехъ во всемъ полезнаа несомитхотвореніа и кощуны, якоже поганымъ, да несквернословіемъ оскверниціи сердце, и уста и языкъ, да не како свое дръзновеніе погубини къ Господу Богу и молитвахъ и в моленіахъ, но очищай и украшай сердце памятію Господа Іисуса и памятію гръховъ твоихъ и памятію смерти и еже по смерти и страшнаго суда Христова, сердце бо, рече, скрушено и смиренно Богъ не уничижитъ (Пс. L, 19.). И сице въ тихомъ, и кроткомъ, и смиреннемъ житіи Христу Богу угоденъ будеши, себъже и инымъ благопотребенъ, в подааніи же нищимъ и убогимъ съ благословеніемъ тихо, и кротко, и веселымъ сердцемъ, и въ сладости словесъ: есть бо, гласы милостыню творити лучши бо, рече, слово сладко неже дааніе. Отвъщай нищему и убогому и съкрушенному в болъзнехъ тихо, кротко, смиренно слово сладко, и сіе принесъ подарокъ ему паче злата; не отрицаемъ же милостыню творити златомъ, и сребромъ, и одваніемъ, и обувеніемъ, ибо и чашу студены воды пріемлетъ Господь во имя Его подающимъ; а еже злато и сребро подаати и прочаа, и звло добрвіши есть. Подаждь убо злато, и сребро, и мъдницу и инаа, елика возможно ти есть, точію тихостію и в веселіи сердца, а не свъръпствомъ, и кричаніемъ съставляй позорище на нищаго, но милость сътворимъ по возможному, хвалиться бо, рече, милость на судъ, и судъ без милости не сътворшему милости (lak. II, 13) и даай нищему в заимъ даеть Богу. Даждь уломокъ хлѣба, даждь слово благо, даждь умиленіе сердца твоего, возри нань сладко умиленыма очима, по скорби о немъ въ умъ своемъ, милостыня бо всъхъ добродътелей болши и вышши есть.

Сице же ревность и ярость имъти о Господи, а не себъ на отмщеніе, невн'єже съмысла яростію испадати, и ревностію, аки похабну, кричяти, но любомудрьствовати свободно надъ страстьми, и судити же не мадою и посулоимствомъ, но праведно и благоугоднъ, милость бо, рече Давидъ, и судъ вьспою тебъ Господи (Пс. С. І.), Господь же рече: не судите на лица, но праведный судъ судите, и паки: имже судомъ судите судятъ вамъ, и внюже мъру мъриться (Ioan. VII, 24. Ме. VII, 2). Подобаетъ бо судіямъ праведнымъ быти, и исполненымъ всегда страха Божія, и премудрости, но и простоту же, и кротость и смиреніе и благоприступное всёмъ показати, и не любити мзды, праведную же ярость на обидящаа имъти, себе же не отмщати, и своеа славы и чести не искати, но о всемъ славу и честь Христу Богу въсылати. Всяже в настоящемь житіи семъ прелестнъмъ благоразсуднъ, и благопотребнъ по воли божественъй устроати подобаетъ, понеже Божіа суть вся, да не убо что изгубилъ на своя страсти кромъ точію нужныхъ потребъ яже къ животу, но п сіа въ славу Божію, яко же рече апостоль: аще ясте, аще пісте, все въ славу Божію творите (І Кор. Х, 31).

Будемъ убо любомудрьствени и въ встхъ житейскихъ втка сего. Кака убо сія, еже не безсловесне убыточнаа и проторнаа творити? Коа убо есть нужа многое, и сладостное, и раздизающая ястіе и питіе имъти выше мъры? Не протори ли сіа и убытки многымъ носить? Каа же нужа есть вещи многы куповати, и симъ или изгнивати, или оть огня погибати, или отъ татей высхыщатися? Каа же теб'є нужа есть по вся дни ст'єтлыми ризами укращатися, инфм же и въ господскіа дни ниже обычных в имущимъ довлътися? Который же тебъ прибытокъ есть празну всегда быти? Или каа тебъ похвала будеть, яко же прелагаю, преходити отъ мъста на мъсто? Како же не пріименни смъхъ и срамоту отъ всъхъ, иже умомъ и сердцемъ, и всякими вещми угожаа блудницамъ? Каа же тебъ нужа есть выше мфры умыватися и натрыватися? И почто неточію власи твоа, но и плоть свою съ власы твоими остригаещи отъ брады и ланитъ твоихъ, многажды и главу твою, и повъщаещи подъ брадою пугвици сіающіа красны зіло, а красишися тако, якоже и женамъ не ліпо есть? Каа же тебф нужа есть сапоги шолкомъ шитыа носити, или каа ти нужа есть нето ію выше міры умывати руці, но и перстни златыа и сребреныа на персты твоя налагати? Кый же ли прибытокъ ти есть надъ птицами дни изнуряти? Каа же ти нужа есть псовъ множество имъти? Каа же тебъ похвала будетъ на позорища ходити?

Кое же ти любомудріе есть всуе прътитися? Которое же твое будеть мужество и разумъ, еже низачто же сваришися? Како же, врагы твоя возлюбиши, а ты и любящихъ тебе не любиши? Како же цъломудръ будеши, а ты весь к женамъ уклонился еси? Како же чистоту съхраниши, а ты красносіающіа лица обзираещи? Како же умиленіе сердечьное пріимеши, а ты съ отроки доброзрачными въдворяешися, и бесъдуеши, и свътлость лица ихъ любиши смотрити? Како насытишися духовныя пищи въ прочитаніи божественныхъ словесъ, а ты празнословиши, и кощунствуещи? Идъже бо есть сквернословіе и кощуны, ту есть бъсомъ събраніе, и идъже есть играніа, тамо есть діаволь, а идеже есть плясаніе, тамо есть сатана, идъже есть многоядъніе и піанство тамо есть свинское житіе, идъже есть непоминаніе будущихъ тамо есть преступленіе заповъдей Божіихъ. Искати бо заповъда Господь царствіа небеснаго, и апостолъ Павелъ рече: вышнихъ ищете. идъже есть Христосъ одесную Бога съдя (1 Кол. III, I), вышняа мудрьствуйте, а не земнаа. Ты же не точію не ищеши небесныхъ, но и на небо не взираещи, ни во что же непщуа красоту небесную, сущаа на небесехъ любомудръствовати повелъннъ сый, яко свиніа пребываа долу ничиши, о красотъ сапожней весь умъ свой имъа, и о прочихъ ризахъ, яко женихъ, или яко невъста к жениху грядый. Сице есть излишнее украшеніе мужей въ женскій изводить образь и умягчатися и дрочитися творить на прельщение себъ и другимъ. Божественый убо апостолъ иже намъ не повелъ выше мъры украшатися, тако бо рече и жены въ украшеніи целомудрень съ говьніемь и цьломудріемь украшати себе (1 Тим. II, 9), не плетеніемъ, ни златомъ ни сребромъ, ни бисеромъ, ни ризами многоцънными, но яже подобаетъ женамъ, объщевающимся благочестію дълы благыми. И Господь убо ученикомъ ни худъйшихъ сапоговъ имъти повель, ниже двою ризу, мы же неточію простыкъ и сапоговъ чрезъ потребьство имжемъ, но и съ сребромъ, и съ златомъ, бисеромъ и инаа прочаа одваніа многоцънна имъемъ, и сапоговъ красныхъ шолкомъ премудростиъ шитыхъ, и не точію же сіа, но и подъ срачицею, иже никому же зрящу, нъціи подвизаються пропоасаніе имъти драго, сребромъ и златомъ утваренна. И ради сихъ всъхъ многыхъ доходовъ взыскуемъ, и аще ти не достанеть что, яко же обыклъ еси оть безуміа твоего многа разхода имъти, крадеши, насилуеши, грабиши, ябедничествуеши, запмаваеши, и не имъа чемъ отдати, бъгаеши, запираешися, клятву преступаеши, и инаа безчисленаа злаа съдъваеши. Сице есть чрезпотребьственаа вещь. И не точію же сіз, но и тщеславіа, и блуда, и

гордости, и еже всегда щапити мысль и умъ предваряеть, отъ обычаа силу пріемъ.

Тъмже бодрьствуемь, трезвимся, внимаемъ съ опасеніемъ яже научаеть насъ священное евангеліе, и святіи апостоли, и преподобній отци, не все о тлънныхъ и мимогрядущихъ любомудрствовати і, духовныхъ держатися паче, и не внимати не правф ходящимъ, мнози бо ходять рече апостоль Павель, имже многащи глаголахь вамь, нынъ же и плача глаголю врагы креста Христова, имже кончина погибель имже Богъ чрево, и слава въ студъ имъ, иже земная мудрьствующе (Фил. III, 19). Наше же житіе на небесехъ есть, отнюду же и Спасителя ждемъ Господа Інсуса Христа. Тъмже не все подвизаніе наше о временныхъ имъемъ, но о будущихъ подвизаемся паче, ничто же бо успъемъ красящеся, пачо же и осужени будемъ, Многа убо подобаетъ намъ показати любомудріа, многа присъданіа въ прочитаніи божествечныхъ словесъ, многа съвъта духовнаго, и бесъдъ душенолезныхъ со богобоязнивыми мужи. О мужіе, накозуйте женъ вашихъ боятися Бога, и жити въ законъ Господни и нищимъ подаати. О господіа, милуйте рабовъ своихъ, и имъйте ихъ яко приснаа своа чада, понеже вси есмы създани рукою Божіею, и вси плоть едина, и вси во единомъ дому, еже подъ небесемъ, на вселениъи в маловременнемъ семъ житіи вселени есмы отъ Господа Бога, и вси единъмъ божественнымъ крещеніемъ крестихомся, и вси равно кровію Христовою искуплени быхомъ, и вси равно божественнымъ причащеніемъ причащаемся, и вси плачемся к Нему кождо насъ о гресихъ своихъ, и вси милости отъ Него просимъ и в сій въкъ и в будущій. Ибо вси есмы в руцѣ Господни: его же хощеть обнищаетъ, его же хощеть богатить. Аще и эді на мало время попустиль есть овому господствовати, овому же работати, но в будущемъ насть раба, ни свободна, кождо бо насъ на страшнемъ судв Христовв, по своимъ дъломъ приметь, или рабъ, или свободь, или князь, или царь. Тъмже вси купно имымъ смирение и милость ко ветыт, безъ сихъ бо нъсть како спастися. Разумъвай фарисъа и пять дъвъ юродивыхъ, и любомудрствуй всегда благаа. О отци, имъйте попечение о чадъхъ вашихъ, въсшитыванте ихъ в наказании и учении Господни всегда на благаа дъла спасителнаа: Бога боятися и в законъ Его поучатися день и нощь, и не любити праздности, и кощунъ, сквернословіа, и блуда не творити,

¹ Въ рукоп. Импер. Пуб. биб. № 522, л. 462 прибавлено: и чреву работати.

и не красти, и не лгати, и всихъ дёлъ злыхъ бёгати. О юнніи, к вамъ ми слово, възлюбите Христа да животъ въчный наслъдуете, возлюбите чистоту, и не уподобляйтеся блуднымъ юношамъ, иже всегда велемудретують о красоті телесній, всегда украшаються вящше женъ умываніи различными, и натираніи хитрыми, и умъ ихъ всегда плаваетъ о ризахъ, о ожереліяхъ, о пугвицахъ, о иже подъ срачицею препоасаніи, о сапозехъ, о остриженіи главы, о пов'єщеніи космъ 1, о намизаній ока, и о киваній главів, о уставленій перстъ, о выставленій ногъ, и ина многа понуждаються творити неполезнаа, не малу пагубу душевную себф и инымъ ходатайсвують. Юнній бо съблазнителиће женъ человћкомъ бывають, и аще вино и жены отлучаютъ и доброразумных тоть Бога, кольми паче юноша злоделателныя. Что бо не прелестно отъ нихъ, цвътутъ лица ихъ, и сіають аки луча испущающе, уста же, и гласъ, и усклабленіа и прелестите, лъпотите женъ; инаа же съкратимъ о сихъ глаголати. Молю убо васъ благосмышленіи отроци, не ревнуйте лукавымъ блуднимъ юношамъ, и не съводворяйтеся съ ними, но бъгайте събраніа ихъ и отлучайтеся, тлять бо обычаа благы беседы злы, и невозлюбите украшатися и дрочитися выше мфры, но просто по обычаю нещапливыми ризами и сапогми, и прочими вещми удовлитеся, даже и себъ полезное съблюдете, и отцемъ великихъ проторовъ и убытковъ не сътворите. Возлюбите приомудріе и чистоту, идъже бо есть чистота, тамо есть Христосъ, идъже вселеніе имуть чистотъствующей на небесткъ, идъже есть Христосъ 2, идъже духовній чертози, идъже свътлій свъщи, идъже радость непрестающа. Велико бо возрастъ юностный утвердити въ чистотъ, велико огнь юностный угасити. Не малъ подвигъ въ волнахъ тишины наслажатися, горбе бо видимыя копейныя рати, сіа внутрыняа рать, видимая бо конейная рать временна и годы имать на схоженіа. овогда убо котораются, овогда же тишины наслаждаются; сія же внутрыняа рать всегда воюеть безъ милости, по вся часы въспаляетъ огнь, возжигаеть пещь сластную внутрь человъка. Вельми дивно есть еже въ огненъй пещи несъгорати, и во юности не студодъйствовати, иже бо во старости цъломудруя кто не толико многу мзду имать, а иже во юности въ чистот в пребываа, веліа и неи-

¹ Въ рукоп. Пуб. биб. № 522, л. 464 читается: космомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рукописяхъ Синодальной и Импер. Пуб. библіотеки прибавлено: пдЪже благая слава непореченная она. Син. № <sup>985</sup>/<sub>137</sub>, л. 312. Рук. Пуб. биб. № 522, л. 465.

зреченная имать дарованіа. Тъмже, о отроци, и дъвици, възлюбите тихое и смиренное житіе въ цітломудріи и чистоть, даже и въ семъ въце велія радости насладитеся, в будущемже животъ въчный наслъдите. Не возлюбите, о юнніи, празности, юность бо вь пищи и вь празности не малу беду и себъ и инымъ исходатайствуеть, празность бо всему злу начало есть. Любомудрьствуйте, юнній, в хитростехъ трудящеся елико по силь: или въ писателнемь художьствіи, или въ ученіи книжнемъ, или въ коемъ рукод'вліи аще есть, или ино кое художество о Господи. Точію не будете праздни, точію не будите преходнищи суетрудніи, да не злу обычаю навыкнете, и не отлучайтеся бесъдъ духовныхъ, мужій боящихся Бога, наказаніа спасительнаа, и повести, и притчя услышите. Много бо пользують бесты духовныя, и очищають тело, и просвещають душу. Точію подщитеся и слышати и творити душеполезная, мало глаголюще, вящьше же разумъвающе, даже и юностный огнь угасите, и многіа тишины насладитеся, и здравіа чистаго душевнаго и телеснаго и царстія небеснаго получите, егоже буди всемь намъ получити благодатію и человеколюбіемъ Гоепода нашего Інсуса Христа, с Нимже Отцу слава съ Святымъ Духомъ, нынъ и присно и вь въкы въкомъ, аминь.

### IX.

# Наказаніе ді 4

Възлюбленіи будемь тиси, кротци, смиреномудри, и не пытаимъ, ни ищемъ, ни мудръствуимь, яже намъ не подобаетъ, яко аще кыя ветци на время и время бывають Владыкою Христомъ, аще и съпротивны намъ неразумъющимъ видятся, но не судимъ, ни ропщемъ, любимици, но покаряемся и послъдуимъ Божіимъ судьбамъ. Овогда убо немощніи възмогають, силніи же побъжени бывають, и безъродніи велію честь и славу пріемлютъ, и отъ нищихъ на престольхъ славныхъ посажаються, и овіи отъ престоловъ неволею сводими, и благородній безчестіе пріемлютъ, овоже безаконній праведнымъ наси-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ основаніе гудонія поученія взять списокъ Моск. дух. акад. № 197, л. 472—476, сь которымъ вполнё тождественны и списки находящієся въ рукописи Хлудова № 87 л. 231—232 и въ рукои. Импер. пуб. биб. № 522 л. 475—478.

лують, и лукавій и законопреступній множество рабовь, и служащихь, и предстоящихь, и веліе имініе и богатьство иміють, и овій въ плінь ведомы, и овій же въ изгнаніе осужаеми, друзій неплодни, и овій въ младенстві умирають, овій же мало поживше, праведни и добродітелни смерть пріємлють, друзій же лукави и безаконни многольтны пребывають, и сія убо вся Божій судбы суть: ового смиряєть и спасаеть, ового же наказуєть и обращаєть, и овому съкращаєть урокъ живота да не на зло обратится, овому же продолжаєть да обратився спасется, овому же смерть стращна, овому же тихо разлученіе души отъ тіла, и пръчаа многа такова и сихъ неможеть человіть відіти, но Богу Единому, відящому вся: и смиреное и гордостное, и кріткое и немощное, и світріпое, и немилосердное, и обидящее, и обращеніе, и покалніе, и нехотящає в сіе пріити, сія вся Единъ Богъ Божественнымъ Своимъ Промысломъ якоже самъ вість, и якоже хощеть, творить.

Ты же держи свой чинъ, пресывай в заповъдехъ Господникъ, и апостольскихъ, и отеческыхъ преданіихъ и ученіахъ, и святую и божественую церковь и настоятели ся честно имай, божественаа бо, рече, чтите, и паки: Бога бойтеся и царя чтите (I Петр. II, 17.) и правду и смиреніе къ нему имъйте. И вельможи, и воеводы, и прочін воини никого же обидите, своими доходы и оброкы довлитеся, жены своя любите, и нежелай чюжия, и не глаголи, яко оного сиде жена доброльны, и ового премудра, художьствена, чада упдодоносила доброльныя, благопокорыя, художествена, любомудрена, моя же не сицева, но безумна и ненавистна ми есть. Небуди тако ты к ней клеветникъ тяжекъ, не повелъваетъ бо тебъ сіа апостолъ Цавелъ, ибо женъ, рече, мужъ длъжную любовь да въздаетъ (1 Кор. VII, 3). Ты же грызещи ея непрестанью, якоже и ума изступити ей отъ твоего овъръпства; престани тако творя, о человъче! Аще бо и страхъ подобаетъ наложити на нея но мфрно, якоже подобаетъ, законно къ цъломудрію, нъ благопокоренію, Не люби выше меры краситися жент твоей, ибо и сія не повелъваетъ Павелъ, но обычно яко якоже подобаетъ къ благоугоженію Божію. Отъ вышемфрнаго бо украшеніа многыхъ стяжаваетъ дивитися красотъ еа, и тако симъ прелщающимся въстаетъ похотъніе блуда, и сихъ ради зависть, ревность, вражды, убійства. Крашенія бо ради мало-по-малу въ слабость приходять жены, и убытки и проторы съдъвають мужемъ, и любятъ ласкардьствовати, объядатися, и упиватися, и скверная мыслити и глаголати, и отсюду безчисленыхъ рачителей привлачаетъ, и исторы, и изнуренія всякого вътра зелнъйше относить.

Тъмже всъмъ подобаетъ отступати отъ безмърія, и в пищи, и в питіи, и в происхоженіи, и в сапозехъ и вризахъ, и въ умовеніи, и въ прохлаженіи, въ всемъ мъра изящьствуеть. Да кротость и тихость, и смиреніе, и любовь стяжавше, возможете и настоящее житіе съ опасеніемъ жити, и желаніе и разумъ о небесныхъ имъти, и о любомудрій и цъломудрій слышати словесъ и радости духа и веселія насладитися, и объщанныхъ благыхъ получити, ихже буди всъмъ намъ нолучити благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Ійсуса Христа, Емуже съ Отцемъ и съ Святымъ Духомъ слава, и держава, ввъкы въюмъ, аминь.

X.

## Harasanie ei '.

Еже съпротивно божественымъ писаніемъ учити и наказывати вредно и страшно есть; по разуму божественыхъ писаній уча и наказуя, аще нъкимъ и жестоко и противно быти мнится, но не подобаеть сихъ ради оставляти любомудрія спасительнаго, слово бо рече крестное погибающимъ юродство есть (1 Кор. I, 17.), сиръчь неразумъвающимъ богоспасительныя его силы юродство, съблазнъ, безуміе іюдеомъ же и еллиномъ, и всёмъ невёрующимъ въ Господа Іисуса Христа. Есть же нъціи мнященся и върни суще имущимъ въру и дъла благочестіа поношають, укоряють овъ убо о Христь безмльвіе, и удаленіе отъ человъкъ, плотскаа мудрствующихъ, овъ же тихость, кротость, смиреніе, простоту в разумів, ово же другаа о Христь, не разумъвающимъ же силы спасеніа ничтоже мнится. Друзіи же, недугомъ зависти одержими, многихъ напастемъ и бедамъ предаютъ, паче же себе погубляють, якоже Каинъ, якоже Исавъ, якоже Лавановы дъти, якоже Іосифовы братіа, и якоже о Корви и Дафант и Авиронт, якоже Маріамъ, якоже Саулъ на Давида, якоже архіереи и фарисеи на Христа, что ръша сътворимъ яко человъкъ сей многа знаменіа тво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе издаєтся по четыремъ рукописямъ: Рукоп. импер. пуб. биб. № 522, л. 485—489; Рукоп. биб. Хлудова № 87 л. 235—236, рукоп. Сля. биб. № <sup>995</sup>/<sub>237</sub> л. 325—327. За основаніе взятъ сборникъ Москов. дух. академін № 197, л. 481—485.

ритъ (Іоан. XI, 47), якоже ложніи апостоли на Христовы апостоли, якоже ложніи пророци на истинныя пророци, якоже ложніи учители на учители и пастыри Христовы. Сіа зависть высоту престоловъ желаетъ, всъхъ славу на себе влечетъ, всъхъ честнъйша любитъ быти, лукавьства стяжаваеть, правды отвращается, ближняго элымъ радуется и веселится якоже о напастехъ и бедахъ ближняго. Егда же убо видитъ кого, добре богатство имуща, завидитъ, трясется, враждуеть, укоряетъ, внимающихъ себъ и млъчящихъ о Господи юродовъ нарицаетъ, глаголющихъ же о Господи и учащихъ закону благодати миролюбьныхъ и тщеславныхъ глаголетъ. И что убо есть зависти лютъйши и губителнъйши? Сіе вселенную безчисленыхъ наполни злыхъ. Сіа отъ человъковъ смиреніе и любовь изгна, сіа родъ нашъ растерзавъ, в ненависть и въ убійство преврати, сіа на божественыя церкви възста, сіа ярость и гнтвъ отъ Бога наводить, сіа и преже смерти мучить, и томить, и по смерти въчному огню предаеть. Сіа страсть паче всъхъ страстей губителивиши: ибо незавидимаго обидимъ, но себе безчисленымъ напастемъ и бедамъ предаемъ. Аще бо Господь Богъ веселящихся на врагы не оставляетъ безъ мученіа преити, не радуйся бо, рече, о паденіи враговъ твоихъ, да некогда увидитъ Богъ и не угодно ему будеть, много паче завидящихъ ничтоже обидъвшимъ.

Отсецемъ убо, о возлюбленіи, многоглавнаго звъря всепагубную зависть, покажемъ житіе изящно, житіе глаголю на жестоту и поты чрезмърныя, ниже низу леганіе, и посты, и жажды, но не завиди, не лукавьствуй, не оклеветай, не лжи, не лихоимьствуй, не сквернослови, не обиди не восхищай чюжихъ, но буди простъ, тихъ, кротокъ, смиренъ, любовенъ, милостивъ, алчющему свой хлъбъ даждь, ярость удержи, свъръпство отрини, тщеславіе отжени. Не рече бо Господь поститеся, якоже азъ постихся, аще и имяще рещи четыредесяте дней, но не глаголеть сіе, но яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ (Ме. XI, 29) и инде: болши всихъ любовь (Ме. XXII, 38) яже всъхъ благыхъ корень, и посылаа не рече поститеся, но проповъдуйте гдаголюще, яко приближися царствіе небесное, (Мо. X, 7) и вся представляемаа вамъ ядите, о имъніахъ же воспръти, не стяжите, рече, злата и сребра и мъди при поясехъ вашихъ. (Ме. Х, 9.) Добро убо постъ, но не сущимъ инымъ добродътелемъ не возмогаетъ: насыщенымъ же горе, рече, и блюдитеся да не отягчаютъ сердца ваша объяденіемъ и піанствомъ (Лук. ХХІ, 34) и апостолу глаголющу: добро благодатію извъщевати сердца а не брашны, и брашно насъ не представить предъ Богомъ (Евр. XIII, 9; 1 Кор. VIII, 8), и не упивайтеся виномъ, в немже есть блудъ (Еф. V, 18), и инде рече: въ трудъхъ въ постъхъ, и паки въ бдъніи, во алчьбъ, въ жажди (2 Кор. XI, 27, VI, 5; 1 Кор. VII, 5) въ постъ и паки всякъ подвизаяйся отъ всего въздержится (1 Кор. 9, 25), и питаяйся жива умреть (1 Тимое. V, 6) и притча о богатемъ питаніа, и Соломону рекшу не полезно безумному пища (Притч. XIX, 10). Не разсуднъ же подобаеть устрояти себъ въ скудости пищи и питіа, и разслаблятися, и нечювьствовати, и къ подвигамъ не возмогати, но противу силъ телеснъй умърити въздержаніе не отъ пищи бо, но отъ обіаденіа, и не отъ вина, но отъ пітанства.

А еже щапити и дрочитися, и туне и всуе дни своя иждива ти и этло губително есть. Откуду бо многогубителныя разходы и долги, не отъ гордости ли, и безумныхъ проторовъ, и на жену и на дъти кабалы, и поруки, и сиротство, и рыданіе, мичяніе, и слезы. Всегда наслаженіа, и упитъніа, всегда пиры и позорища, всегда бани и лежаніе , всегда мысли и помыслы нечистыя, всегда празность и безумнаа тосканіа, якоже ніжихъ мошенниковъ и оманниковъ дімонскымъ наученіемъ. Всякъ ленится учитися художеству, вси бъгаютъ рукодъліа, вси щапять торгованій, вси поношають земледылателемь, вси отъ душеполезныхъ притчей и повъстей уклоняются, вси отъ духовныхъ бестдъ бъгаютъ, вси плотская любятъ, встмъ гръховнаа и безаконнаа радостна, вси на земли хотятъ жити, вси по смерти житіа не памятьствують, вси красятся и упестреваются, и поступающе хупавятся, и в сихъ весь умъ свой изнурища и уже на небо, невъмъ, како взирають, вси кощунници, вси смёхотворци, вси элоглагольници, клеветници. Сіа же не иныхъ осужая, и поношая глаголю, но себе укоряай осужаа, и свою лёность въздвизаа, и вамъ молюся, вы бо моя радость, вы моя сладость, вы моя слава, вы моя честь, вы мое богатьство.

Обуздаимъ, любимцы, языкъ, удержимъ несмысленая въщаніа, бъжимъ тучныхъ трапезъ и піанства, бъжимъ блудниць и сіателныхъ лицъ и свътлости тъла. Чистотою, и кротостію, и смиреніемъ, и любовію поживемъ, милостынею просвътимъ себе и другихъ, да и настоящаго житіа сподобимся въ славу Божію, и будущихъ получимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ рукоп. Им. пуб. биб. № 522, д. 488 читается: жеданіе. Въ Синодальномъ и Хлудовскомъ соборникахъ читается: дежаніе.

благыхъ, ихже буди всъмъ намъ получити благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, с Нимже Отцу, съ Святымъ Духомъ слава и дръжава, честь и покланяніе нынъ и присно, и ввъки въкомъ, аминь.

#### XI.

### Наказаніе зі слова '.

«Пріидъте, о возлюбленіи, бесъдуемъ бесъды душеполезныя, и повъсти, и притчи спасительныя! Что есть теченіе міра сего, или есть сладось его? Что ли есть величество и слава его мимотекущая? Вся басни, вся паутина, вся дымъ, и трава, и цвътъ травный, и сънь и сонъ. Что убо радуемся пищами, и піянства и позорищи? Радоватися убо о Господъ повельно намъ есть, а не отолстотъ пищей и піянства, и о щапленіихъ, и о позорищахъ. Хощеши ли славенъ быти и честенъ? Хощеши ли богатства много имъти и радоватися, и веселитися и наслаждатися?-Преобидемъ земная, презри мимотекущая. Невъсили яко 2 погубляемъ себе щапящеся и дрочащеся. Возлюби страданіе и трудъ, и смиреніе, и любовь и милость о Господъ, лъность бо многихъ погуби, тунеядъніемъ же и дроченія и щаплеея вся изнури. Кая убо Божественая писанія пищу и піянство похваляеть? Которыя Христовы евангельскія заповъди и Апостольское преданіе толстыя и тучныя трапезы предаша?—Доколе питаніе, доколъ играніе и щапленіе, доколъ дроченіе и тунеядъніе, и отъ сего заимованіе, и поруки, и кабалы, и жент и дътемъ миганіе и слезы, и самому изчезновение и ума изступление! Что убо предпосылаещи на небеса? Гордыни ли величество? Объядъніе ли и ніянство?

Внимаемъ бесъдъ сей духовнъй, о любезніи, будемъ дълатели заповъдемъ Евангельскимъ, и въ немъ же (въ рукописи—внеже,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Настоящее поучене надается по тремъ спискамъ: по списку Москов. Син. бывшей натріарш. бябліотеки №  $^{197}/_{195}$  л. 332—334, по рукописи бяб. купца Хлудова въ Москвъ, № 87 л. 240—241 и по рукописи Графа Уварова № 730 л. 302—303. За основаніе взятъ списокъ Синодальный.

<sup>\*</sup> Въ спискъ Хлудова читается: невъсили яко торгъ есть настоящая, невъси ли яко погубляемъ...

<sup>1</sup> Въ руконисяхъ Уварова и Хлудова правильнъе читается тунеядъніеже.

но, кажется, удобнъе прочитать - въ немъ же т. е. званіи) кто званъ бысть, въ томъ да пребываетъ: властель ли еси, судія ли еси, воинъ ли еси, послушникъ ли еси, купецъ ли еси, рукодъльникъ ли еси, земледълатель ли еси, ловецъ ли еси, бортникъ ли еси, каменосъчецъ ли еси, кузнецъ ли еси, швецъ ли еси, древодъль ли еси, писецъ ли еси, зотчій ли еси, философъ ли еси, и прочіи вси, пріемшіи отъ Господа художество тружайтеся, делайте не яко рукодълію и мамонъ, но яко Богу работающе и внимающе, и еще отъ труда своего по силъ Божественъй церкви, и нищимъ, и страннымъ, и на вся потребы и проторы издающе. Такоже (въ рукописи-какоже, нужно думать, что это ошибка писца) сія властель по Бозъ вся да творить, милость и правда всегда съ нимъ да пребываетъ. Судій не на лица зряще, но праведный судъ да судять, узаконенными имъ доходы и оброки да довлъются. Воини никогоже да обидять, и никогоже оклеветаютъ, и довольни да будутъ оброки, указанныя Послушникъ - въ послушаніи своемъ иже о Господъ, и прочіи вси. подвизающійся Господа ради, трезвитеся, подвизайтеся, да вящую мэду пріимите, ни чтоже по пристрастію и лихоимству, и лукаво, и беззаконно содъвающе, но съ тихостію и кротостію, и смиреніемъ и мило! стію, и человъколюбіемъ о Господъ.

Никтоже буди тунеядецъ, никтоже буди празденъ, праздность всъмъ злымъ ходатайяствена есть. Сего ради преже въ раи повелъ Богъ Адаму дълати и рай хранити, по изгнаніи же оттуда въ трудъ и потъ лица хлъбъ ясти повелъ ему Господь, а яже ко Адаму реченная, ко всъмъ речена быша. И сынове того и внуци, иже добръ разумѣвающій о Господѣ, никогдаже праздни бываху отъ трудовъ и потовъ. И Господь убо въ плотстемъ смотреніи, якоже рече Великій Василій, по первому возрасту родителемъ повинуяся, и всякъ тълеснъ кротко, и смиренно, и благопокорно съ ними ношаше, и егда пріиде время и ученики пріємъ-не гордостно, и щапливо ц бездёльно: рече бо Аэъ есть посредё васъ яко служай (Лук. XXII, 27) и—не прінде да послужать Ему, но да послужить (Марк. X, 45); и овогда умывая нозъ ученикомъ, безъ лъности мъсто отъ мъста пъшъ преходя, тружаяся нашего ради спасенія, образъ дая намъ. Й Пречистая Богородица никогдаже бездъльна и праздна бываше, но въ постъ, и во бдъніи и рукодъліи. Сице же и Апостоли, дълающе, рече, своима рукама (1 Корино. IV, 12) и паки рече: мь трудъхъ, во батнихъ, въ постъхъ (2 Корине. VI, 5), постъ бо, и цъломудріе и рукодъліе на многія козни діавольскія побъда есть. Да сице

пребывающе въ трудъхъ и постъхъ о Господъ, и въ тихости, и въ кротости, и въ смиреніи и въ любви, небесныхъ получимъ благихъ благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іисуса Христа, съ Нимъ же Отпу со Святымъ Духомъ слава и держава во въки въкомъ. Аминь.

### XII.

## Первое посланіе м. Даніила.

Посланіе <sup>1</sup> грѣшнаго и худаго инока Данила, милостію Божію мятрополита всея Русіи, въ Володимерь, во обитель святаго чудотворца Няколы на Волосово, во общій монастырь мятрополіи всея Руси, нгумену Павностію и з братею о благочиненіи <sup>2</sup> я крѣпости монастырскаго устава. Слово ҳ .

Благословеніе гръщнаго и худаго инока Данила милостію Божією митрополита всеа Русіи, въ Володимерь во общій нашь монастырь на Волосово, великаго чудотворца Николы, игумену Паенотью з братею.

Воспріяхъ любовное ваше писаніе, и благоразумѣніе <sup>3</sup> и вѣры исполненое, ищуще отъ мене недостойнаго и окаяннаго инока Данила пользующая къ спасенію душамъ, и аэъ, аще не достоинъ есмь, но елико по силѣ моей сказати божественная писанія противу коего ждо потребы долженъ сый, и <sup>4</sup> яко и служеніе мое се есть обдержно ко всѣмъ, кольми паче къ вамъ множаеми подобаетъ, понеже и присніи <sup>5</sup> мои есте возлюбленніи духовніи подвижницы. Глаголъ же пи-

¹ Настоящее посланіе издается по тремъ спискамъ: по рукописи Импер. Публ. библ., изъ древлехран. Погодина № 1149, и по двумъ рукописямъ Соф. библютеки: №№ 1281 и 1446. Въ основаніе изданія положенъ списокъ, находящійся въ Сильвестровскомъ сборникъ Новгород. Соф. биб. № 1281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По рукописи Имп. Пуб. биб., изъ древле-хранилища Погодина, № 1149, л. 1 читается: благочиніи.

³ По рукоп. № 1159, л. 1, читается: благоразуміа.

<sup>4</sup> Въ рукоп. И. П. биб. № 1149, л. 1 об. и пропущено.

<sup>•</sup>Въ рук. № 1149 читается: искренній.

санія вашего сицевой есть, что дъм у васъ не по обычаю общаго монастыря презвитиры и діаконы емлють по рукамъ милостыню лихоимству радующеся і, а монастырскый уставъ разоряюще, и вы бы имъ тое воли не давади 2, а собирали бы есте что ни есть приносимое отъ христолюбцевъ въ монастырскую казну безъ лукавства; а покоили бы есте всъхъ безхитростно по писанному: возлюбиши искреиняго своего яко самъ себе (Мв. XIX, 19) 3, да и приказывали бы есте \* старцемъ добрымъ духовнымъ доходовъ монастырскихъ беречи и у налоя стояти или старцу Васьану Внукову, да казначъю Веньямину, да старцу Денисю Долгожданову, и аще вто иный в тому благостроинъ, точю не лукавной безъ всякія хитрости, да бы кто не погиблъ ни въ сіи въкъ ни въ будущій в. а за монастырь бы встръчати и провожати приходящихъ безъ игуменскаго благословеніа не исходиль ни кто же, такоже и милостыню отъ приходящихъ христодюбцевъ сребра, и злата, и одежи и обуща не просилъ бы ни кто же в развъе милостыни, а кого лихоимствующаго уличать, или отъ презвитеровъ или отъ простыхъ иноковъ ино того игумену провъе казати на дине 7 духовне, потомъ аще не исправитца, ино пръдъ двема или треми послухи. И аще еще непослушное и не исправленое имать, ино запрещеніемъ и отлученіемъ исправляти, многажды же и сухояденіемъ, рекще хлъбомъ и водою, во исправленіе приводити. И

¹Въ рукоп. № 1149 читается: Глаголъ же сицевъ писанія вашего, яко въ обятель приношеніе отъ христолюбцевъ не но обычаю общаго монастыря презвитеры и діаконы емлюще себѣ монастырскую милостыню, лихоимству радующеся....

<sup>•</sup> Слово «недавали» процущено въ сбори. Соф. биб. № 1456, словъ находищемся между концомъ 1 стр. и началомъ 2-й.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рукоп. № 1149, л. 2 послѣ словъ яко самъ себе прибавлено: и священникомъ что идетъ то и ихъ есть, въ томъ ихъ не обидите, обидяй бо священника Бога обидить, и безчествуяй священноинока—Бога безчествуетъ, и оклеветаяй настоящаго, рече великій Василіе, оклеветаетъ Бога и судитъ Бога, ихъ же судъ страшенъ есть; внимайте себе, и не досажайте и не лихоимствуйте и приказывайте старцемъ добрымъ.

<sup>\*</sup>Въ рук. № 1149, словъ: «да и приназывали бы есте« ненаходится.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Въ рук. № 1149, л. 2 прибавлено: и ако подобаетъ всею силою монастырь хранити, да не наполнится обычаевъ злыхъ и лукавства, всёхъ возбраняйте отъ лукавства, и пронырства, и лихоимства и за монастырь бы встрёчати....

 $<sup>^{6}</sup>$  По № 1149, л. 2 об. вм' всто словъ: не просилъ бы ни ктоже читается: да не проситъ кто.

Въ рук. № 1149, л. 2 об. читается: наедине.

аще еще неисцъльное имать, отъ обители отогнати таковаго, понеже писано есть: егда отъ единаго многимъ вредъ будетъ, тогда не подобаетъ долготръпъти, занеже лучшіи есть многихъ уцъломудреніе единаго вреженіе

Сего ради подобаетъ пастырю быти праведну да возможетъ врачевати здравъмъ ученіемъ и дукавнующихъ обличати и уклонятися отъ всякаго неправеднаго гифва, такоже и отъ суда неправеднаго, якоже и отъ зміа и скорпва бъгати. Добродътель же игумену есть смиреніе и нестяжаніе 1 такоже и прозвитеромъ и діакономъ. Игуменъ же да полагаетъ образъ всемъ собою по писанному: начатъ Іисусъ творити таже и учити (Дъян. 1, 1). Сего ради игуменъ самъ съ священники и старцы да входить въ трапезу ясти по отпущеніи божественныя службы, на трапезъ же не бесъдовати ни смъятися 2, а преже объда не ясти в и на чюжемъ мъстъ не садитися, а за послъднюю трапезу не ходити никому кромъ служебныхъ, и послъ трапезы не оставлятися никому въ трапезе 4, а по монастырю безвременно не ходити, а за монастырь никакоже никому не воити безъ благословенія игуменскаго, разв'є же ризы своя измыти или воды почрети 5, а по павечерніцы не глаголати, но отходити во свою келью комуждо съ молчаніемъ <sup>6</sup>. Кромъ же сего, аще кого узріте или увъдаете отъ къльи въ келью ходяща  $^7$ или на монастыръ стояща, или за монастырь идуща, и ты, игуменъ и старцы возбраняйте безчинствующихъ, и не попущайте сему быти. Егда же въ церковь сходите в на птніе, и вы бы посптвали къ началу всякаго пенія, а стояли бы въ церкви кождо на своемъ месте благообразне, съедыняя свои нозъ, и очи смъжая, и мысль свою ота-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По рук. № 1149, д. 3 вмівсто сдова нестяжаніе читается: дюбовь равно ко всівмъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ № 1149, д. 3 об, вставдено: но съ безмодвіемъ внимати чтеніемъ божественныхъ словесъ и на чюжемъ мъстъ не садитися...

въ рук. № 1149 словъ: а преже объда неясти ненаходится.

Въ № 1149, д. зоб. прибавлено: кромъ служебниковъ.

<sup>5</sup> Словъ: или воды почрети нётъ въ № 1149, л. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Въ № 1149, д. 4 об. прибавлено: а отъ келью въ келью не приходити развъ иже къ игумену духовныхъ ради дълъ, или къ духовнымъ старцамъ душевныя ради пользы, и сте благочинно и съ великимъ страхомъ и внимантемъ....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рукописи № 1149, д. 4 прибавлено послъ слова ходяща:«на празднословіе, и кощуны и на смъяніе, а не на душевную пользу и спасеміе.

въ рукописи № 1149, л. 4 сходитеся.

ращая отъ суетныхъ прелестнаго сего жития, но весь умъ свой полагая въ глаголемыхъ, и пъваемыхъ, и прочитаемыхъ божественныхъ словесъ, а по церкви бы есте не шаталися, ни съ мъста на мъсто не преходили, ни смѣялися, ни глаголали, ни шептали, но точю игумену и служебникомъ слова два или три за великую нужу преглагодати и сіе тихо и кротко съ великимъ вниманіемъ, такоже и просвиры и кутію канунъ вкушати благочиннъ. А въ церкви бы не оставлялся никто развѣ пономаря, а дѣла бы есте дѣлали всякіе съ игуменомъ вкупъ за едино, а игуменъ бы съ вами всякіе монастырскіе діла ділаль вкупів за едино. А все бы у вась въ монастырів было брежно и благочинно, а бесчинствующимъ бы есте не попущали, но обличали бы есте ихъ предъ встми не простоже, но съ яростію даже и прочіи страхъ имутъ <sup>1</sup>, понеже ненавидимо есть на мнозъ, еже по Бозъ, своея воля отсъчение множайшимъ отъ человъкъ, но свое кождо оправдание лихоимствуетъ и сего ради погибаетъ въ насъ дъльная добродътель, понеже заблужаемъ отъ праваго пути, тъмъ же убо мы боящеся прещенія и страшнаго суда и за еже ради по Бозъ ревности и любве законъ Божінхъ и Божественныхъ писанінхъ глаголющихъ 2. Вы же возлюбленніи овъхъ убо милуйте разсужающе,

<sup>1</sup> Въ рукописи № 1149, л. 5 эта тирада имфетъ следующую редакцію: а бесчинствующимъ не полущайте, но поучайте, и наказуйте, и милуйте ихъ съ тихостію, и кротостію и любовію, а не лютостію, ни свиръпствомъ и дващи и трищи и множицею съ долготерпъніемъ и пожданіемъ зло за зло не воздающе, но вся Господа Бога ради съ долготерпъніемъ творяще и съ милостію, аще и не послушное имъютъ и по многомъ наказаніи, и моленіи, мплосердіи и долготерпъніи въ исправленіе не приходять, и соблазнь и обычаи лукавы многимь бывають, и благочиніе монастырское въ смущеніе, и въ попраніе, и въ разореніе творять, не попущайте имъ, но обличайте ихъ предовсеми съ Божією любовію и милостію, да убоявшеся и устрашившеся уцфломудрятся и покаются, сего бо наиначе хощетъ Господь Богъ отъ всекъ насъ, да обратимся умилившеся, и покаемся. Аще ля еще въ благочиніе и вь разумъ истинный не приходять, обличайте ихъ предо встми не просто же, но съ праведною святою яростію, и божественою ревностію, а не бысовскимь дукавствомъ, и враждою и себы отмиценіемъ, даже и протчін страхъ имуть и уцьломудрятся и благочинствують. Обративщижнеся, и умидывшихся и кающихся съ радостію пріимайте, и обратившихжеся взыскуйте, при. зывайте, врачуйте, утъщайте, покойте, тако же и отбъгающимъ мнихомъ отъ монастырятворите, взыскуйте, возвращайте, врачуйте, милуйте, утвшайте, покойте, яко же Божественая правила повелбваютъ и прочая Божественая писанія и за. конъ, но понеже ненавидимо....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Во встать трехъ рукописяхъчитается: глаголющимъ, н втрите читать: глаголющихъ.

овъхъ страхомъ спасайте. Тъмъ же убо аще милостію въ исправленіе приходять златворащей, вельми добро есть; аще ли же ни, тогда страхомъ проводити подобаетъ во исправленіе законъ Божійхъ или ужасными, страшными глаголы Божественныхъ писаній, или нъкоими повъстьми и притчами устращати, или инако нъкако возустити и устращити злодъйствующаго или сухояденіемъ, рекше хлъбомъ и водою, или отлученіемъ святаго причащенія, или отъ обители отгнати.

Подобаетъ бо пастырю милостиву и страшну быти, смирену же и высоку. Аще бы вси блази были милости единыя потреба была бы аще ли же строптиви и гръхолюбезни, тогда страхъ потреба достоитъ быти, яко да милость утверждаетъ благыя, страхи же возражаеть элыя. И во святьй льствиць речено есть: ни безумнь смирятися, ниже безсловесно возвышатися пастырю льпо есть. Добраго же н истиннаго пастыря дело есть, еже милосердовати объ овцахъ, и промышляти, и пещися ими, и собользновати недужному овчати, якоже благын отцы 1 къ дътемъ присносущимъ да промышляетъ, и постщаеть когождо, и подобное врачеваніе и промышленіе противу силъ пръноситъ или телесно, или душевно любовію или отеческымъ благоразуміемъ всёхъ милуя, всёхъ взыскуя, о всёхъ промышляя, всъхъ, пріемля всъхъ, утьшая всъхъ, не завистно подая разумъ ученія всімь, недугующихь укріпляя, малодушьствующихь утішая, скорбящихъ подобнымъ врачеваніемъ обвеселяя, сограшающихъ обращая, седмьдесять седьмерицею прощая по заповъди Господни, прощеніе бо гръхомъ нашимъ въ прощеніи братій нашихъ обрътаемъ, якоже писано есть.

Сего ради преже иныхъ добродѣтелей стяжемъ смиреніе. Аше кто въ васъ паче прочихъ больши есть да велемудрствуеть 2 и да непревозносится на меньшее и худѣйшее, извѣтъ предлагая многолѣтнаго иночества своего, или дѣла художственая или слова 3 сладвоглаголанная, или благородія изящная, или санъ величества, или приношенія богатству 4 и стяжанія многа, но той паче да почитаемъ бываеть въ васъ, егоже самъ игуменъ и первѣйшая братія изберутъ 5,

Въ рукописи № 1149, л. 7 читается: благоразсудный отецъ.

въ рук. № 1149, л. 7 читается: да самъ о себъ не велемудрствуетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Въ рук. № 1149, читается: словеса и рѣчи.

Въ рук. Соф. биб. № 1456, читается: богатства.

в Въ рук. № 1149, л. 8 прибавлено: прочал вся въ васъ да бываетъ по до-

такоже и <sup>1</sup> всякихъ дълекъ игуменъ з братъ <sup>2</sup> совътуя и благочиннъ и благостройнъ управляя монастырская вещи <sup>3</sup> любовію и смиреніемъ, смиреніе бо дверь царствія небеснаго есть, его же буди всъмъ намъ получити молигвами Преславныя Богородицы и всъхъ святыхъ Аминь.

#### XIII.

# Второе посланіе м Даніила '

Тогоже посланіе къ нѣкоему епископу понеже нѣщлн <sup>5</sup> человѣци принесоша ему рѣчи на епископа, яко небрежно и лихоимствѣно житіе ниатъ, и сего ради, въ кратьцѣ изложивъ посылаетъ. Слово къ.

Понеже убо, възлюбленный бмой брате епископе, многая различная словеса пріидоша ко мнѣ, недостойному иноку Даніилу, яже о тебѣ, и сего ради, посланейце написавъ, послахъ къ тебѣ. Аще бо и самъ окаяненъ есмь, но тобѣ и всѣмъ глаголати и писати полезная долженъ есмь, даже и самъ, понемала отъ лѣности и уныніа воспрянувъ, потщуся благая творити.

И что убо здыхъ здъе есть? Всяка убо неправда, и похищеніе, и лихоимъніе здое и паче всъхъ здыхъ здъйшее ненависти достойно, о боголюбецъ, сребролюбіе; многимъ бо и великимъ здымъ ходатай бываетъ сребролюбецъ. Тъмже, о любимиче, утрезвимся дондеже время имамъ. Тръгъ бо есть житіе сіе маловременное и не внимающихъ предъщаетъ и погубляетъ, и многихъ предъстивъ погубило и смерти

брему и блаженъйшему разсужению, всему бо свъть есть разсужение, иль бо вяще да почтенъ бываетъ, иль же среднее, инъ же миже, иси же въ смирении и любви духовней да пребывають о Господъ.

¹ Въ рук. № 1149, прибавлено: во.

<sup>\*</sup>Въ рук. Соф. биб. № 1456, в братею.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рук. № 1149, читается: монастырскія дѣла и вещи.

<sup>&#</sup>x27; Посланіе издается по тремъ рукописямъ: р. Импер. Пуб. биб, изъдревле хр. Погодина № 1149 д. 8—11, и рук. Соф. бибд. № 1456 и 1281. За основаніе взята посл'ёдняя рукопись.

въ рук. № 1456 читается: нѣщи, а въ рук. № 1149 читается: нѣціи.

<sup>6</sup> Въ рук. № 1149 читается; возлюбленный, духовный мой брате.

предаде. Писано бо есть яко двъ еста смерти человъку; первая смерть, иже тело умреть, а вторая-иже ити въ муку. Соблюдаемъ себе опасно, о любимиче, дабы непрельстило насъ житіе сіе суетное, и прелестное, и скоропогибающее красотою, славою, богатьствомъ, и пищею и піянствомъ; идъже бо есть пища и піанство, тамо свинское житіе, рече Златоусть. Наказуимъ сами себе доброму обычаю, и блаженному ученію, помыслимъ осеб'є во что есмя поставлени, и которые дъла дълати, не на сіе ли-еже Божественымъ заповъдемъ учити и наказывати, и заблудшее обращати, и печальное утъшити, и сокрушеное обрадовати, и недужное врачевати, и аще имамы потребная, нищимъ и убогимъ подаяти, и ко всемъ человекомъ милостивное, и кроткое и непамятозлобное. Рече бо великій апостолъ. Павелъ: аще раздамъ все имъніе мое, и аще предамъ и тъло мое да съжегутъ мя, любьве же не имамъ, ни каяже ми польза есть. (1 Кор. XII, 3. ). Ипаки писано есть: судъ безъ милости не сотвор шему милости. (Так. II, 13).

Тѣмъ же учай да учитъ с любовію и независно, не точію любящая і, рече бо Господь: аще любите любящая васъ кую мзду имате не языци ли гакожде творять; вы же любите враги ваша, добротворите ненавидящимъ вамъ , и молитеся за творящая вамъ напасть, изгоняющая вы, да будете сынове отца вашего, иже есть на небесъхъ (Ме. V, 44—46). Сія намъ безпрестани смышляти и разумъвати подобаетъ и еже како прилъжати лѣпо есть о порученемъ намъ стадъ, яко на страмнемъ и ужаснемъ, и нелицемърнемъ судъ Христовъ слово воздати хотяще о душахъ человъческихъ. Сего ради непрестаимъ учаще и наказующе порученныя намъ люди. Аще и ненавидятъ и озлобятъ насъ, но мы не престанемъ творити Божественнаго сего дѣла, непогребаимъ талантъ въ пищихъ, ни скрываимъ бисера Господня во піанствъ, да не како, совратившеся отъ праваго пути, впадемъ въ лютую пропасть, и великъ соблазнъ будетъ міру, и горе себъ наслѣдуемъ.

Соблюданить себе отъ любьви прелестнаго сего житія, якоже рече апостолъ Петръ: трезвитеся, бодрствуйте, съпостать вашъ діаволь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ рук. № 1456 д. 5 читается: не точію дюбящая, но и обидящая. Въ рук № 1149 читается: неточію дюбящая, но и ненавидящая и обидящая.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ рук. № 114 9.1. 10 читается: «не язычници ли».

въ рук. № 1149 л. 10 читается: васъ.

<sup>4</sup> Въ рук. № 1456. л. 5 читается: таланта въ пищахъ.

яко левъ рыкая, искый кого поглотити (1 Петр. V, 8). Зѣло бо спѣшитъ всегда, иже даетъ, аще бы ему мощно все человѣчество въ геенну вложити, дабы ни единъ отъ руку его избѣжалъ. Велика убо есть погибель души, не хранящей заповѣдей Господнихъ. Тѣмже цѣломудръствуимъ и трезвимся, и возлюбимъ другъ друга, зане любовь покрываетъ множество грѣховъ. Бѣжимъ немилосердаго нрава, отметнемъ отъ себе нечеловѣколюбіе, и лихоимѣніе, и возлюбимъ человѣкы, а не сребро и злато, даже имѣти возможемъ участіе во царствіи Божіи молитвами Преславныя Богородица и всѣхъ святыхъ. Аминь.

### XIV.

## Четвертое посланіе м Даніила.

Посланіе і наказателно и душеполезно и яко житіє сіє прелестное, яко сонъ мімо грядетъ. Слово  $\vec{\mathbf{A}}$ -е.

Понеже пучина азъ окаанный есмь безмърныхъ прегръщеній и многобезуменъ и непотребенъ ни на что же, тъмже трепещу, и ужасаюся и зъло боюся да не по малу небреженію сему поутемъ предходящоу въ безмърное смущение и соблазнъ всъмъ человъкамъ приндутъ церковныя вещи: горе бо тому человъку, рече Господь, имже съблазнъ приходитъ (Мв. XVIII, 17). Сего ради моему окаянству много трезвъніе достоить имъти, многы совътникы благы ищущія живота въчнаго, многы другы върны не любящія міра и яже суть въ міръ. Но и аще азъ непогребенъ и окаяненъ есмь, тебъ же, вовлюбленное и духовное мое чадо, глаголахъ и паки глаголю: любити Гоепода Інсуса Христа всею душею твоею, и всемъ сердцемъ твоимъ и искренняго своего, яко самъ себе, и се тебъ отъ мене гръшнаго и худаго инока Данила велій даръ, и да имаши всегда въ сердцы своемъ сію память, такоже непрестанно имъти въ себъ страхъ Божій и поучатися въ заповъдехъ Господникъ день и нощь и вся убо елика аще обрящетъ рука твоя сотворити. Якоже рече премудрый Соломонъ: елика ти сила творити,

¹ Посланіе издается по рукоп. Имп. Пуб. биб., изъ древнехран. Погодина, № 1149, л. 15—23.

твори, яко нъсть сотвореніа ни помысла, ни разума, ни мудрости во аде, амо же ты идеши (Екклез. ІХ, 10); яждь, о возлюбление, медъ, да наслаждается гортань твоя (Притч. XXIV, 13), и отъ юности своея избери наказаніе, и до седины обрящещи мудрость, якоже рече Сирахъ (VI, 18), и внимай себъ да избавишися яко серна отъ съти, и яко птица отъ пругла (Притч. VI, 5). Да будетъ же ти опасное вниманіе о всемъ въ маловременнемъ семъ мірт тлтныхъ и мимо текущихъ презирая, и ни во что же полагая, къ тамошнему же въчному животу все свое желаніе простирай, и въ сицевомъ възрасть да плодоносна ти будетъ душа, и да будеши кротокъ и смиренъ и разуменъ. Велика бо сія добродѣтель и Господь убо не отъ иного кого веляше научитися сей добродътели, но отъ самого себе, рече бо: научитеся отъ мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ и обрящете покой душамъ вашимъ (Ме. XI, 29); и на кого, рече, призрю, но на кротғаго и молчаливаго и трепещущаго моихъ словесъ. Всегда поучай себе къ благоугоженію Божію, и огражайся законы Святаго Духа и преданіи св. отецъ, целомудріе же и чистота да вселяется въ тя богатно, еже есь добродътелемъ сокровище, обрътыи же сіа, обръте радость о Святомъ Дусъ, обрътыи же радость о Бозъ не токмо на страсти не эритъ, но ниже на свой животъ обратится когда. Любовь бо Божіа сладчайшіе живота, и иже по Боз'в разумъ сладчайщи меда и сота, и да имать умъ твой незабвенну память о царствіи небеснъмъ, и о раи, и о геонъ огненъй, и о червіи не усыпающемъ и отъ сего чистота душа и телесе да съводворитися, и вся земнаа уметы и пепель да вмъняеть ти ся, и да уклоняещися отъ любящихъ суетная и мудръствующихъ плотскаа, и не тщися скороглаголивъ быти въ бесъдахъ, и не восхощи пріяти обычныхъ друговъ бесъды, иже душа вредящаа глаголющихъ, и суетная мудръствующихъ и упражняющихся въ бесловеснаа попеченіа, сохраняй же себе всяческимъ отъ таковыхъ дерзновеніа, и да бесёдуещи съ тіми, съ ними же ти есть душеполеэное, и о нихъ же извъстуещися, яко къ созиданію и исправленію душамъ творять бестдованіе имуще силу съ художествомъ слышати и рещи полезная. Аще ли же не трезвишися, но слагаещися о мноэт не полезнымъ, и плотская любящимъ и суетная мудръствующимъ и въ бесловеснаа упражняющимся попеченіа, по мале же и самъ въ губителехъ душа увязнеши, снизходя въ плотскаа желающихъ и въждь, о любезнъ, яко злая и лютая пострадати имаши и преже смерти и воскресенія и сграшнаго суда. Тъмже незабвена подобаетъ имъти память вниманіа, и трезвъніа и на всякъ часъ посвидати свое сердце и испытовати свою съвъсть, да не како украдаеми отъ съвъсти и обрящемся въ шуихъ, и въстязовати опасно своя чувьства и изследовати опасно своя помыслы, где уклоняется душа, и гдъ паритъ умъ, и въ коихъ вязитъ и кое любитъ, и кое общеніе състоится ему, егда не въ духовныхъ, но егда въ земныхъ въка сего прелестнаго вещехъ съдержится, и съсвязуется отъ тмы страстей и элобы дукавыхъ бъсовъ, якоже рече великій Макаріе: да егда обрящеться человъкъ въ сицевыхъ да возопість къ Господу Богу рыданіемъ, и плачемъ, и помыслы въ Христовъ миръ храними-И егда тщету прівмемъ въ духовныхъ, о семъ паче подобаетъ намъ скорбъти, неже о земныхъ и суетныхъ въка сего. Мы же отъ безуміа нашего о табиныхъ и суетныхъ паче въчныхъ прилежимъ, и егда въ маль ньчто въ земныхъ и тльнныхъ и мимотекущихъ вещехъ отщетимся суетнаго житіа нашего и о сихъ паче зельпъ рыдаемъ и плачь и слезы отъ безуміа нашего неполезно точаще, а одуховномъ житін нимало не пекущеся, и егда въ духовныхъ отщетимся и сіе ни во что же полагаемъ, не поминающе реченнаго святыми отцы: аще кто сребро или злато въ въцъ семъ погубитъ, можетъ вмъсто того обръсти ино, а время сіе погубивый другое вмъсто того не обрящетъ, понеже писанію глаголющу яко пришелцы есмы здъ и преселницы, тамо же въчная жизнь и не проходить мое житіе, еже по смерти или въ покои или въ муцъ, еже комуждо воздастъ Богъ по дъломъ его. Того ради и подобаеть намъ попещись о ономъ, еже по смерти житін, тізмъ же всякъ подвигъ и всяко тщаніе да покажеши о дізданіи заповедей Господнихъ, и да глаголеши, и твориши угодная Господеви, имъя силу съ художествомъ духовнымъ и въ вопросъхъ и въ отвътехъ во всемъ полезнаа. Что же убо есть житіе наше, о любезне? Не яколи же сонное видъніе, не яко ли цвътъ травный и пара вмаль въсходящи и исчезающи, или ръчнаа быстрина мимотекущія, или яко роса утреняа въистину? Пріидемъ убо, о любимиче, и видимъ во гробъхъ ясно: гдъ оного и оного многое имъніе и безчисленное богатство, гдъ кръпость телесная ихъ, гдъ храбрость мужества ихъ, гдв убо есть доброта телесная, гдв есть юность, гдв суть очи, где языкъ многоглаголивый и ухищренныя речи, где лецота плоти и гдъ красота юности, гдъ баня и прочее угодіе плоти, гдъ одры слоновыя и златопрядныя постеля, гдв кони среброуздныя, гдв оружіа златоблещанныя, гдт высокіа престолы, гдт царіе и князи и ихъ възвышенная сдава, гдъ болярство и честь, гдъ красота и сдава суетнаго сего житіа? Вся исхоша, яко трава, вся разсыпашеся, вся погибоща. Гдъ убо тогда мірское пристрастіе, гдъ маловременныхъ мечтаніе, гдв злато и сребро, гдв рабъ множество и отрожи предтекущіа, гдѣ многоразличныя трапезы и сладкія спѣди и хптроеть поваровъ, гдѣ красота ризнаа, гдѣ златыя и сребряныа сосуды, гдѣ сладкіа вина нерастворенныя и прочее питіе благовонное, гдѣ ристаніе конское и утѣшеніе суетное, гдѣ радость прелестнаго сего вѣка, гдѣ веселіе маловременное суетнаго сего житіа? Все пепелъ, вся прьсть, вся прахъ, вся сѣнь. Что убо всуе мятемся человѣцы гнои суще, пръсть и прахъ, плоть и кровь, трава и цвѣтъ травный, сѣнь и дымъ, и суета въ истинну суета всяческая, воистину всуе всякъ человѣкъ и всуе мятется съкровищуетъ и не вѣсть кому събираетъ, якоже есть писано: суета, суета и всяческая суета (Екклез. 1, 2). И вся убо видимая міра сего красна суть и славна, но въскорѣ минуетъ и исчезаютъ яко дымъ, якоже и предъречеся, яко сонъ пли яко цвѣтъ увядаетъ, вѣчная же и невидимая въ вѣки пребываетъ.

Тъмже о въчнъмъ житіи всяческій почтеніе покажемъ, и глаголемъ о семъ, и бестды и ртчи составимъ о сихъ, и гдъ обрящемъ свидътельство въ божественныхъ писаніяхъ, тако и глаголемъ: иже каковъ си есть богонасаженный рай, и каковы си суть обители потрудившимся Бога ради, якоже рече самъ Господь: обители многи суть въ дому Отца Моего (loan. XIV, 2) и пакы глаголеть писаніе: многія обители у Тебе, Спасе, суть по чину встыть разделены, по мёре добродётелей, и какова си будеть радость праведнымъ, и каково наслажение и кто сія можетъ разумъти или кыи умъ домыслитися, еже пріимуть отъ Бога потрудившіеся Его ради, якоже пишеть апостолъ Павелъ: око не видъ и ухо не слыша и на сердце человъку не взыде, яже уготова Богъ любящимъ Его (1 Кор. II, 9). Да глаголеши и о мукахъ, и отъ шедшихъ отсюду душахъ и гдъ суть праведныхъ, гдъ ли суть гръшныхъ, пишетъ бо: праведныхъ душа въ руць Божіи и не прикоснется ихъ мука; о гръпныхъ же: да возвратятся гръшницы въ адъ, и о воскресении и о стращномъ судъ, и память же смертная да незабвенна ти выну буди. Сія убо вся имущихъ умъ зъло ползуютъ, твори, о возлюбление, яже угодна Богу да наслъдиши животъ въчный. Кая убо есть полза еже спедаты себе печальми суетными и скоропогибающими? Кое ти есть пріобрътеніе, еже благородіе свое истощити въ плотскыхъ желанінхъ? Которыхъ лътъ чаешь? Коего времени ожидаешь? Почто день отъ дни отлагаешь о своемъ исправления? Человъкъ еси, смерти чая и воскресенія, и суда, и воздаянія или въ покои или въ муку. Отложи житеискаго обычая непользующая тя, пріимися за благое житіе; пишеть бо: слава и честь и миръ всякому творящему благое (Рим. II, 10). Аще

ли же нынѣ унываеши, и не тщишися исправити себе, и зарокъ отъ зарока даеши, и день отъ дни объщаваеши и сице провожаеши лѣта своя не спѣха имѣя, но паче украдаемъ отъ противнаго, дондеже и кончина приспѣстъ, понеже безъ вѣсти конецъ. Подвигнися добрымъ подвигомъ, да пріимеши праведный вѣнецъ отъ Господа Бога въ животъ вѣчный. Ни о чемъ же бо тако радоватися Богу, рече Григоріе Богословъ, елико о исправленіи человѣку и спасеніи, ты же пріемъ сіа умноженъ плодъ покажи и паче всѣхъ елико можеши въ смиреномудріи пребуди да гоньзнеши діаволскихъ сѣтей, якоже великій Антоніе видѣлъ есть, тамъ отъ страстей очищься богатотворнымъ смиреніемъ познаеши истину разумѣніа божественныхъ писаній. И сподобитъ тя Господь Богъ яже въ душевную ползу поспѣваюцаа, глаголемаа дѣлна быти, и благородіе твое сохранитъ и царствію небесному сподобитъ. Помоли же ся и о моемъ недостоиньствъ, яко да помилованъ буду молитвами Богородица и всѣхъ святыхъ, аминь.

#### XV.

### Двънадцатое посланіе м. Даніила 1.

Посланіе о целомудреннемъ и благоговейнемъ житіи. Слово ві-е.

Подобаетъ въдъти, о боголюбче и человъколюбче, яко по внъшнему словеси и закону прочее и духовному научитися закону длъжно есть, и еже о благочестій показати поты, и труды, и чисто и целомудрено пожити житіе, якоже и повелълъ ми еси о семъ писати ми тебъ. Тъмже, аще хощении духовный законъ благочестно о Христъ воспріяти, възлюби и храни во всемъ животъ твоемъ благоговъніе, и въздержаніе и пощеніе: блюдите бо, рече Господь, да не отягчаютъ сердца ваша объяденіемъ и піаньствомъ (Лук. ХХІ, 34), и апостолу взывающу: не упивайтеся виномъ, въ немъ же есть блудъ (Еф. V, 18). Достоитъ же тщеславіемъ и печалми житейсками не окраденемъ сущемъ быти иже целомудрено и чисто хотящимъ о Христъ жити: любити же и лица блъдость, и сухоту телесе, и въ болезнехъ не

¹ Послачіе издается по рукоп. Импер. Пуб. биб. изъ древнехран. Погодина, № 1149 л. 124—127.

изнемогати, и въ немощехъ не оскорблятися, но вся благодаря Христа Бога теритти съ тихостію, и кротостію и съ смиреніемъ, и долу имфти очи, и преклонену выю, и взоръ тихъ, и ступаніе кротко, и бесъда душеполезна, и молитва безпрестанна, и прочитание не лъностно божественныхъ писаній, и рукодъліе, и бдініе мірно, и безпостеліе, юнну сущу и здраву телеси, имъти же и память смертнаа и худость ризнаа естественаго ради и удобнаго поползеніа целомудрствующему, рекоша отцы, и отсъцати же едика сила начаткы скверныхъ и лукавыхъ помыслъ. Понеже убо Христосъ Богъ нашь во евангеліи своемъ начаткы съгръшеніемъ отсъцати повель, не бо прелюбодъяніе точію тъмъ мучится, но и пошествіе помыслу ко прелюбодъаніа начинанію осужається глаголющему: възръвы же на жену съ похотью, уже прелюбы сътвори съ нею въ сердцы своемъ (Ме. V, 28). Отсюду убо научившеся дължні есмы помышленіа очищати, аще бо начаткы сия отсъчемъ и того самаго видъніа лиць женьскыхъ и отрочять юнныхъ, и нелепаго и началозлобнаго смешеніа съними, и суетныхъ душевредныхъ бестьдъ и празности ума и телесе, и бывающаго отъ сихъ поползеніа взъбранимъ, будетъ намъ множайшее облегченіе отъ ратей, и удобнъйше лучшаго житіа устроеніе. Здравьствуй о Христъ, возлюбленный и духовный мой брате, Господь съ тобою съхраняа и спасая тя молитвами Преславныя Богородица и всъхъ святыхъ, аминь.

### XVI.

## Четырнадцатое посланіе м. Даніила 1.

Того же посланіе о духовномъ вниманіи, и трезвѣніи и бреженіи. Слово четвертое надесять.

Много намъ подобаетъ имъти духовнаго вниманія, и трезвѣнія и бреженія о спасеніи нашемъ, якоже писано есть: внимай себѣ, да избавишися яко серна отъ тенета, и яко птица отъ пругла (Прит. VI, 5). Никтоже бо спасеся кромъ вниманія, и трезвѣнія и бреженія, яко

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Посланіе цадается по рукописи Император, Пуб. биб. изъ древнехранилица Погодина, № 1149 л. 214—217.

мятежъ и модва помрачаетъ умъ, презорство же и гордость до конца погубляетъ. Много бо поврежаетъ мірская слава отъ духовнаго житія, обаче аще и слава богоданна будетъ кому, рече Лъствичникъ, добро ея щитомъ смиренія отвращатися. Понеже бо въ нарочитыхъ, и въ преславящихъ и веліе имя имущихъ мъстехъ потреба вниманія, и трезвенія и бреженія и смиренія многа имъти, много бо отъ начала міра отъ невниманія и небреженія пакость прівниде духовному житію и отсюду въ различныя ереси и в раздоры, и сонміщи, и прелести и въ страсти распростреся лютый сей недугъ.

Сего ради многажды глаголахъ ти и съвътовахъ съблюдати себе отъ всякаго небреженія, и невниманія и злаго житія, и иже злѣ и плотская смышляющихъ, и глаголющихъ и творящихъ человъкъ. И се нынѣ паки окаянное наше забвеніе, и лѣность и злое наше невниманіе, и небреженіе въ различныя страсти насъ поползатіся сътворило есть. И се скорбиши, и сѣтуеши, и плачеши, и слезы проливаеши, и се яко отъ ума изъступивъ, и яко плѣненъ, и изъумленъ и неистовъ пребываеши. И се паки небреженіе, и паки лѣность! Доколе разслабленое житіе? Доколе бѣдное пребываніе? Доколе рисканіе страстное, и шествованіе прелестное лукаваго вѣка, низъводящее во адъ?

Внялъ ли еси, о возлюбленный духовный мой брате, якоже и преже рекохъ и писахъ ти, еже долу имъти очи, и отлучатися отъ бесъдъ женскыхъ, и не взирати на жены, и на дъвици и на доброзрачныхъ женовидныхъ юношъ лицъ, и съводворенія съ ними и бесъдъ ихъ. Аще ли отъ бъсовскыхъ сихъ сътей не потщишися хранити, познавый, яко зъло пострадати имаши скверная паденія. Мы же сія предвозвъстихомъ множицею, да не извътъ или жалость на мою худость возложиши, отъ любви бо, сиръчь духовныя, къ тебъ сія глаголахъ и писахъ. Да избавитъ насъ Господь Богъ отъ сътей вражіихъ и жизни въчней сподобітъ молитвами Преславныя Богородица и всъхъ святыхъ, аминь.

### XVII.

### Посланіе Даніила игумена '.

Государю князю Юрію Ивановичу Пречистыя обители Іосифова монастыря гръшный чернецъ, игуменъ Данило, нищій твой, челомъ біетъ. Что еси Государь приказалъ ко мнѣ к нищему с нашимъ стацемъ с Саввою с келларемъ о постъ, в онже день нынъ прилучися праздникъ Пречистые Богородици честнаго и славнаго ея Успенія, ино, Государь, писано о постъ понедъльника въ правилъхъ святаго Іоанна Постника, такоже и во устав'в Герусалимствиъ писано есть. Но о пріемшихъ запрещеніе льжитъ иже отъ отецъ духовныхъ ко...... , о случающихся отъ которыхъ дёлёхъ, но во иныхъ днехъ, а не в праздники Христова, или Пречистые Богородици Успънія. Нынъ же прилучивыйся сей великій праздникъ Пречистыя Богородицы честнаго и славнаго ея Успънія, в день понедъльника да разръщается на все не токмо не в запрещеніяхъ но и иже и въ запрещеніяхъ сущимъ, яко быти невозбраняемомъ, якоже не имуще запрещеніа, сиръчь на масло, и вино, и на сыры и яйца и на вся подобнъ ради Пречистыя Богородици, еже се да бываетъ въ славу Божію и Того рожина, якоже писано есть. А я тебъ, Государю, нищій твой чедомъ бію.

### XVIII.

### Посланіе митрополита Даніила.

Писалъ его ко мнѣ какъ моей головъ быти яко зъло объятъ есмь отъ блудныхъ помысловъ и о семъ не тебъ единому точію тщаніе и подвигъ, но всъмъ подвизающимся Бога ради. Понеже велія

¹ Посланіе издается по единственному, извѣстному доселѣ, списку. Рукоп. Импер. Публ. биб. Q. XVII, № 64, л. 282.

<sup>2</sup> Здъсь въ рукописи прожжено.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Посланіе издается по единственному списку, сохранившемуся въ сборникѣ Моск. Дух. Акад. XVI в. №  $^{535}/_{186}$  4. 45—54.

борба, глаголють с вятіи отци, и сугубу рать имфя въ души и тфле и не имать нужнъйши сего естества: всегда пещь паляетъ раждизанія страстей, и яко море волнуется и въсходять великія волны хотяще потопити въ душетленныхъ страстехъ. Того ради крепце тщатися подобаетъ и трезвено же и бодрено съблюдати свое сердце отъ сихъ помысловъ, и, страхъ Божій имбя предъ очима, поминати объщаніе наше, еже во святьй крещенія купели, еже отрицаюся сатаны и всъхъ дълъ его, и всея службы его, и всего студа его. И сего ради триехъ сихъ речей неищуемыхъ малыхъ всего ветхаго и тлъющаго человтка отрицается и объщаевается новаго и обновляемаго въ животъ въчный. Точію мира и иже миру подобающихъ и възводящихъ къ благоугоженію Божію не объщевается отрещися, яко немощно есть мирянину человёку и въ житейскихъ живущу отрещися сихъ, точію заповъди Христовы истязуются съхранити и яже объщася на крещеніи, ибо ділаяй заповіди Христовы въ она възводимъ бываетъ. Сего ради заповъди Христовы истязуется съхранити. Рече Господь: слышаете яко речено бысть: непрелюбы сътворици, Азъ же глаголю вамъ, яко всякъ иже взритъ на жену къ еже въждельти ей уже любодъйствова с нею въ сердци своемъ и прочая. (Ме. V, 28). Глаголеть Великій Василіе въ постныхъ его словесехъ: яко точію съ своею женою явъ яко отъ Бога повельны дътотворенія ради прощенія дается мирянину обладати паче инока, заповъди же Христовы равны истезуется сохранити. Хотяй же въ цъломудріи и чистотъ пребывати да хранить себе отъ всъхъ сътониньскихъ дълъ, и дерзновенія страстей. Цъломудріе же и чистота, не внъшнее точію житіе, но сокровенный сердца человъкъ, егда чистотствуетъ отъ скверныхъ помыслъ. Тъмже всяческы подобаетъ тщателно отпъцати сія помыслы, сіюже велію побъду на нихъ поставляти, еже молитися Богу прилежно, якоже предаша святіи отци раздичными образы единъмъ же разумомъ, овымъ убо, рече, отъ Давида приемлъ: изгонящеи мя нынъ обыдоша мя(Пс. XVI, 11) радости моя избави мя отъ обышедшихъ мя; инъже о тъхъ же глаголетъ сице: Боже, в пошощь мою вонми, и симъ подобная (Пс. LXIX, 1), инъже пакы от тьхъ: суди, Госцоди, обидящая мя възбрани борющая мя и прочая исалма (Пс. XXXIV, 1). Призывай же на помощь и яже слышиши въ писаніихъ подвизашихся о ціломудріи и чистоть. Егда же зізльні належить ти брань, тогда абіе вскор' въставъ и на небо очи и руцт простеръ, молися сице: Ты силенъ еси, Господи, и твой есть подвигъ, ты ратуй и побъди в томъ, Господи, о насъ и възопійже къ всесильному въ помощехъ смиренными въщанми глаголя: помилуй мя, Господо, яко немощенъ есмь, и исцели мя, Господи, яко смутищася кости моя и

душа моя смутися зъло и ты, Господи, доколъ обрати, Господи, изми душу мою, спаси мя ради милости Твоея, яко нъсть въ смерти поминаяй Тебе, во адъ же кто исповъстьтися. Сіе бо преданіе святыхъ есть и аще въ сихъ боренихъ проходя будеши, познаеши искусомъ, яко благодатію Божією сія симъ зъльно побъжаются, всегда же Ісусова имена оружіемъ рани ратники крипчайши бо сея побиды нисть. Съхраняти же заповъданное Христомъ, якоже рече: аще око твое десное съблажняетъ тя, измі е, и верзи отъ себе, уне бо ти есть да погыб. нетъ единъ удъ твоихъ, а не все тъло твое ввержено будетъ въ геону огненную, и аще десная твоя рука соблазняетъ тя, устці ю, и верзи отъ себе, уне бо ти есть да погыбнетъ единъ удъ твоихъ, а не все тъло твое идетъ въ геонну. (Ме. V, 29-30). Аще убо кто отъ друговъ нашихъ съблазняетъ насъ, таковаго отъ себе отверземъ. И аще отъ служащихъ намъ душею вредимся, сицеваго отъ себе отсецемъ. И съхранятижеся подобаеть отъ видфнія младыхъ и гладкыхъ лицъ и слышаніе бесёдъ таковыхъ, иже въставляютъ страсти, ни осезовати же ниже осязоватися, ни осужати же кого оскорбляема отъ плотскыхъ похотей, ни празднословити же, ниже смфхотворныхъ словесь въщати, иже выдвижуть страсти и въставляють нечистыя помыслы, любити бестду духовную, иже о Христъ житіе добродътельно имущихъ и красящихъ съдинами въ старости маститъ. И Богъ соблюдеть тя.

#### XIX.

### Посланіе Волоколамскихъ иноковъ 4.

Господине Государь старецъ Іона. Пожалуй, Господине, смилуйся Бога ради и Пречистыя ради Богородици и преподобнаго отца нашего ради игумена Іосифа не изневолите, господине, насъ выше нашея худости. Помяни, господине старецъ Іона, отца своего и нашего преподобнаго игумена Іосифа какъ встхъ насъ покоилъ, и немощи наша носилъ, а книги и святыя иконы велълъ и благословилъ насъ держати, и мы, господине старецъ Іона, книги держали за монастырскіе, а ты, господине Іона, старецъ намъ во Осифово мъсто, мы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Издается по списку Москов. Син., бывшей Патріарш. библіотеки, рукоп. XVII в. № 791, л. 64—67. Старая ка талогизація.

господине, тебе держимъ вмъсто отца своего Іосифа, и ты, государь старецъ Іона, покажи на насъ отеческую любовь: самъ жалуй, и игумену Данилу и братіи печалуйся чтобы, господине, на насъ выше нашея немощи тягость не накладывали, и слезъ нашихъ не презрили. Мы, господине старецъ Іона, ходимъ во всякихъ службахъ черныхъ, и на крылосткъ стоимъ. Помяни, господине государь старецъ Іона, какова бъда приходитъ человъкомъ, не имущимъ Божественнаго писанія. Рече великій Златоусть: велико зло, еже невъдъти писанія, и якоже скотъ безсловесенъ обносится, ибо отъ сего безчисленная злая ражаются человъкомъ отъ невъдънія Божественныхъ писаній, отъ сего лютый еретическій возрастаеть недугь, и ереси умножащася, и оть сего небрегомая исправленая и растленное житіе, безъ прибытка труды, помраченіе души, діаволя прелесть, еретикомъ дерзновеніе, яко же убо ихъ свъта сего лишени неправо ходятъ и потыкаются.... 1 сихъ не взирающихъ много потыкаются и понужаются часто согръшати, яко во тмъ лютъ ходяще. И паки рече: не убо нерадимъ о стяжаніи книгъ, яко да не смертную пріимемъ язву. Ниже злато собираемъ, но книги притяжаваемъ себъ дуковныя. Злато убо егда будетъ множае тогда наипаче навътуетъ стежавшимъ то, книги же стежаемъ, много подаваютъ имущимъ ихъ пользу. И святый Петръ Дамаскинъ рече: нестяжателю не имъти книги вельми вло есть. И множество, господине безчислено святыхъ и богоносныхъ великихъ отецъ нестяжаніемъ конечнымъ пожища, а книги и святыя иконы имъли. Великій Иларіонъ иногда въ общемъ житіи живяще, иногда въ пустыни пребываще, а божественное евангеліе и прочіе книги съ собою ношаше. И великій Епифаній Кипрскій иногда въ общемъ житіи, иногда же въ пустыни пребываще, и священныя книги, у себя имъяй, съ собою ношаше, иже и послъди бысть епископъ. И святый Афонасіе Авонскій овогда въ общемъ житіи живяще, и овогда же въ пустыни, а божественое евангеліе, и апостоль и прочая книгы съ собою ношаше. И Иванъ Кущникъ, иже отъ родителей своихъ стяже божественое евангеліе сребромъ, и златомъ и бисеромъ усажено, й егда пострижеся въ общемъ житій, у себя имяще. И великій Василій, еже и третій надесять апостоль, церковное богатство много им'вяще, отъ земныхъ же и тленныхъ вещей ничтоже у себя содержа, развъ точію божественыя книги, якоже къ епарху рече: разграбленія не боюсь, ничтоже бо имью развъ точію... мало книгь. Глаголють же и о свя-

<sup>1</sup> Въ рукописи выцвъло.

тъмъ Кирилъ Белозерскомъ, егда на Симоновъ живяще, и святыя иконы и книги у себя имъяще, и егда изыде изъ Симонова, а святыя иконы и книги съ собою ношаше. Также глаголють и о блаженнъмъ Пафнотіи, иже на Боровьсцъ. А преподобнаго отца нашего государя игумена Іосифа самъ, господине Іона, помнишь сколько книгъ съ собою принесе и святыхъ иконъ: четыре евангелія тетры, апостолъ тетръ (?), двъ псалтири съ всъмъ, Лъствица, Ефремъ, Доровей и вкупъ же Петръ Дамаскинъ, Василій Великій, и патерикъ азбучной, два ермолоа, четыре иконы, три Рублева письма Андреева. А мы, господине, вамъ бъемъ челомъ и держимъ какъ отецъ нашъ государь преподобный игумень Іосифъ благословилъ насъ, и велълъ держати иконы и книги, и мы сихъ держимъ за монастырскіе, а молимъ Господа Бога и великихъ чудотворцовъ за огосударя великаго князя Василія Ивановича всея Руси, и за его благовфрную и христолюбивую великую княгину, и за его христолюбивое воинство и за все православное хрестіянство.

### XX.

# Посланіе Новгородскаго архієпископа Макарія митрополиту Даніилу <sup>1</sup>.

Божію великому архіеръю, и апостольскому сопрестольнику, и вселенскому учителю, блаженному и преблаженному, пресвятъйшему Господину и Государю, отцу моему, имярк, митрополиту всея Русіи, смиренейшій сынъ твой, имрк, архіепископъ Богомъ спасаемыхъ градовъ Новгорода и Пскова, челомъ быю. Святое твое, Государь, посланіе зъ богодужновеннымъ поученіемъ до насъ дошло. Мыже смиреніи

¹ Посланіе издается по рукописи Импер. Пуб. биб. XVI, в. Q. XVII, № 30, изъ собран. Граф. Толстаго, отд. II, № 341 л. 116. Рукопись собрана, а отчасти и написана игуменомъ Волоколамскаго монастыря Евенміемъ Турковымъ.

Хотя въ спискъ, съ котораго мною издается настоящее посланіе, ивтъ указаній ни имени Новгородского архіспископа, ни имени московскаго митрополига, къ которому оно было адресовано, но съ большек в проптиостію это посланіе следуетъ приписать Макарію, которое онъ написаль въ бытность свою архіспископомъ въ Новгородъ, и следовательно адресоваль его на имя митрополита

со всяцемъ благодареніемъ пріахомъ, и со многимъ страхомъ и вниманіемъ прочтохомъ, и велію пользу пріяхомъ, и силъ словесъ удивихомся по данному ти таланту отъ святаго и животворящаго Духа, и о томъ веліе благодареніе твоему святительству воздахомъ, что еси, Государь, пожаловалъ нашего моленія не презръль, и о своемъ здравіи и спасеніи писаніемъ извъстилъ. И сладко намъ явися изячное твое богодухновенное писаніе в начале сота сладости умедвено Омиро-

Данінда. Къл такого рода предположенію приводить самое содержаніе посланія. Такъ, въ послани неизвъстный по имени митрополитъ представляется опекуномъ надъ в нияземъ Иваномъ Васильевичемъ (этому митрополиту «случися въ попеченіяхъ пребывати о царскомъ здравій, и о всенародномъ благо пребываніи, и о избавленій языческаго нашествія»), какимъ дійствительно и состояль митрополить Даніиль въ отношеніи малолітняго Іоанна IV. Въ своемъ посланіи новгородскій архіепископъ много распространяется о бользни митрополита. Дъйствительно въ послъдніе годы своего первосвятительства митрополить Даніиль подвергался тяжелымь бользненнымь припадкамь, что извыстно между прочимъ изъ частнаго письма его къкъ одному изъ своихъ почитателей (см. 113 страницу настоящаго изследованія). Посланіе новгородскаго архіенислона, упоминая о в. князъ Иванъ Васильевичъ и о его младшемъ братъ Георгіъ Ивановичь, умалчиваетъ объ имени правительницы Елены. Значитъ, если только признать справедливымъ дълаемое мною предположение, послание написано было между 1538 (годъ смерти правительницы Елены) и 1539 (годъ удаленія Даніила съ митрополіи) годами, и скорже всего въ 1539 году. Въ посланій новгородскаго архіепискона находится свидътельство о томъ, что митронолитъ, много заботясь о благь русскаго государства и благополучія в. князя, старается устроить въ государств'є «соединеніе во всякомъ д'єль и слов'є». Въ Январъ 1539 года митрополить Даніиль обращался късвоей поств'ь съ окружнымъ посланіемъ о соединеміч о согласіи и о любви. «Очень можеть быть, по поводу этого то самаго окружнаго посланія и частнаго письма митрополита, присланнаго вмісті съ нимъ новгородскому архіепископу, послідній и отвіталь своимь, издаваемымь нынів

Священникъ П. Ө. Николаевскій въ своемь изслідованіи «Русская пропов'ядь, въ XV и XVI в. в». (журн. Мин. Нар. Просв. 1868 г. част. 137, 326, приміч. 1.) издаваемое мною ныв'я съ именемъ Макарія, какъ его автора, посланіе приписываетъ Осодосію архіепископу Новгородскому (1542—1551 г.), который представляется адресовавинить его къ митрополиту Макарію. Въ изслідованіи о. Николаевскаго и втъ никакихъ соображеній, на основаніи которыхъ онъ это посланіе приписываетъ именно Осодосію. Въ томъ самомъ рукописномъ сборникъ, съ котораго мною издается посланіе и которымъ пользовался въ свое время и о. Николаевскій, находится много посланій архіепископа Осодосія и всть они сопровождаются указаніемъ имени ихъ автора, а чежду тъмъ какъ объимени автора настоящаго посланія въ сборникъ умолчано. Характеръ содержанія издаваемаго посланія самымъ положительнымь образомь отвергаетъ сдъланное о. Николаев-

вымъ именемъ, Авинъйскомъ мудрованіемъ украшено, в немже изящество языка твоего ушасы своими дебелыми очутихъ, и со псалмог пъвцомъ пророкомъ глаголю: коль сладка гортани моему словеса твоя паче меда устомъ моимъ, в немже въсть токмо о божественыхъ и духовныхъ вещехъ украшати глаголы. Писаніе бо епистоліи твоей за высоту существа и остроты соли премудростныя ученнейше четца. разсуднъйши созирателя, разумнъйши отвъщателя, сію воистинну сердца твоего камору божественыя дюбве теплотою полну быти показуетъ, любы бо роженныя и Духа святаго сила невидимая сердца твоего честнъйшаго изящныя устнъ невидимаго подвижетъ. О святителю Христовъ! кая въ тебъ сокрывается священнотаинства! Пищеш бо по любомудреца обычею, вездъ своя смиренная предлагаеци, поистинне страшна и велика суть нашему смиренію тако нарицатися, нъсть бо, нъсть бо достоинъ братъ, ни сынъ именоватися, но рабъ исповъдаюся святительствовати. Ты бо еси, Государь, свътъ учителемъ, и языкъ Божій, и гласъ небесный, и книжникъ живота, иже о мнъ смиреннемъ таковая помысливъ благовъствуещи, ей же чти нъсмь не

скимъ предположеніе. Митрополиту Макарію никакъ нельзя приписывать того значенія при дворѣ Іоанна IV, какое приписывается митрополиту въ настоящемъ посланіи. Спачала митрополить Макарій былъ послушнымъ орудіемъ въ рукахъ Шуйскихъ (Карамзинъ, VIII, 72), а потомъ когда Іоаннъ IV вступилъ въ самостоятельное управленіе государствомъ, м. Макарія заслонилъ собою Спльвестръ в Макарій вообще держался въ свое продолжительное первосвятительство въ сторонѣ отъ государственныхъ дълъ.

Архіепископъ Новгородскій Өеодосій изв'єстенъ п'єсколькими отставшимися после него посланілми, но они не похожи на издаваемое посланіе. Все посланія архіепископа Өеодосія, какъ справедливо замівчаеть преосвященный Макарій, (Исторія Руск. Церкви, т. VII, 481) въ содержанін своемь представляють весьма мало учительнаго и литературнаго. Между тімть издаваемое посланіе отличается витіеватостію языка и вообще краснор вчіем в свойственным вкусамъ древнерусскихъ кпижниковъ. Өеодосій не только не отличался большими литературными талантами, по онъ, въ случат необходимости, обращался къ услугамъ чужой литературной собственности. Явилась Өеодосію необходимость паписать пастырское посланіе въ Вотскую пятину, онъ воспользовался для этой цібли грамотой своего предмъстника, архіепископа Макарія, адресованной въ туже пятину, и почти дословно повториль ее и въ грамот в отправленной въ Вотскую пятину отъ своего собственнаго имени (объ грамоты какъ Макарія такъ и Осодосія находятся въ въ Рукоп, Импер. Пуб. биб. . Q. XVII, № 50 л. 299—316. срав. Доп. къ Акт. Ист. І, № 43, 57-60 и № 28, 27-30). Подобнымъ же образомъ поступилъ архіенископъ Оеодосій и съ своею грамотою въ Псковъ: онъ буквально воснольтовался здёсь грамотой игумена Памфила, адресованной имъ къ псковскимь властямъ, и выписалъ ее въ своей грамотъ (срави, посланіе Өеодосія въ рукоп.

сто инъ, но и вездѣ, Государь, о мнѣ благая проповѣдуеши и писанми твоими угоднѣишими вездѣ меня чествуя посещаеши, и о томъ тебѣ, пресвятѣйшему Государю отцу своему, имрк. митрополиту всея Русіи, много челомъ бью, что меня, сына своего, безмѣрно жалуеши не токмо духовне, но и телесне.

Но и осемъ, Государь, нашему смиренію въ своемъ посланіи возвъстиль еси, что тебъ, Государю, отцу нашему, нынь случися вз великих попеченіих пребывати о царском здравіи, и о церковныхъ вещехъ, и о всенародном благопребываніи, и о избавленіи языческаго нашествія, к симъ же отовсюду утесняемъ еси стерпъмыми бользньми. Мы же смиреніи таковая слышавъ о твоихъ, Государь, святительскихъ великихъ скорбехъ и о нестерпимыхъ твоихъ частыхъ в телеси бользней не малы оскорбъхомся, но и зъло много, но токмо о семъ благодаримъ всесильнаго Бога, избравшаго тя, своего угодника, въ таковый

Новгор. Соф. библ. № 1480 л. 104-107 и посланіе Намфила въ Доп. къ Акт. Ист. І. № 22, 18 - 19). Въ своемъ пастырскомъ посланіи къдуховенству г. Устюжны Желбаопольской архіепископъ Өеодосій почти буквально повториль навъстное поучение въ попомъ митроподита Киридла II (Срав. Послание Осодосія въ Акт. Ист. 1, № 298 и поучение къ пономъ въ прибавлен, къ творен. Св. отецъ, ч. І, 424-432). Точно также отнесся Осодосії и къ педаваемому мною съ именемъ Макарія посланію. Ему представилась необходимость написать благодарственное письмо одному изъ своихъ насомыхъ-высокопоставленому болрину и блеснуть въ немъ своимъ краспоръчіемъ и любезностію. Осодосій воспользовался издаваемымъ посланіемъ Макарія и выписаль изъ него одно очевь общирное мъсто отличающееся особеннымъ красноръчіемъ. Но въ общемъ нужно сказать, что заимствованіе сдалано по м'встамъ не вполить удачно. Вы своемъ посланія Өеодосій, на основаніи сдъланнаго заимствованія, называеть послапіе къ нему своего же духовнаго сына богодухновеннымь. Въ устахъ ахіенискона Макарія въ его обращени къ митрополиту, лицу облеченному самымъ высокимъ священнымъ саномъ въ церкви, название его послания богодухновеннымъ имъто нъкоторый смыслъ, хотя и эдъсь уже было замътно преувеличение. Но название Өеодосіємъ, архієни жономъ, посланія своего же духовнаго сына -- мирянина посланіемъ богодухновеннымъ уже слишкомъ ни съ чімъ несообразно и можетъ быть объяснено только рабскимъ отношениемъ Өеодосіл къ первоисточнику своего посланія, Въ посланіи Оеодосія есть и другія исообразности, объясняющіяся явъ одного и того же обстоятельства и источицка (посланіе Осодосія къ боярину въ Рукоп. Имп. Пуб. биб. Q. XVII, № 50. л. 129—131. Оно изд. въ Древн. Росс вавлювикъ, XIV, 240.) Такимъ образомъ по самому характеру своихъ литературныхъ произведсий, очень слабыхъ, и почти всегда компилятивныхъ, архіепископъ Феодосій не можеть быть признань авторомь извъстнаго краснорѣчиваго посла, жи новгородскаго архіецископа къ митрополиту московскому.

санъ святительства великаго архіерейства, и вручившему ти святыя Божія церкви и паству Христовыхъ словесныхъ овецъ. Ты же, Государь, по евангельскому словеси поистиннъ пастырь добрый не токмо душу свою полагаешъ за святыя церкви и царя, но и за вся словесныя овца Христова стада православныхъ христьянъ о избавленій языческого нашествіа. Не токмо слышимъ, Государь, про тобя безпрестанно всесильнаго Бога молишь и пресвятую Богородицу, и великихъ чудотворцовъ, но и постъ со слезами милостыняю разстворяещь, а о своихъ, Государь, нестерпимыхъ болезнъй, сказываютъ, ни мало полеченіе имъещь, но сія вся на Бога возлагаещи и пречистую Богородицу и на молитву великихъ чудотворцовъ и всъхъ святыхъ, и соединеніе во всякомъ дъле и слове но евангельскому реченному словеси отовсъхъ требуещи, и апостольское слово часто воспоминаещи, егда изнемогаещь тогда сильнъе пребываещи. О премудрый въ человъцехъ и чудныи во святителехъ и учениче Христовъ! Поистинне добръ путь обръль еси вся сія на всесильнаго Бога возложиль еси, отъ негоже сугубу и мэду прититщишися. Мыже твои смиренная чада со встми вашими богомольцы и со встми соборы, по твоему Государеву писанью, здё нынё безпрестанно всесильнаго Бога молимъ и пречистую Богородицу и великихъ чудотворцовъ о благостояніи святыхъ Божінкъ церквен, и о многольтномъ здравін и спасенін твоего святи. тельства, и сына твоего святьйшаго царя и Государя нашего великаго князя Ивана Васильевича и о его брате благовърномъ князе Георгіе і и о христолюбивомъ воинстве и о всемъ православномъ христьянстве, и о устроеніи земскомъ и о тишинъ, и чтобы Господь Богъ избавиль ото враговъ отъ бесерменства и отълатынства, и помощь бы и кръпость свою Господь Богъ послаль сыну твоему, Государю нашему великому князю Ивану Васильевичу всея Руссій самодержцу, и всему его христолюбивому воинству на наши враги на бесерменство.

И ты бы, Государь, Бога ради и впредь меня сына своего жаловалъ въ святительскихъ своихъ молитвахъ помянулъ, и о своемъ здравіи и спасеніи честнъйшими своими писанми посещалъ съ своими богодухновенными поученіями. Тыбо еси Государь, божественному писанію и человъческому толковникъ еси остръйши, ты законы человъческія и божественныя въси откровеннъйши, ничто есть ниже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Георгій, второй сынъ в. к. Василія Іоанновича, родившійся 30 октября 1533 года,—П. С. Р. Л. т. VIII, 280.

обрѣстися можетъ в писаніи еже уму твоему ученному сокровенно, ничто на небеси, ниже на земли еже премудраго твоего разума убежитъ по данному ти отъ Бога таланту, но точію, глаголю, магнита камени подрожалъ еси естество неизреченною нѣкоею нужею желѣзо провлекъ еси изваяти имъ благочестія образы, еже твоей святой души таковое лѣпо есть, понеже еси православныя Христовы церкви учитель и свѣтъ свѣта солнца яснѣе, мой темный умъ всегда мракомъ невѣдѣнія омраченъ ко осіянію вѣчнаго свѣта благодатію призываеши. И по сихъ смиренный устомъ моимъ молчаніе налагаю, и прощенія прошу отъ твоего великаго святительства, и много челомь битью, и веліе благодареніе воздаю ти за вся твоя благая. Здравъ буди, Государь, и спасенъ архіерѣю святый чрезъ многіе лѣта, моля Бога за святъйшаго царя, сына своего Государя нашего великаго князя Ивана Васильевича всея Русіи самодержца, и за всѣхъ насъ дѣтей своихъ православныхъ хрестіянъ во веки, аминь.

### XXI.

Слово къ върнымъ, иже христіаня словомъ нарицаются, Богови же супротивящеся коварствы, и въ семъ на ся гръха не возлагаютъ. Влагослови отче <sup>1</sup>.

Святаго Духа силою счиненая словеса, написанная отъ древнихъ святыхъ богоносныхъ отецъ, во всёхъ святыхъ книгахъ глаголютъ яко перваго человъка Адама созда Господь по своему образу и по подобію, и жену ему сотвори якоже достоитъ быти ей. Како же сотвореніе Божіе мы сами превращаемъ симъ пръніе вдающе Богу. Богъ бо есть всякому творенію хитрецъ, премудростію бо вся небесныя безсмертныя силы, и небо, и землю, и вся стихіа сотвория яко бо зря на небеси солнце, и луну, и звъзды токмо дивитися. Какоже человъка не добре ли сотвори, да сами зраки своя мнимъ добръйши и Божія творенія утворяти? Богъ бо всякому человъку пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Слово надается по рукописи Новгород. Софійской биб., нынѣ бабліотекв С-ПБ. Духовной Акад. № 1296, л. 195—204.

дълъ положи лътомъ совершение возрасту и разуму: егда убо человъку не совершенному мъры возраста и разума, тогда Богъ учреди и лицу его быти нагу. Егда же сподобится лътъ совершеннаго возраста, положи убо въ ту годину одътися устамъ его и лицу его власы, показуя его инъмъ человъкомъ яко да видятъ и свершена, и не ктому уже яко юношу младаго разума вменяють и, но въ мъру исполнена саномъ возраста. Нъціи же отъ насъ, грубъ смыслъ имуще, и Божія премудрости исполненіе мняще яко тлънну вещь преобидъти, ръжутъ и терзаютъ потребляюще власы одъянія личнаго, иже суть на устъхъ и на брадъ, мняще младостію краситися нъкоего ради сквернаваго дъла. Не младость бо есть красота, но се красота, ею же Богъ человъка украсилъ есть; въ ня же льта достоитъ ему тако быти. Какоже смъемъ сіе изръзати, еже не отъ нашихъ рукъ есть? Аще же рчеши нельпо есть се и непремудрено, пріими же ты младенца пятильтна и сотвори ему таковый санъ. Аще же сего не можеши, какоже смъеши во уреченная ти лъта Богомъ исполнышееся преобидети и симъ противитися Богу? Аще бы кто и отъ друговъ твоихъ насади виноградъ и нань взирая веселяся, ты же изтерзаеши и, онъ же и паки хотя зрёти нань, и ничтоже ту обретая, какоже ти мстити иматъ о своемъ сотвореніи, кольми паче Богъ? Что бо въде безумне, како дерзаеши, сего бо не въси ли, яко ни злато, ни сребро, ни многоцънное каменіе, ни бисеръ потреби, но богоданную красоту честивиши злата и сребра, и каменія драгаго и бисера, понеже бо Богъ сотвори всего честнейши на земли человеческу плоть, созда бо ея своима рукама, злато же и сребро и каменіе многоцівнное повелъ земли и водъ ражати. Какоже сія власы не честнъйши ли сего всего суть, яко ражаются отъ богосозданныя человъческія плоти. и во время повелънное Богомъ?

Иніи же отъ неразумныхъ человъкъ гордостію возносящеся дабы мнълся отъ человъкъ великъ возрастомъ, и подкладаетъ на плеща своя утинки отъ древъ, не благодаря о семъ яко повелъ ему Богъ быти мала возраста и Божію сотворенію противяся, самъ хотя предати си возрастъ, и сотворяется тако, якоже негоденъ есть Богу. Аще бо бы Богъ восхотълъ кого велика и широка сотворити, сотворилъ бы якоже и сказати невозможно, но его же Богъ не сотвори, егда Адама созда и Еву сотвори, се творятъ. Такоже и жены, Божію творенію противящеся, и въ гордости не въдяти себе како о себъ мнятъ, творящеся яко Богъ ихъ не добре сотвори, но сами паче добръйшіи Божія творенія творятъ ся, и лица своя красятъ и бълятъ

валы, и брови выспрь возводяще, и терзающе, и мастію клепяще, сиръчь клеемъ, и главныя власы улишающе, а не тако правяще якоже вселенныя учитель Павелъ рече: еже жена власы имъти на главъ должна есть ангель ради, растеніе бо власовъ вмёсто оденнія дается ей (1 Кор. XI, 15). Сін же своя власы отмещуть, и вчиненія неудо на толстины на главы своя подъ убрусы налагающе, еже глаголюще главу ровняти. Аще ли же кія без черности зракъ имущи, сіи черностію зраки подчрежающе, себо есть все Богу супротивленіе, еже со Богу о нихъ кромъ хотънія бысть таци сами претворитися хотяще, Божія же творенія отмещущеся, сами образу своему творцы творящеся, премудряюще Содетеля твореніе. Иже бо сотвори небо и землю, и вся жие въ нихъ, могъ бы и женскую красоту, аще Ему годе, сотворити прекрасну. Аще бы восхотель ихъ белости, могь бы сотворити бълъе снъга, и аще бы требе возведении тонци брови, или главу округлу, моглъ бы сотворити выспрь чела брови окружени и тонци яко очертаніи, и главу преокруглу, и аще бы восхотъль встмъ сотворити черни очи, се бы моглъ прехитростне сотворити, но якоже кто ему годе, тако сего и сотвори. Сего ради Божія творенія никому же самому удобно есть претворяти, и предъ Богомъ въ ненависти быти. Мнози бо жены и къ церкви приходять претворяюще си зраки чрезъ Божія творенія. Како бо Бога ей о древнихъ гресткъ умолити, еже и о семъ прогитва, яко претворися отъ созданія Божія своима рукама, и не яко сама прінде, но яко ина, и еще тако дерзають къ пречистому комканію Христова тѣла и крове? Аще же бы сіе разсудити не достоитъ сихъ ни въ церковь пріимати, нежели симъ даяти пресвятое причастіе яко противникомъ Богу. Знаменай убо яко аще кто отъ вельможъ слузъ своему дасть ризу свою, онъ же шедъ измънивъ на чужду и пріидетъ, тогда прогнъвается господинъ его, ящо чамънилъ есть ризу дарованія его. Се же есть не риза, но образъ Божія созданія, паче же по Божію образу и подобію, таковое бо хуля на Божій образъ хулу приносить и прехитряеть Божіе действо, антихристъ есть Когда бо кто видъ яко да супротивь глаголетъ созданіе создавшему, аще и не по его образу сотворено, почто мя тако сотвори, азъ претворюся само, нъсть бо сего, ни удобно есть сему быти. Нъціи отъ злонравныхъ женъ глаголють: яко любве ради мужня се творять. Худь есть сей извъть и полнъ вины, ибо Божія ди заповъдь честнъйши есть, или лица ея вапы? Жена бо мужеви дана бысть по заповъдемъ Божіимъ имъти, и аще кто не сытый блудникъ не восхощетъ жены своея любити Божія ради заповъди, сему вапъ ради жены своея любити неудобь. Аще бо восхощетъ жены своея ваны любити паче Божія заповъди, сій чужъ есть христіанства и буди проклять. Богъ сотвориль ны есть на сохраненіе своихъ заповъдей, а не діаволя ради угодія, еже самаго Бога противитися сотворенію.

Мы же паче дьяволя угодія творимъ и не токмо же мірстіи, но и мниси. Кійждо бо инокъ, егда образъ пріемлетъ, глаголетъ отрицаюся міра и яже суть въ міре. Сіи ли бо суть отреклися яже суть въ міре, иже держащи въ монастырехъ множество мірскихъ слугъ, цвътоносныхъ и младыхъ юношъ, и множество великихъ конь, и вся притяжанія, яже богатымъ довлесть, и различная яди, и яздяху, якоже мірстіи вельможи, гордящеся со множествомъ слугъ. Се ли убо есть образъ первоначальныхъ пустынножитель святаго архіерея и царя Мелхиседека, иже росу лизаще, и въ наготъ отъ мразу и отъ зною сотворися хребетъ его яко желвина кожа, или огненоснаго пророка Иліи, иже имъяше едину овчину, и вдовицею и враномъ кормимъ бъ а бъгаше трапезы Езавелины, или отъ Христа свидътельствованнаго болшаго въ рожденныхъ женами Іоанна Предтечи Христова и Крестителя, денницу солнечную, иже живяше подъ каменемъ, и ядый прутіе былія мелагра и медъ дивій, и чаша его пригорща бъ, и одъяніе его ото власъ велбужъ, и ничтоже отъ міра требоваще токмо душа человъчески приводити къ Богу? Помянемъ же и Антонія Великаго, и Паномія и интак святыхъ, что убо богатетство имтяста, и како яздяста ли въ гордости? Мы же сего ли ради ркохомъ отречение мірскихъ, яко да солгавше се, паки множество богатетства стяжемъ, и различныя яди, ркуще убо носимъ безплотныхъ образъ, изъядаемъ же многія плоти, и яжденіе творяще на многоцінных конехь со множествомъ цвътоносныхъ слугъ. О семъ бо есть о всемъ возжельніе и похотъніе отъ міродержителя дьявола, иже на цвътъ звъздный предстися, и помысли гордость, и отпаде истины, о немъ же рече Господь: грядетъ міра сего князь (Іоан. XIV, 30) и во мнт не имать ничтоже. Елици иже мниси, объщавшеся Богови во ангельскій образъ, вдающе же надъ собою область дьяволу, гордости величанія ради древняго дьяволя художества? Мнихъ бо есть истинный, еже носяй смиренія образъ, аще же ищеть высоты да в'ьсть, яко се есть корень всего зла, въ немъ гордость дьяволя и недостоитъ ему нарещися мнихомъ, понеже мнишество есть ангельскій образъ. Аще ли же высочайшихъ мъстъ и почести земныя ищемъ, сего ли ради ангели речемся, или Христови раби наречемся, не любяще въ слъдъ ходити? Аще бы самъ Христосъ мъстъ на земли искалъ, не бы возлежаль въ яслъхъ скотіяхъ. Егда же своя божественая многа показа чудеса, и разумъ яко хотятъ народи пріити да восхитять его, и сотворять его царя отоіде въ гору единь, славы бо земныя не требоваще и намъ дая образъ смиренія. Мы же, ищуще земныя славы, како Христови раби наречемся и послушатели повельню Его, яко бо Богъ самъ смиренія низщету, и всяко уничиженіе волею поноси? Мы же се отмещущем гордости ищемъ. Сего ли ради лжепріимство сотворихомъ ангельскому образу? Цыя ангели множество богатетства земнаго имутъ, и слугъ и коня стяжутъ, и мъстъ высокихъ ищутъ? Но нъсть сего, иже бо объщавый же Богови и правду свершить по своему объту, еже мірская отринувше, сей лехко взлетить ко ангельскому житію. Аще же объщаніе погръшить сей будеть ложь, дьяволъ, о немъ же самъ Господь рече, яко ложь есть (Іоан. VIII, 44). Имый бо попеченіе о прибыткехъ мірскихъ, сей Божію молитву забылъ есть, яко же рече Господь: не можете Богу работати и мамоне (Лук. XVI, 13), и апостолъ глаголеть: любы плотская вражда на Бога, закону бо Божію не повинуется (Іак. IV, 4). Се же ли есть мнищество, еже богатетства и величества высоты земнаго мъста искати? Се ли есть ученикъ Христовъ? Христови бо ученицы не яздяху на многоцънныхъ конехъ со многими слугами, но едини и пъши яко крилати всю землю обтекоста. Самъ бо Христосъ, егда смиренію учаше я, пріимъ отроча, постави посреди ихъ, рече: иже бо ся смиритъ, яко отроча се, той есть болей во царствіи небеснемъ (Лук. XVIII, 4). Не сему бо Христосъ смиренію уча еже нынъ глаголють: азъ смиренъ, но не сяди выше мене, азъ смиренъ, но предворяй мене, азъ смиренъ, но по мнъ глаголи, азъ смиренъ, но требую многая. Христосъ же смиреніе ко отрочати приложи, отроча бо не мыслитъ ни предъ кимъ величатися, ни богатъти, но всякаго менши мнится, и отъ всякого боится, и повинуется всъмъ, того ради болій есть во царствіи небеснъмъ. Ибо избранный бо Павель къ Өилипистемъ пиша глаголетъ: ничтоже по рвенію, или по тщеславію, но смиренномудріемъ другъ друга честію больша себе творяще (II, 3). Какоже мнихъ, ища мъста мірскія гордости, и глаголется Христовъ рабъ? Мнози же иноци и мірстіи, покаявшеся о всъхъ согръщеніихъ къ духовному отцу, и той же часъ къ святому комканію спешатъ инъхъ напредъ, имущы въ сердцы сатанину гордость. Гордости бо мъста токмо помысли сатана и бысть свершенъ съ небесъ въ бездну, и вмъсто архангела дьяволъ нареченъ. Нынъ же видимъ мнозехъ мнихъ, не токмо помысломъ, но и дъломъ гордящеся и ищуще величества и блядословяще, аще бо азъ изгублю величество мъста, наведу си клятву. Симъ бо лжа помогаютъ себъ, а не воспоминая сего, еже

Христосъ самъ смирися до рабія образа, и смиряющихся возвеличить во царствіи небеснемъ. Самъ бо Господь рече: еже есть въ человъцехъ высоко, мерзко есть предъ Богомъ (Лук. XVI, 15). Сего ради святіи прославишася, яко нищету смиренія стяжаша. Се бо есть заповъди Божія о любви, яко всякого почитати паче себе, аще же последи неразуміемъ льстящеся мірскою лестію, и о семъ и кленутъ, но и праведника на эло молящася Господь Богъ не послушаетъ; аще же въ своемъ кто смиреніи и наведетъ на ся клятву, ничтоже есть, не прикоснеть бо ся ему, понеже симъ противу міродержителя враждуеть по Господня смиренія образу. Аще бо кто на бъсовская замышленія ополчается, сей по истиннъ носить ангельскій образь. Аще ли же телеснаго покоя и высокихъ месть на земли ищуще, какоже сіи во ангельское достояніе причтени будуть, понеже діла творяще дьяволя гордостная, къ сему же и собрание богатеству. Аще бы убо Христосъ добро нареклъ богатество, и егда самъ бѣ на земли, и въде вся мъста земная яко Богъ, повельть убо бы нъгде, аще бы восхотълъ, гору злата себъ утворити, но не сотвори сего, но и о богатемъ рече: неудобь внитъ ти во царство небесное (Мв. XIX, 23). Слыши же что о мнишестемъ притяжаній мятежнемъ глаголеть святый. великій отецъ Висаріонъ, иже птиче житіе живый, иже многихъ чудесъ отъ Бога сподобивыйся, иже и воду морскую ослади, иже прейде реку Хрусуру, сиръчь Нилъ, пъшь по быстринамъ, иже солнце отъ печенія устави дондеже дойдеть до инаго старца, иже не токмо словомъ жестока бъса изгна, но посадища бъснаго на мъсте его. Онъ же рече бесному: вставъ иди вонъ, и изыде бъсъ отъ человъка. И се той святый чудодъйственникъ, слышавъ яко нъкто по смерти своей давъ село женскому монастырю, святый же начатъ плакати и рыдати и бити лице свое глаголя: горе мнъ гръшному, понеже сотворилъ есть радость бъсу, погубивъ маду свою и повреди не мало и постницы оны. Инфить же о семъ негодовавшимъ и супротивъ глаголющимъ той же святый повъда глаголя: еже самому ему се бысть. Яко восхотъ отврещися міра давъ сьло въ женскій монастырь, сущій при Александръи, и изыде въ скитъ и бысть мнихъ, и эря въ нощію, яко сущу ему въ Виелеоме на молитвъ, и зря всю исполнену свъта и мужа святольпны поюща, и жену нъкую багры ризы носящу, ей же красоту немощно исповъдаті, ему же страхомъ обдержиму и хотъ оттуду отойти, и изыде святольпенъ мужъ и страшно возрѣвъ нань и жестоцѣмъ гласомъ рече ему: рци ми, како хощеши слово воздати о монастыри женстемъ, яко отнели имъ село оно, прогнъвалъ еси Господа Бога, и нынъ умрети ти, аще не исправиши, яже еси согръщилъ. Святый же Висаріонъ отвъща: Господи, азъ дахъ село оно съ рабы и съ супруги воловъ, еже упокоити ихъ, а не за еже прогнъвати Бога. Отверзе же уста своя багроносная жена она рече ему: пріяхомъ ти, чадо, доброе произволеніе, но обръте отъ сего вину дьяволъ врагъ и навътникъ душамъ ихъ, и уязви эъ душею и телеса ихъ, аще бо бы полезно мнихомъ имъніе, можаще Богь послати имъ злато и сребро яко силенъ дождь и повинути имъ грады на службу, но не полезно есть, ибо отрекійся міра царствія ради небеснаго, въ постъ, и въ трудъ, и во мнозе смиренномудріи и не мятежно приближитися къ Богу не въ объяденіи и тщеславіи богатества, и простерши руку свою показа ему оного, иже съ нимъ первіе бестдова глаголя: се есть Іоанъ, учитель и наставникъ мнихомъ, и хотяще съ нимъ быти должни суть того житію и добродътелемъ послъдовати. И глагола Креститель: Госпоже Мати Господня, кую потребу имамы въ монастыри ономъ, отнели давъ сей село оно, нъсть бо ту страха Божія, ни трезвънія, ни разсуженія, ни умиленія, ни труда, ни стыдънія, ни поста, ни бдънія, ни сокрушенія сердцу, ни стязанія помысломъ, ни чистоты, ни безгитвія. Тогда глагола ему Святая Богородица: иди чадо, исправи монастырь онъ, имаши и Мене помощницу на се. И глагола Крестителю: Іоане, знаменай сердце его яко да умныма очима узритъ, и да не мнитъ мечтаніе быти видъніе се, и простре десницу свою, и знамена сердце его образомъ креста честнаго. Святый же Висаріонъ возбнувъ и шедъ отъяти отъ монастыря постницъ село, и продавъ его за 🕱 литръ злата и положи злато въ церкви постницъ онъхъ. Се убо сей святый сія глагоды повёда, яже слыша отъ самёхъ устъ Пречистыя Божія Матере и святаго Іоана Крестителя Господня, яко неудобь стяжати мірская отрекшимся міра, противно бо есть Богу и святымъ Его. Текоже бо обрътохомъ и во святаго Іоана Златоустаго писаніи глаголющее: яко н'якто святый отецъ слыша н'якоего христолюбца умерша, и словутное свое село давша монастыреви святаго Іоана, и святый о семъ опечалися и воздохнувъ и рече: увы яко погуби таковый душу свою. И глаголаша ему братія: что, отче, скорбиши о немъ помиловану ему быти. Святый же отецъ рече къ нимъ: о таковомъ дару глаголю вамъ, чада, аще кто дастъ убогимъ и худымъ братіямъ, то во спасеніе души есть. Се бо видъхъ въ минувшую ту нощь о брате томъ умершемъ, о немъ же вы глаголете, яко стояще душа его предъ Богомъ на судъ, и осужена есть душа его мучитися села того ради, и молящеся святьй Богородицы и святому Іоану Предтечи о души той, и слышахъ гласъ глаголющъ: кто дастъ

село да отпустять село то отъ монастыря, и тогда отпущена будеть душа та отъ муки. Сіе бо не сего ради реченно есть, еже бы никтоже инокомъ и инокинямъ милостыню сотворялъ, добро есть даяти симъ милостыню и полезно, но кая безмятежная милостыни. Села же даяй монастыреви мужескому и женскому, сей разстризаетъ сихъ мнихъ или инокинь, еже паки обращаетъ ихъ во многоплетенныя съти мірскія, въ мятежъ, и уныніе и лѣность, даже и до блуда еже есть ровъ погибельный. Внегда бо иноци или инокиня исходятъ на села многажды впадаютъ во вся сія съти дьяволя и во иныя, отъ нихъ же избави ны Христосъ Богъ нашъ моленми Пречистыя Его Матери, и святаго Іоана Предтечи и Крестителя, и святаго Мелхиседека архіеръя и царя, и святаго огненоснаго пророка Иліи и всѣхъ святыхъ преподобныхъ постническое житіе подражавшихъ и всѣхъ святыхъ въ безконечныя въки въкомъ, аминь.

### XXII.

# Слово къ благохотящимъ царемъ, правительницамъ и землемъріемъ 4.

Премудрость Соломоня глаголетъ: слышите убо царіе и разумъйте, и навыкните судія концемъ земли, внушите держащіи множества, и гордящеся о народехъ язычестихъ, яко дася отъ Господа дер-

¹ Памятникъ издается по рукописи Новгород. Соф. биб. № 1296, л. 211—220.

Немногія мелкія отрывки изъ издаваемаго памятника были напечатаны Забѣлинымъ по рукописному сборнику подъ вазваніемъ Златоустъ конца XVI или начала XVII в., находящемуся въ Московской Оружейной Излатѣ (Забѣливъ Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи, част. І, М. 1872, 185—188. Калачевъ, Архивъ историко-юридическихъ свѣдѣній о Россіи. 2 кн., полов. 2, отд. VI, 43—50). Только у Забѣлина эти отрывки взяты не изъ одного памятника, а они у него представляютъ изъ себя заимствованія изъ разныхъ источниковъ. Такъ начальная часть издаваемаго мною памятника у Забѣлина носитъ названіе «слова о правдѣ». Изаваніе «слова» я внесъ въ свое изданіе отъ Забѣлина; въ рукописи Софійской библіотеки памятникъ не имѣетъ предъ собою никакаго названія. Другая половина издаваемаго памятника, по Забѣлену, представляєтъ отрывокъ изъ слова о «кормчахъ и піянствѣ».

жава вамъ и сила отъ Вышняго. (Премудр. Солом. VI, 1-3). Аще же убо върныхъ царь въ нынъшнее время испытоваемъ, во всъхъ языцехъ кромъ русійскаго языка не въмы правовърствующа царя. Аще же убо върою правъ есть, достоить ему не лъностно снискати разсматряя яже ко благополученію встмь сущимъ подъ нимъ, не единеми вельможами еже о управленіи пещися, но и до послёднихъ, вельможа бо суть потребни, но ни отъ коихъ же своихъ трудовъ довольствующеся. Въ началъ же всего потребни суть ратаеве. Отъ ихъ бо трудовъ есть хлібо, отъ сего же всіхъ благихъ главизна: Богови въ службу безкровная жертва хлъбъ приносится и въ тъло Христово претворяется, потомъ же и вся земля отъ царя и до простыхъ людей тъхъ труды питаема. Сіиже всегда въ волненіихъ скорбныхъ пребывающа, еже не единаго ярма тяготу всегда носяще. Подобно бы убо в лъте единъ тяжательный яремъ носити симъ, яко бо всяка тварь птицы, и звъріе, и скоти единою льтомъ изнемагаютъ линствомъ, ратаеве же безпрестани различныя работныя ига подъемлютъ: овогда бо оброки дающе сребромъ, овогдаже ямская собранія, овогдаже ина. Елицы иже отъ даропитательныхъ сихъ ради царскихъ собраній къ нимъ собранія бывають, и сіи убо подлъ царскаго уставленія и себъ съ нихъ многа збираютъ. Еще же сихъ ради посланій яжденія ради конемъ въ ямская расточенія многа сребра разходящеся. Многаже и ина ратаемъ обида отъ сего, еже царскія землемърительніи писаріе яздяху съ южемъ дёломъ мёрнымъ отдёляюще царевомъ воиномъ землю, и мъру земли вразнь всяку четверть полагающе, и симъ много медлящи изъядаху многа брашна у ратаевъ. И многа убо царства прочтохомъ, и сего обычая невидъхомъ. Видъхомь же се. Егда бъ Іосиоъ въ Египте строяще все Өзраона царя бытіе, и во время гладу предержа неизглаголанное множество пшеници, отъ его же руку египтяня вси взимающе пшеница, сокровища вся своя издаяху ему, и уже никому же не имъющу что дати, Іосиеъ даяше имъ ишеницу и таку дань возложи на нихъ, яко егда пріидетъ жатва да пріиметъ кождо житъ сихъ четыре части, пятая же часть житъ ихъ да будетъ царю Оараону. И емляше у жнущихъ жита пятую часть, кромъ же сего ничего же не имаще. И послъ же сего во всъхъ языцъхъ кійждо человъкъ своему цареви или властелемъ воздаеть урокъ оть приплодъ своея земля, идъже бо ражается злато и сребро, ту и воздаютъ злато и сребро, а идъже плодятся множество великихъ ту и воздаютъ скоти, а идъже плодятся звъріе, ту и воздаютъ звъріе. Здъ же въ рустей земли ни злато ни сребро не ражается, ни велиціи скоти, но благоволеніемъ Божіимъ всего дражайши ражаются жита па прекормленіе человъкомъ. Достоитъ убо и дань у ратаевъ царемъ и вельможамъ всемъ имати отъ житъ притяжанія ихъ пятую часть, якоже Іосиеъ въ Египте учреди. Іосиеъ бо пи шется проданъ бысть въ Египетъ на тридесятъ сребряникъ во образъ Господень. Какоже правовърнымъ царемъ и вельможамъ ихъ недостоитъ ссму ревновати еже въ своихъ селехъ и весехъ имати отъ притяжанія житъ у ратаевъ житомъ пятую часть, кромъ же сего ничесоже? Злата же и сребра ратаеве недоумъюще откуду притяжати. Аще же гладни лъта тогда убо мнози мучимы суть, ихъ же и видъхомъ. Како бо осемъ мученію достойни яко льто мала притяжанія сподобльше, ратаеве же мучими сребра ради, еже въ царску взимается власть и дается въ раздаяніе вельможамъ и воиномъ на богатство а не нужда ради. Нужда бо ради кійждо оть вельможъ своя ратая имутъ, и сими довольни будутъ, пятую часть у коегождо ратая пріемяюще и цареви оть сего служаще, ихъ же ратаемъничто же иного кому никому же недостоить подаяти ни ямскаго собранія своихъ ради вельможъ или воиновъ. Имская же правленія вся подробну достоитъ устраяти оть града по расписанію и до другаго града. Симъ елицы и во градехъ купующеи, продающеи, и прикупы богатъюще достоитъ симъ сій яремъ межу всъхъ градовъ носити, понеже суть стяжатели многа прибытка Кромъ же сего ничесоже никіихъ улишеній да не сподобятся, но во вся грады безо всякихъ возданній сирѣчь пошлинъ купующе и продающе и сего ради нарицаемая ямская правленія оть града до града по написанію исправляти симъ достоитъ. Се убо всякаго мятежа въ земныхъ умалится, писаремъ умаленіе, зборы престанутъ, мзды неправедныя отлучатся.

А еже землемфрительній писаріе четвертію мфряще, и ратаемъ многу скорбь отъ объяданія приносяще, осемъ убо тако достоитъ разумфти скорости ради мфрныя и вражды и тяжбъ межныхъ. Мфрити достоитъ и отдфляти поприщьми. Вфмы бо искусъ мфры счетованія к сфянію подробну......

(Далве я опускаю подробное и длинное изчисление правиль двеввиль древняго землемернаго искуства въ виду его однообразія и крайней-запутанности).

Недостоитъ бо никому же боярамъ, и воеводамъ, и воиномъ своя ратая имуще, со инъхъ же сребро имати. Аще бо кто предогинъми воины и великъ есть, то по достоянію его больши есть земли вдано ему и тако ратаевъ своихъ предо инъми воины больши стя-

жетъ овою вдвое а иного втрое, интъхъ же въ седмеро и во осьмеро. Сей тако великъ есть аще и воеводствовати или болярствовати удобенъ, но неудобь же есть ему предо интъми воины яко господемъ быти. Се есть излишнее и богатество и гордость, еже у своихъ ратаевъ удобная довольствія взимая къ сему же и съ чужихъ сребро, взимаяти. Аще же убо комуждо на потребу удобь будетъ сребро имать кійждо излишняя жита своя и се безпошлинно продая градскимъ жителемъ и елицы и хлѣбъкупуютъ и симъ на потребу свою сребро притяжетъ. Како убо у ратаевъ сребро хотъти и того ради ихъ, яко видимъ, муками томити, сіи бо сребра неззидаютъ но хлѣбъ назидаютъ, сего ради у нихъ хлѣбъ достоитъ пріимати по Іосиеа прекраснаго уставу пятую часть. Тако же и сѣна и дровъ пятую часть достоитъ пріимати.

Противу же ратнымъ изходити достоитъ тако иже имать царскаго даянія во одержаніи земли въ долготу и впреки четверогранно поприще сему подобаетъ быти самому и съ нимь слузъ во броняхъ, а прочимъ потому же счетованію на толицей бо мъръ земли к ратаевыхъ полныхъ жребій и по кі четвертей съ осминою во всякомь поле кромъ съна и льсу, сего ради десять единонадесятаго къ воинству сподобятъ. Аще лиже царь восхощетъ дабы воинество его противу ратныхъ воединъ день собиралось, подобно есть ему всъмъ воиномъ повельти не жити в селехъ и в весехъ, но жити во градехъ, яко да уставленное свое повелятъ привозити къ себъ ратаемъ и пріемлютъ хлъбъ и съно и дрова у ратаевъ своихъ, сами же жительствуютъ во градъхъ. Сего ради яко едина царева грамота о воинствъ пріидетъ къ нимъ, и единаго часа вси слышавъ, усрамятся другъ друга отлучитися, но единомышленно и въ единъ день вси грядутъ на порученную имъ службу.

Аще ли же самъ царь восхощеть дабы ему за всю землю не отвещати, якоже оемуждо человъку за свой домъ, рече бо Господь ему же дано боле и взыщется боле отъ него, и ему же дано множайши множайши и просять отъ него. (Ме. XXV, 21. 29), глаголеть же и апостоль къ Галатомъ: яко блудницы, и прелюбодъйцы и піяницы царствія Божія не наслъдять. Здѣ же видимъяко во градѣ нарицаемомъ Пскове и во всѣхъ русійскихъ градѣхъ корчемницы и блудницы. Въ корчемницахъ пьяницы безъ блудницъ никакоже бываютъ. Аще же небудутъ изведени корчемницы се есть свѣдомо еже есть, и блудъ хластымъ и прелюбодъйство женатымъ, отвѣтъ же будетъ о семъ иже симъ бога-

тъющимъ. Но Господи умилосердися, и даждь цареви нашему вразумѣніе, еже сія извести, и не едино же се, но и всяко пьянственное питіе. Аще убо въ земли нашей не будетъ пьянство, не будетъ и мужатицамъ блуда, не будетъ и душегубства, кромъ разбоя, разбой бо аще и умыслить кто злодъй и овогда получить, овогда же презорства ради не получить сія же напасть не мысля погубляеть и презорства не помнитъ. Аще бо въ земныхъ обычаехъ снидутся ко пьянственному питію мужи и жены, пріидутт же ту нтцій кощунницы имуще гусли, и скрыпъли, и сопъли, и бубны и ина бъсовскія игры и предъ мужатицами сія играюще бъсяся и скача и скверныя пъсни припевая. Сія же зря жена и уже сидяще отъ пьянства яко обуморена, пость бо трезвеная изсяче, и бысть ей жельніе сатанинскому игранію, мужеви же ея такоже ослабевшу и на иныя жены умомъ разслабевшу и бывше съмо и овамо очима соглядание и помизание и кійждо мужь чужей женъ питіе даяше съ лобзаніемъ, и ту будущей рукамъ пріятіе, и ръчемъ злотайнымъ сплетеніе, и связь дьяволь. Преже бо убо единаго искуса жена срамъ иматъ, егда же бывъ во искусе, ктому уже сраму не иматъ, обыкшей вь томъ блудницею бываеть. Первое бо всякой блудниць навыть дьяволь бываеть вы бесыдахь пьянственныхъ. Душегубство такоже во пьянствъ. Преже бо пришедши въ пиршество восхощетъ всякъ сидъти въ высочайшемъ мъсте, и егда неполучитъ и трезвъ молчитъ, но возненавидитъ брата своего въ честнъ мъсть предъ собою съдяща и преже положить нань въ сердци си гићвъ, и яко отъ пьянства уже изступленъ ума бываетъ, учнетъ мыслити срамотити, а и мещеть нань злыя ръчи, и аще сей претерпить, онъ же паки съ досаженіемъ, и той убо тако же отъ пьянства неумолчитъ, и бываетъ брань и потомъ единъ единаго ножемь закалаетъ? Гдъ бо есть слышано инако ножеваго убійства якоже въ пьянственыхъ бестдахъ и играхъ паче же о праздницъхъ елицы пьянствомь празднуютъ? Сія бо двъ радости бъсовскія мужатицамъ и вдовамъ начинаніе блуда и душегубство оть пьянствинныхъ бестадъ. Аще же кто, любяй пьянство, и сія блядословить: аще не будеть хмѣлю, то опресноци служити, таковый себф помогаеть абы всегда ему кваситися хмелемъ. Тъсту же есть квасъ не отъ хмелю, но отъ дрождій всяцёхъ, а ціи и безхмёльни суть, яко бо о служебнемъ хлёбе писаніе сего не глаголеть еже бы преквасено, но дабы квасено, еже бо отъ квасу яко воскресло. Посему бо тако треба быти яко во Христово Тъло претворяется, Христово же Тъло божествомъ шее не достоитъ опръсновъ нарещи, понеже мертвенъ иматъ образъ, квасомъ же яко оживетъ и прирастетъ. Святымъ бо верховнымъ апостоломъ Петромъ Марко евангелистъ поставленъ бысть во Александръй епископомъ и отъ Марка и поднесь Александръйстіи патріарсіи паствою не бѣша опустѣли николиже, но другь по друзѣ пріемлюще служаху квасенымъ хлѣбомъ отъ виноградныхъ дрождій. Тамо бо нѣсть хмѣлю, но можетъ тѣсто квасится и безхмѣльными дрождіями. Аще же Богъ благоволитъ благочестивому цареви достоитъ по всѣмъ градомъ русійскимъ къ правителемъ наказати абы строенія хмѣлеваго заповѣдовали строити. Симъ бо душегубству и блуду и пьянству упражненіе. Еще же душегубства ради заповѣдовати во всѣхъ странахъ ковачемъ, абы ножеве ковали притупо безъ концевъ, и отъ сего бо душегубству упражненіе, цареви же за се отданіе согрѣшеніемъ и воздаяніе будущихъ некончаемыхъ благъ оть Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, въ вѣки вѣкомъ, аминь.

### XXIII.

# Выписки изъ слова о разсуженіи любви, и правдъ, и о побъжденіи враждъ и лжъ 1.

Глаголютъ въ мірѣ яко се есть любовь еже, сотворивъ пиръ, созвати отъ своихъ пріятель, и сосѣды, и елицы и кимъ нрава ради угодная творяху, и тѣмъ друзи быша. Но не есть се любовь. Егда бо кто творитъ пиръ на честныя мужа, сій срама ради множество многоцѣнныхъ брашенъ учрежаетъ. Многоцѣнная же брашна множества всякому человѣку отъ своего труда невозможно стяжати, но убо таковая составляются отъ властельскаго и насильственнаго притяжанія, яко убо вельможи ничтоже имѣюще отъ своего труда; но изъядающе и одѣянія носяще людская труды. Что бо есть за любы, еже на сильну

¹ Слово находится въ рукоп. Новгор. Соф. биб. № 1296, 176-195.

Слово о любви, выдержки изъ котораго здъсь приводятся, представляеть изъ себя замѣчательный литературный памятникъ древнерусскаго проповѣдничества. Оно все посвящено ученію о христіанской любви, которая описывается здѣсь въ своихъ высокихъ чертахъ, кокія указаны для нея І. Христомъ и Апостолами, и которая кромѣ того разсматривается здѣсь, что важнѣе всего, въ связи съ явленіями правственной жизни древнерусскаго общества, заключавшей въ себѣ не мало чергъ, противныхъ этой основной заповѣди христіанской морали.

трапезу збирая, мнозехъ оскорбляти недостатотствующихъ, немнозехъ же отъ честныхъ міра сего отъ таковыхъ же елици тако же недостатотствующихъ оскорбляютъ сихъ многоразличными брашны питати многоцѣнными и питіи и за сей нравъ еже оному насиловати и оскорбляти невозбраняютъ, и сами таже творятъ. И сіи убо пиры творяще веселятся, а отъ нихъ же се собраша, сіи плачутъ, недостатствующа же кого призываютъ на се, яко да и паче истощится к симъ же много принося. Нѣсть бо се любовь, но многимъ оскорбленіе. Аще бо кто такимъ насильственнымъ трапезамъ причащается, сій убо единомышленникъ обрѣтается творящимъ и.

Аще кто совершаетъ любы, сій въ чужемъ прибытка не желаетъ ни въ чемъ же, неразбиваетъ, не крадетъ, не бъетъ, не насильствуетъ, не рѣзоимствуетъ, не мзаимствуетъ всякаго мшелоимства и лихоимства, не временствуетъ, не гордится, не тщеславится, не завидитъ, не блудитъ, не сводитъ, не лжетъ, не клевешетъ, не осужаетъ, не подсмѣхаетъ, не бранится, не ротится, не гнѣвается, матерски не лаетъ, скверны не глаголетъ, не шутитъ, въ церкви не глаголетъ, къ волхвомъ и чародѣемъ не ходитъ любве ради Господня, не объядается, и не опивается поста ради, не много глаголетъ пустошныхъ глаголъ ради, не мого спитъ молитвъ ради и богатетство много не сбираетъ.

Се уже разсторже любовь, аще въ судъ мэду взялъ еси, се убо разсторже любовь, яко отъ чюжаго притяжанія богатъещи, человъку же скорбь сотворилъ еси, аще и оправилъ еси по правдъ, но Богъ правду даромъ сотвори, ты же продавъ ея, свътило же правдъ Христосъ. Аще ли же купецъ еси и маломъ что искупивъ, временемъ же на семъ много чрезъ естество взимаещи, и се убо разторже любовь..... Аще сребро твое даси въ лихву, и се убо разторже любовь, яко бо всякое животное Божіимъ повелъніемъ растетъ, садовное же по Божію повелънію отъ солнечнаго огръванія растетъ, твоему же сребру не положи Богъ растенія, ты же противишися Богу, яко не раслънному повелъваещи расти..... Или аще у кого на блудъ жену увъща, се убо разторже любовь, яко съ женою разлучи, аще ли же кому блудное насиліе сотвори, или лестными коварствы на блудъ кого увъща, се убо како любве не расторже...?

Аще начнеши имъти постъ, утончаютъ ти вся мысли, нетокмо бо человъкомъ любовь покажещи, но и скотомъ, и звъремъ и птицамъ, и рыбамъ, всякому животъ имущу любовь твоя явится, и сія бо вся Богомъ сотворенна животна, изъ нихъ же кровь изливается,

въ постъ же и сіе твоея ради снъди да не умертвится, и кровь не из-

Аще начнеши имъти творити милостыню и даяти отъ своего груда, то не многаго ради даянія честна есть предъ Богомъ милостыни, но еже подати не скорбя собою и не глаголя, яко мнъ не останетъ, но отъ всего сордца елико имъя сіе подати...

### XXIV.

### Лъта 7060 (1552 г.) Апръль <sup>1</sup>.

По цареву великого князя слову Іоанна Васильевича всея Русіи дана выпись Ондрею Берсеневу, да хозяину Тюпину о томъ, что не велѣно священническому и иноческому чину по священнымъ правиломъ и по соборному уложенію въ корчмы входити, ни въ піянство упиватися, ни празнословити, ни лаяти, и имъ того беречи накрѣпко по всей Москвѣ. И которые священники и діаконы и иноки, забывъ страхъ Божій и презрѣвъ священная правила, и царскую заповѣдь, и соборное уложеніе, учнутъ по корчмамъ ходити, и учнутъ въ піянство упиватися, и по дворомъ и по улицамъ скитатися піяни,

<sup>1</sup> Памятникъ пэдается по рукописи Москов. Синод. бывшей Патріарш. биб. изъ отдѣла неописанныхъ рукописей, № 927, л. 184-186. Рукопись собрана и написана современникомъ стоглаваго собора, инокомъ полоколамскаго монастыря, Вассіаномъ, бывшимъ архимандритомъ Возмицкимъ. Настоящій памятникъ помимо своего исторического значенія, какъ источника для характеристики правственнаг состоянія русскаго духовенства XVI віка, иміьеть и ту важность, что служить новымъ доказательствомъ подлинности опредёленій Стоглаваго собора, на котоо рыя его авторъ прямо и ссылается. На основаніи разныхъ наказныхъ списковъ, къ разряду которыхъ можетъ быть до некоторой степени отнесенъ и издаваемый памятникъ, вопросъ о подлинности опредъленій Стоглаваго собора разръщается въ положительномъ смыслъ, къ чему уже и пришли многіе ученые историки. Илья Бъляевъ. Наказные списки соборнаго уложенія 1551 года. М. 1863 года. Макарій. Исторія Русск. Церкви, том. VI, 220—227, А. Павловъ. Еще наказный списокъ по Стоглаву. Одесса. 1873 г., 1-4. Сравн. Прав. Соб. 1862 г., ч. ІІІ, Декабрь, Прав. Соб. 1863 г., ч. I, 87. 202. Наказная грамота м. Макарія. Прав. Соб. 1863 ч. І, 317-421. Добротворскій, статья: Каноническая книга стоглавъ или не каноническая.

или учнутъ сквернословити, или матерны лаяти кому на соблазнъ мірскимъ человѣкомъ, или піяни учнутъ битися, и дратися, и имъ заковыхъ безчинниковъ поповъ и діаконовъ, и чернцовъ имати да и заповѣдь на нихъ царскую имати по земскому обычаю, яко же и съ простыхъ людей безчинниковъ и бражниковъ заповѣдь емлютъ, да отсылаютъ тѣхъ чернцовъ въ монастырь къ архимандритомъ и игуменомъ, и они ихъ смиряютъ по манастырскому чину, а поповъ и діаконовъ отсылаютъ къ поповскимъ старостамъ и они о тѣхъ безчинникѣхъ святителемъ возвѣщаютъ, и святители ихъ исправляютъ по священнымъ правиломъ. А на которомъ чернцѣ невозможно заповѣди доправити, ино взяти заповѣдь на томъ кто его напоитъ, а чернца отослати в монастырь, и они его смиряютъ по монастырскому обычаю.

Да по цареву же великаго князя слову Ондрею да хозяину велъти по торгомъ кликати, чтобы православніи христіане отъ мала и до велика именемъ Божіимъ во лжу не клялися, и на кривъ креста не целовали, и иными неподобными клятвами не клялися, и матерны бы не лаялися, и отцемъ и матерью скверными ръчьми другъ друга н з упрекалися, и всякими бы неподобными ръчьми скверными другъ друга не укоряли, и бородъ бы не брили и не обсъкали, и усовъ бы непостригали, и къ волхвомъ бы и къ чародъемъ, и къ звъздочетцомъ волхвовати не ходили, и у польбы чародъи небыли. А которые безчинники, забывъ страхъ Божій и царскую заповъдь, учнутъ именемъ Божіимъ во лжу клятися, или на кривъ крестъ цъловати, или отцемъ или матерью укорятитя, и скверными ръчьми лаяти или учнутъ бороды брити и обсъкати или усъ подстригати, и к чародъемъ и к волхвомъ и к эвъздочетцемъ ходити волхвовати, и къ полямъ чародъи приводити, и въ томъ на нихъ доведутъ и обличени будутъ достовърными свидътели, и тъмъ быти отъ царя, великаго князя, въ великой опаль по градскимь закономь, а отъ святителей имже быти въ духовномъ запрещении по священнымъ правиломъ.

### XXV.

Выписки изъ статьи «правило съ Богомъ починаемъ св. апостолъ и святыхъ отецъ седьми соборъ о епископъхъ, и о ереохъ, и о мнихохъ, и о людъхъ мирскихъ заповъди всякія» <sup>1</sup>.

І. Женамъ повелъваемъ исповъдатися въ прустъ церковнъмъ, и отвераты имъти двери внъшняя соблазни ради. Заповъдаемъ же и совершеннымъ мнихомъ и дъвьствующимъ яко не примати жены на исповъди к себъ, точію иже есть доспълъ въ старость цъломудрену и благочинну, се да наречется къ таковымъ, да не помышленіемъ соблажняется, ибо діаволъ со женами творитъ брань мнихомъ. Егда же хощетъ который любо исповъдь женску, прежде да утвердитъ себе молитвами и моленми и поя и сія псалмы: помилуй мя Боже, и Воскликнете Господеви вся земля. И посемъ да пріиметъ исповъдь которыя любо жены. А ерей аще в старость цъломудрену доспълъ есть и въ разумъ истинный духовный, и аще и еще жену свою имать, и можетъ, се хощетъ, пріимати нъкихъ исповъданіемъ к себъ... Юнніи же іереи еще сущіи отнюдъ да не смъютъ пріяти ни едину душу ко исповъданію, понеже слъпецъ слъпца водяй оба въ ровъ впадетася.

И. Подобаетъ испытовати и мужа и жены и мнихи и мнишица и иного каковъ любо будетъ, увъсть ли число съ колицъми образы соблюдилъ еси. Аще ли отъ множества не въсть, ни по не число, сей есть блудникъ.

III. Суть убо нѣціп въ христіанѣхъ, иже еретическая дѣла творяще, и егда будетъ по захоженіи солнца не даютъ ничто же отъ дому своего ни огнь ни сосудъ нѣкихъ, или требованіе нѣкое, внимаютъ же и гласомъ куречьимъ и лисицемъ, и сряща глаголюще овы элы и овыже добры и зрѣнію солнца, и лунѣ и звѣздамъ, и званія скотомъ.

IV. Иже аще кто брака гнушается, и женящихся, или жену спящую съ мужемъ ея, или спящаго со женою мужа и таковыхъ

¹ Изд. по рукописи Новг. Соф. биб, № 1466, л. 95—187.

гнушается кто, и глаголеть яко не достойни суть таковіи царства Христова, анавема глаголющихъ таковая.

- V. Аще жена отъ своего мужа убъгаетъ, ненавидящи мужескаго совокупленія, но хотящи ходити тако, анафема.
- VI. Жена аще не покаряется мужу и въ воли его не пребываеть, якоже апостоль глаголеть: мужу глава есть Христось, а жент глава есть мужъ ея (1 Кор. XI, 3), да еще не послушаетъ се таковая, анафема.
- VII. Аще кто родитъ чада и не хранитъ, ни питаетъ ихъ, якоже долженъ есть, но хощетъ оставити ихъ юны и отъити да пострижется, анафема того и иже аще пострижетъ его.
- VIII. Всякому родителю подобаеть сына своего женити егда скон чается возрасту єї лѣтъ а дочери кі лѣтъ, себо есть законъ истинный. Аще же небреженіемъ родитель прейдутъ лѣта взаконенная сыну и дщери, и случится единому соблудити отъ нихъ, то сей грѣхъ на родителехъ есть. Аще ли же дщи не и еще сущи лѣты кі, или сынъ не и еще сущи лѣты єї аще соблудитъ единъ отъ нихъ, то грѣхъ той есть на творящаго и и гиѣвъ отъ Господа имать.
- IX. Аще кто оставить своего родителя стара и немощна суща, а не почитаеть, ни хранить его, но отъидеть пострищися безъ повельнія своего родителя, той анафема и пострилая н
- Х. Аще жена воздержатися хощеть отъ своего мужа на ложи, или мужъ воздержатися отъ своея жены, то подобаетъ имъ совъщатися и составити совътъ о семъ да не единъ отъ нихъ воздержатися хощетъ, а другій невозможетъ или не хощетъ, и начнетъ блудити со инъми ходящи, и естъ гръхъ болій на обоихъ сихъ. Лъпо же есть всякому христіанину, женъ же и мужу, въ дому два одра имъти ложема своима и нарозно легати въ недълю, и на святыя праздники Господскія и въ великія седьмерицы.
- XI. А еже о женахъ болъе есть паче искати сихъ пытаніемъ (на исповъди), нежели мужа; доспъваетъ бо ся въ велика беззаконія еже дъяти чаровы, и волхвованія и душегубства.... тъмъ же вопрошати ихъ много паче достоитъ.

#### XXVI.

# Выписки изъ статьи «заповъди святых» отецъ отъ правилъ вкратцъ противу согръщеніемъ всъмъ православнымъ христіаномъ» <sup>1</sup>.

- I. Аще жена родивши умирати начнетъ того дни или утръ, то омывше ю изнести во инъ храмъ, и дати причастіе да не тако умретъ, да егда оздравъетъ да потрудится къ Богу постомъ за то по силъ говъти.
- II. Аще кто поиметь жену безь вѣнчанія, и аще дѣти будутъ и да внидуть въ церковь на вѣнчаніе и привить дѣти къ нимъ, тако вѣнчати и дати имъ заповѣдь. А кто не вѣнчается отъ таковыхъ нельзя взяти приноса, ни въ церковь пущати... да нудите ихъ дабы ся вѣнчали.
- III. Аще кто пуститъ жену, или жена мужа, таковыхъ со иными не вънчайте.
- IV. Аще кто поиметь  $\vec{\mathbf{a}}$ -ю, или  $\vec{\mathbf{c}}$ -ю жену съ такими ни ясти, ни пити. таковый поганъ есть.
- V. Аще иконы въ клъти и крестъ честный мужу съ женою достоить быти, не во гръхъ бо своя жена, а холостымъ съ чужею небыти.
- VI. А иніи холостіи явъ наложницы держать и дъти имутъ, а иніи тайно блудять съ рабами своими.
- VII. Аще это ся распущаетъ, а индъ поимаетъ съ тъми ни пити, ни ясти, ни дару отъ нихъ непріимати.
- VIII. Аще кто запоить друга нужею, постятся оба семь дней. Аще зануженый изблюеть опитеміи й дней.
- IX. Аще кто возметъ мэду хотя за кого поститися и молитися, толико же и за собя молитися, а еже взялъ раздати убогимъ
- Х. Аще кто на востокъ или на западъ мочится поста восемь дней, а поклоновъ по тридцати на день.

¹ Издается по рукописи Соф. баб. № 1466, л. 191—221.

XI. Въ кощунахъ хвативши мужа за лоно, или жену поста три недъли, а поклоновъ по ста на день; раземъявшійся до слезъ, или мигнувши съ похотію поста двъ недъли.

XII. Аще рукою тыкнувше вь лоно женъ, или ногою, или сквозъ платно блудъ сотворивши, или піяной, или сонной, поста три недъли, а поклоновъ по ста.

XIII. Позръвше на чужей срамъ тай, или въ бани, поста день до вечера, а поклоновъ по тридцати на день.

#### XXVII.

# Посланіе Максима Грека къ Іоанну Васильевичу о брадобритіи 4.

Максима инока, святогорца, посланіе къ сямодержавному царю Ивану Васильевичу о еже не брати брады. Списано изъ книги Сергіева монастыря.

Благовърному царю и самодержцу всея Русіи, государю и великому князю Ивану Васильевичу ниско много челомъ. Ни едино дъло премудрости Божія суетно есть, реклъ есть нъкій отъ древнихъ богомудрыхъ мужъ, и богодухновенный царь и пророкъ Давидъ дивуяся преухищреннымъ украшеніемъ содъльства Вышняго вопіетъ глаголя: коль возвеличишася дъла Твоя, Господи, вся премудростію сотворилъ еси. Многимъ убо сущимъ совершающимъ тъло наше удовомъ нашимъ. Овы убо сихъ на нужнъйшу потребу нашу умышлены премудрымъ Содътелемъ: якоже ноги убо ко еже движатися намъ, идъже

¹ Издается по рукоп. Новгор. Соф. биб. XVII—XVIII в. № 1427, въ листъ л. 534—537, сравнено со всёми другими ниже указываемыми списками посланія. Посланіе Максима Грека къ Іоанну Васильевичу о брадобритіи встрёчается въ рукописяхъ XVI (Рукоп. Кириллов. биб. № ¹¹/1000, л. 22—27), XVII (Рук. Импер-Пуб. биб. XVII, F. № 38, л. 139—143) и XVIII вёковъ (Рук. Импер. Пуб. биб, XVII, F. № 11, вяъ собр. гр. Толот. отд. IV, № 39, л. 31—35). Оно встрёчается въ полномъ спискё сочиненій Максима Грека (Рук Импер. Пуб. биб. I, F, № 425. л. 464—467), На авторитетъ посланія Максима о брадобритіи ссылается патріархъ Адріанъ и даже большую часть его приводитъ у себя въ поученіи. (Рукоп. Соф. биб. № 1503, л. 252—253).

аще треба будеть; руць же во еже дълати потребная, очи же, --коеже глядати и развнати срътающая и случающаяся намъ, каковаже и елика суть; носъ и ноздри къ разсуждению различнымъ вонямъ и въ дышенію и издышенію животнаго воздуха; овы же во украшеніе и благольпіе точію лицомъ нашимъ но и къ немальй потребь умышлена быша премудръйшимъ Содътелемъ, якоже брови убо, да яко ко еже отъ нихъ благоленію, да и подлежащая имъ очи невредныхъ соблюдають отъ натекающихъ сланыхъ потовъ; ръсницы же наихуждше созданіе, да тъ же очи соблюдают з нестужаемыми отъ всякаго тончайшаго праха и пуха, яковаже многа воздухомъ обносима въ глазъхъ лежутъ. Усъ же и брада предобръйше умышлена быша премудръйшимъ хитредемъ Богомъ, не точію къ раззнанію женскаго пола и мужескаго, но еще и честновидному благольнію лиць нашихъ. Кто здравъ умомъ сый и Богу во всемъ тщася благоугодити возненавидитъ когда и бритвою изгладити видънія своего дарованное ему лице сицево отъ Содътеля честнообразное украшение и наппаче слыша Владыки кръпце Маисеомъ повелъвающаго людемъ израилевымъ: не отстиете брады ваша, еже есть не брейте (Лев. ІХХ, 27), ниже сотворите сисонъ на главахъ вашихъ якоже языцы; аще же прокляти уклоняющися отъ заповъдей Божінхъ, якоже слышимъ во священномъ пъснопъніи, подъ той же клятвъ подлежатъ и истребляющіи бритвою брады своя, противящая безъ ума заповъди Божіи.

Но что къ симъ противящися глаголютъ непокоривіи и презоривіи латына? Но ветхаго Рима святитель соборнымъ правиломъ своимъ отлучаетъ, глаголютъ, отъ сообщенія върныхъ не бръющихъ брады. И аще сице есть, якоже сказують, той убо папа и его соборъ повинни суть евангельскому отвъту, глаголющему явъ: яже аще разорить едину отъ сихъ меньшихъ заповедей и научить тако человеки, наименьшій наречется во царство небесное (Ме. V, 19), еже есть во страшномъ всемирномъ второмъ пришествіи неумытнаго Судіи осужденъ будетъ, аки противився евангельстви заповъди. Яко древнее и богоугодное преданіе есть еже брады не брити явъ есть и отъ иныхъ писанныхъ показаній, и наипаче о нихъ же писано второмъ паретвін (глава X), и содъяся при самомъ царъ Давидъ. Царь Давидъ послалъ честныхъ мужей ко Аннону, царю Аманитскому, сыну Наасову, утъщити его скорбяща о умертвій отца его. Ихъ же пришедшихъ обезчестилъ Анонъ, брады ихъ отсъкъ, и одежны ихъ долги отръзавъ до бедръ, послушавъ своихъ боляръ, глаголавшихъ къ нему яко съ лестію послалъ ихъ Давидъ, и не по любви и не по дружбъ, въдати какая кръпость града и людей есть. Слышавъ же Давидъ дерэнутую на посланники своя досаду и безчестіе велълъ имъ въ селъхъ ихъ жити, дондеже паки брады ихъ отрастутъ, скверну возмнъвъ прибыти себъ сице соглъдуетъ имъ сице безобразившимся, толь мерзко мнящеся древнимъ праведнымъ, еже брити брады своя Божію запов'єдь соблюдающих глаголющую не отс'єцете брады ваша. Вопрошаемамы же латына, чего ради бръются, глаголютъ, яко тщеславіе суетно притворять, еже браду пущати. И аще есть оть тщеславія согръщенія избывающе, сего ради бреють брады своя, множае паче подобаше имъ отръзати дътородныя уды, педагогонъ, афеоронъ 4 скопски, аки разжизающихъ ихъ ко студнымъ блужениемъ и богомерзкіймъ похотемъ, очи же извертъти, руку же и ногу отсткати, евангельски рещи, аки симъ нудимымъ ко всяческимъ лукавымъ дъяніемъ и похотемъ. Но не уды телесъ нашихъ отсещи намъ Спасъ велить, но лукавыя похоти душь нашихь, сими удесы действуемыхъ. Сице подобаше бъгати и согръшенія тщеславнаго смиренномудренными подвиги противящимся ему, а не бороду брити, измънение сущи честнольпнаго образа. Ельма есть видьти безъ бородъ тщеславіемъ побъждаемыхъ лютъ овыхъ убо о благородій родителей, иныхъ же о изобили многообразнаго разума и премудрости, самого же пресловущаго папу ихъ о одежди огнеобразнъй различнъ преукращаемъй златомъ и сребромъ и о митріи шанке высоцъ и треми многоцънными каменми осіяваемъ о невоздержно хвалящася. Гдъ у него смиренное мудрование верховнаго, иже необычное человъкопоклоненіе Корниліево не пріятъ, но воздвиже его рекъ: востани ибо и самъ человъкъ есмь (Дъян. Х, 26) Чуднъйши же папа, о бъещая въ Римъ, ащене поклонимъ будетъ отъ сръшающихъ его, ничтоже радитъ ему біемыхъ бываемыхъ ихъ отъ паличниковъ своихъ, или въ ланиту приступающихъ къ нему властемъ и княземъ и вельможамъ, но овымъ убо кольно, овъмъ же ногу на цълование даяти, кое крайнее кичение и высокоумія и гордости не превозходить и наишаче слыша Владыку Христа Симона убо укоряюща, не давша Ему лобзаніе любовное знаменіе, а блудницу похваляюще, ноги Его пречистыя облобызающу. Суетенъ убо воистинну и безуменъ извътъ латынскій, показаша бо ся и безъ бородъ невоздержно тщеславящеся явственив убо обличаеми бывають яко гнушающеся сице честное украшеніе, да-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ руком. Импер. Пуб. биб F. XVII, № 11, л. 31—35 словъ педагогонъ, афедронъ не находится.

рованное отъ Создателя, бреютъ есть. И яко не точію словесному естеству человъковъ, но и еще и безсловесному даровася сицевъ благолепный образъ. Услышимъ внятно. Некоего слышалъ есмь повъдавша мнъ, а самовидъцъ не бывалъ, яко играюще нъціи отсъкоша браду нёкоего козла, доброродна бо зёло, и той не стерпевъ досады сицевы, самаго себе убиль до смерти, бія безь милости главу свою къ земли. Уразумъемъ коль честно и любезно есть бородное украшеніе и безсловесному животну. Азъ же словесенъ сый гнушахуся ея: оле студа и безумія моего! Но и сіе убо сицево. Услышимъ же и ино дивно. Воевода нъкій славенъ грекъ, именемъ Мина, тадя еже съ нимъ воинствомъ по брегомъ Нидовымъ, явищася ему посредъ Нила два животна человъкообразна, по ряду стояща прекрасна взоромъ, икъ же едино предоброю брадою преукрасися, мужъ сый былъ, а другое женскою добротою преукращено зъло, ихъ же добротъ удивляяся на долго Мина закляль ихъ Содътелемъ ихъ не погрузитися воинство узрить ихъ. Да разумвемъ убо мы въ водъ, дондеже все не смысленнім коль неизчестна есть благодать, яже о насъ Содътеля нашего, яко не точію запов'ядію своею, но и показаніемъ бесловесныхъ животныхъ наказуетъ насъ честнолъпно жительсгвовати благочестивымъ сущимъ, а не якоже языки невърныя, и да ся исправимъ послущающе глаголющаго Тайноглагольника: аще духомъ живемъ, духомъ да ходимъ, еже есть христіанольшными обычам и преданіи ла украшаемъ житіе наше, о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Тому слава во вся въки, аминь.

### XXVIII.

# **Поученіе митрополита Макарія противъ разгова-** ривающихъ въ церкви.

Макарія митрополита всея Руси <sup>1</sup>.

Аще кто съ земнымъ царемъ бесъдуетъ, то со страхомъ и трепетомъ предстоитъ, и всъмъ сердцемъ и умомъ внемлетъ отъ царя глаголемая, и не смъетъ эръти съмо и овамо. Аще ли оставя царя,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поученіе издается по двумъ, совершенно тождественнымъ между собою рукописнымъ, спискамъ. Рукоп. Сборн. биб Кириллобълозерск. монастыря  $M_{\rm c}^{\rm so3}/_{\rm 1180}$  л. 80—83 и  $N_{\rm c}^{\rm so3}/_{\rm 1190}$  л. 41— 2.

учнетъ клевретомъ своимъ бесъдовати, каково негодованіе, но и отъ лица царева изгнанъ будетъ таковый. Коль же паче всемъ славнымъ во святыхъ церквахъ на божественномъ и на всякомъ пеніи, паче же на литоргіяхъ святыхъ, предстояти ничтоже земнаго шляюще, якоже писаніе глаголеть: всякъ правовърный со вниманіемъ сердечнымъ и со страхомъ Божіимъ моляйся, таковый съ Богомъ бесъдуетъ. Аще ли то во святыхъ церквахъ, оставя молитву, учнетъ зъ други своими о тленныхъ и мимотекущихъ беседовати, то отъ Бога како услышанъ будетъ таковый? Возможно ли человъку зръти единымъ окомъ на небо, а другимъ на землю? Аще раби предъ господиномъ два или три или мнози разные вопросы творятъ вдругъ, како можетъ господинъ ихъ послушати, аще не по единому ихъ отвътъ сотворить? То такоже во святыхъ церквахъ и въ домъхъ встмъ православнымъ христіаномъ единеми усты и единемъ сердцемъ Бога славити во услышание и въ разумъ себъ, уши бы слышали и сердце разумьло. Отъ разумнаго бо и благочиннаго пънія приходить всякому человъку умиленіе въ душу и страхъ Божій въ сердце, и умилноє покаяніе и слезы, и встмъ умомъ къ Богу вопіюще, и слыша Господь общая и согласная вкупъ моленія даруеть благодать и милость рабомъ своимъ. И того ради подобаетъ пъти и чести и во церквахъ со страхомъ и съ трепетомъ предстояти не токмо священнымъ, но и встмъ православнымъ христіаномъ.

#### XXIX.

# Поученіе о глаголющихъ и смѣющихся въ церкви '.

О великое Божіе милосердіе, како не снидеть огнь съ небеси и не пожреть вся глаголющая въ церкви! Братіе не бойтеся смерти,

¹ Поученіе издается по рукописи Импер. Пуб. биб. О. XVII, № 10, л. 213, XVII вѣка. Это поученіе котя и находится въ рукописномъ спискѣ XVII вѣка, но по времени своего происхожденія относится къ XVI вѣку, и, по крайней мѣрѣ по моему мнѣнію, скорѣе всего къ его половинѣ. Въ поученіи напримѣръ поведеніе русскихъ въ церкви во время богослуженія описывается въ такихъ же чертахъ, въ какихъ оно описывается и въ стоглавѣ. Въ настоящемъ поученіи говорится: мы неистовіи приходимъ (въ церковь) аки на торжище и на позорище

бойтеся гръха. Смерть страшить, а гръхъ во въки мучить. Внимайте убо себъ, братіе, преже во всемъ страхъ, и попецемся душами своими, како бы намъ угодити Вышнему царю Христу Богу нашему. Господь бо насъ зоветь въ царство небесное, а мы совращаемся съ лути праваго и идемъ во дно ада. Братіе, добро есть ко святей Божій церкви приходити и молитися Господу и Пречистой Богоматери христіанской Заступницы, и великому пророку Іоанну Предтечи, и небеснымъ силамъ, и апостоломъ, и пророкомъ, и мученикомъ и всъмъ святымъ о своемъ согръшеніи, слушати святыя пънія и почитанія божественныхъ книгъ со благоговъніемъ, и со страхомъ Божіимъ, и со умиленіемъ душевнымъ имъти въ сердци своемъ страхъ и трепетъ. Церковь бо нарипается земное небо, мы же неистовіи приходимъ аки на торжище и на позорище съ гордостію и величаніемъ, и покланяемся образу Владыки Господа нашего Ісуса Христа покровенными главами, а иніи подпирающеся жезлы, а иніи приходять разволочася ризъ безобразно. Можемъ ли тако разволочася и покровенною главою и земному царю пришедъ поклонитися? И мы земнаго царя боимся, а Бога не боимся, кто сотвори небо, и землю, и вся яже на ней. Апостолъ иншеть: Бога бойтеся, а царя чтите, слуга бо есть Божій (1 Петр. II, 17). И аще бы тако боялися Небеснаго Царя, и заповъди Его хранили, якоже земнаго, то вси бы человъцы святи были. Велика бъда и тяжекъ гръхъ бываетъ въ церкви-плищъ, смъхъ, говоръ бездъленъ. Еще же и о семъ речемъ, и иніи человъцы не крестятъ лицъ своихъ, входятъ въ церковь, а иніи не право крестятся,

съ гордостію и ведичаніемъ и покланяемся образу Влядыки Господа нашего Ісуса Христа покровенными главами а вніи подпирающеся жезды, а иніи приходять разволочася ризь безобразно». Въ стоглавъ косательно тог же самаго предмета читаемъ: «безстрашіе вошло въ люди, въ церквахъ Божінхъ стоятъ безъ страха, и въ тафьяхъ, и въ шанкахъ, и съ посохи якоже на торжещи или на позорищи... и говоръ и ропотъ, и всяко прекословіе и бесталь, и страдные словеса». Сгоглавъ, изд. Казанской Акад., 65. Что же касается словъ находящихся въ изда ваемомъ поученіи и относящихся къ крествому знаменію, то они почти буквально взяты изъ Стоглава. Стоглавъ, казан. изд. 132—133. 136. Обычай являтся въ церковь съ покрытою головою, въ тафьяхъ или въ шанкахъ никогда ни прежде ни послъ не былъ такъ распространенъ въ Россіи какъ въ половинъ XVI въка въ царствованіе Іоанна Грознаго. Противь этого обычая писали: преп. Максимъ Грекъ (Сочин. част. II, 382—383), митрополитъ Макарій. Извъстно м. Макарія правило о тафьяхъ (Рукон. Кириллов. биб. № 3/100, д. 428 Снес. Стоглавъ, Казан. изд. 159), вошедшее и въ Стоглавъ.

махаютъ руками и невъсть что, и тому ихъ невъжествію бъси радуются. Подобаетъ намъ братіе къ церкви приходити якоже Петръ, Іоаннъ...... 1 ..... ко гробу Господню, а креститися такъ: преже положити руку на чело главы своея, та же на перси, по семъ на правое рамо, такоже и на лъвое, то есть истинное крестное знаменіе не можетъ къ тому человъку прикоснутися ни діаволъ, ни золъ человъкъ.

Горе вамъ пастыри, ослабляютъ и не учатъ дътей духовныхъ. Рече бо пророкъ: яко млеко и мясо овецъ Моихъ поядосте, и неупасосте ихъ, и заблужшія не взыскасте, и сокрушенныя не изцълисте. Не слышате ли гласа ко Іезекіплю глаголюща: сыне человъчъ, стража дахъ тя дому израилеву, слыши бо отъ Мене слово и запретиши имъ; праведный да не отпадетъ отъ правды своея, гръшный да обратится отъ беззаконія своего, животомъ живъ будеть, и душу отъ смерти избавитъ. Аще ли же не послушаютъ тебе, сами бо во гръсе да умрутъ, аще ли же не запретиши имъ, кровь ихъ отъ руку твоею взыщу (Іезекійль, XXXIV, 1-4; XXXIII, 7-9). Слышасте пастыріе етрашный отвътъ гласу рекшаго яко за едину душу человъчу страшное томленіе будеть вамъ въ день великаго суда Божія. Васъ же что нареку не пастыря, ниже наимника, но губителя своимъ душамъ и человъческимъ. Наимникъ бо видитъ волка грядуща, оставляетъ овцы и бъгаетъ, сей же себе пасетъ; вы же никимъ же гоними побъгосте и не убъжасте не овца едины, но и церковь Божію оставища ратуему и обидиму.

Горе же и людемъ, иже не послушаютъ отецъ своихъ духовныхъ. Господь даетъ имъ власть надъ человъки духовне вязати и ръшити, апостолъ (нужно читать—Господь) рече: аще свяжете на земли, связана будетъ на небесъхъ, аще разръшите на земли, будетъ разръшена на небесъхъ (Ме. XVI, 19). Помянемъ братіе смертный часъ како быти согнитію телеси и разрушеніе костемъ, якоже нази родихомся, нази отъидемъ, токмо возьмемъ едину срачицу и саванъ. Слава и богатство вся минетца.

Братіе приходите ко церкви, кайтеся гръховъ своихъ, храняще чистоту, творяще милостыню и любовь ко всъмъ не лицемърну.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Слово, пропущенное зд'всь, не прочитано въ рукописи. Судя по смыслу это слово должно прочитать: текли.

Уже страшный судъ спъетъ, престоли готовятся, судія праведный грядетъ судити живымъ и мертвымъ и воздати комуждо по дъломъ его. Тогда праведницы просвътятся аки свътъ, а гръшнипы помрачатся аки тма, и отсылаеми будутъ гръшницы въ различныя въчныя муки, а праведницы во царство небесное и безконечное въвъки въкомъ. Аминь.

# дополненія.

# Къ етр. 12, къ прим. 1-му.

А вотъ подобный примъръ. По поводу словъ, поемыхъ на литургіи: «да исполнятся уста наша пънія Твоего, Господи» одинъ древній книжникъ замъчаетъ, что «нынъ же не по писанію глаголютъ, развратиша и не въдуще силы, другъ отъ друга навыкше глаголютъ той тако, а инъ инако: да исполнятся уста наша пънія Твоего и похвалы. Рукоп. Соф. биб. № 1466, л. 32.

#### Къ 25 стр.

Въ одномъ рукописномъ источникъ о Нилъ Сорскомъ говорится слъдующее: «глаголютъ же нъціи о преподобномъ Нилъ Сорскомъ, бъ родомъ отъ великаго града Москвы, скорописецъ рекше подъячей, постриженъ во иночество». Рукоп. Кириллов. биб.  $N_2$  752/ $n_{009}$ , л. 1.

# Къ 32 стр. прим. 3.

Интересною характеристикою внутренняго быта Ниловой пустыни можетъ служить находящееся до сихъ поръ только въ рукописяхъ «преданіе уставомъ иже на внѣшней странѣ пребывающимъ инокомъ, рекшеи скитскаго житія правило о келейномъ трезвѣніи и каждодневномъ пѣтіи, еже мы пріяхомъ отъ отецъ нашихъ». Сюда какъ составная часть входитъ и церковный уставъ Ниловой пустыни. Въ началѣ преданія прямо заявляется, что «сія отъ отца нашего (т.-е. препод. Нила) пріяхомъ держати въ нашемъ пребываніи». Рукоп. Кириллов. библ. № <sup>89</sup>/<sub>1466</sub>, л. 194—204 и № <sup>119</sup>/<sub>1196</sub>, л. 22. Это преданіе есть въ рукописяхъ библіотеки митрополита Московскаго Макарія (Исторія Русской церкви т. VII, 80) и въ рукописяхъ Москов. Синод. библ. Горскій и Невоструевъ. Описаніе Рукоп. Синод. библ. отд. II, кн. 3, 730—732.

# Къ стр. 68-69 къ примъчанію.

Посланіе Іосифа Волоцкаго къ великому князю Василію Іоанновичу и отвѣтъ на него со стороны Кириллобѣлозерскихъ старцевъ находятся также въ рукописи Кирилл. мон. N <sup>736</sup>/<sub>993</sub>, Обиходникъ въ 16 д. л. 200—206.

#### Къ стр. 73.

Вассіану Косому или одному изъ его продолжателей слѣдуетъ приписать нижеуказываемыя двѣ статьи, читанныя мною въ одномъ изъ рукописныхъ сборниковъ Кириллобѣлозерскаго монастыря. Первая статья озаглавливается такъ: <о тщеславіи юнныхъ, творящихъ новоканоны и житія святыхъ>. Рукоп. Кирилл. библ. № 21/1094 л. 15—22.

Авторъ статьи вооружается здѣсь противъ тѣхъ иноковъ, которые «тщатся земныя ради славы и имяни именуемаго отъ первоначальствующихъ предъ всѣми и слагаютъ каноны и житія Богу не у еще прославльшу ихъ». Въ заключеніе авторъ наставляетъ: «не пишите новотворныхъ каноновъ и житія человѣческая особь по домомъ, и въ монастырехъ по кельямъ младоумніи отъ своего замышленія безъ церковнаго благословеніа».

Очень можетъ быть, что здѣсь Вассіанъ имѣетъ въ виду учениковъ препод. Іосифа Волоцкаго, еще при жизни его почитавшихъ его за святаго. Извѣстно, что вскорѣ послѣ смерти Іосифа появилось нѣсколько редакцій его житій и даже церковная служба, составленная волоколамскимъ инокомъ Фотіемъ, умершимъ въ 1554 году. Рукоп. Синод. библ. № 927, л. 159—172.

Вторая статья, находящаяся въ томъ же сборникъ, (л. 107—121) озаглавливается: «повъсть зъло полезна отца Нила, истолкованія св. изображенія православныя нашея въры, еже есть върую во единаго Бога». Заглавіе не вполнъ точное. Все содержаніе этой статьи направлено противъ обрядоваго исполненія иноками церковнаго богослуженія. Изъ этой статьи видно, что нъкоторые иноки «въ часъ пънія возвышають гласъ свой, яко волове, съ воплемъ и гласомъ кръпкимъ поюще и чтуще», что нъкоторые изъ нихъ «притворяютъ себъ священничество» и под. Во многихъ мъстахъ эта статья буквально сходна съ полемическими сочиненіями Вассіана Косаго. Сравн. Прав. Собесъдникъ 1863 г. ч. III. Къ сожальню я не могъ подробнъе остановиться на разсматриваемой статьъ, потому что тотъ самый рукописный сборникъ, въ которомъ она находится, былъ временно высланъ въ Москву къ г. Тихонравову.

#### Къ 80 стр.

О порчт монахами книгъ для своихъ личныхъ цтлей писалъ и послъдователь Вассіана Косаго извъстный князь А. Курбскій. Его посланіе старцу въ Печерскій монастырь. Бъляевъ. Наказные списки Стоглава. Москва 1863 г. 50.

#### Къ 101 стр.

И другіе писатели XVI в. высказывали горькія жалобы на слабость современныхъ пастырей церкви. «Пастыріе умолкоша страха ради, пишетъ одинъ изъ нихъ, еже не отпаднути своея тщетныя славы, или отъ своихъ дѣлъ обличаеми». Поученіе неизвѣстнаго по имени писателя XVI в. въ рукоп. Новгор. Соф. библіот. № 1444, л. 437.

# Къ стр. 118-119.

Для того, чтобы поддерживать общій духъ иноковъ въ одномъ данномъ уже преп. Іосифомъ направленіи многіе преемники его по игуменству считали своимъ долгомъ оставлять послѣ себя духовныя грамоты, въ которыхъ они, по примѣру самого основателя Волоколамскаго монастыря, заповѣдывали его инокамъ свято чтить монастырскія преданія преп. Іосифа. Примѣръ см. духовную грамоту неизвѣстнаго по имени настоятеля Іосифова монастыря къ послѣдующему по немъ настоятелю и братіи. Рукоп. Моск. Дух. Акад.  $N_2$  90/381 Волок. л. 73. См. духовную грамоту Евоимія, игумена Волоколамскаго Іосифова монастыря, рукоп. Москов. Дух. Акад.  $N_2$  99/418, л. 77—96.

## Къ стр. 140.

Между современниками находились также и защитники незаконнаго брака великаго князя. Особенною восторженною похвалою второму браку Василія Іоанновича и рожденію отъ него наслѣдника престола въ лицѣ Іоанна Васильевича отличается похвальное слово великому князю Василію Іоанновичу. Скорѣе всего оно написано кѣмъ, либо изъ лицъ, занимавшихъ оффиціальное положеніе при дворѣ вел. князя. Рукоп. Импер. Публ. библ. XVII, г. № 13. Изъ собр. граф. Толстаго отд. 1, № 33, л. 1—14. Сн. Рукоп. Кириллобѣлозер. монастыря № 131/1280, въ 8 д. л. 224.

# Къ 147 стр.

Это число вышедшихъ изъ Волоколамскаго монастыря іерарховъ покажется еще болъе удивительнымъ, если мы припомнимъ то обсто-

ятельство, что число русскихъ епархій было въ то время очень ограниченно: оно не простиралось далье десяти епархій.

#### Къ стр. 152.

Къ Максиму Греку весьма многіе обращались за разрѣшеніемъ разныхъ вопросовъ догматическаго, нравственнаго или обрядоваго характера. Примѣромъ тому можетъ служить кромѣ извѣстныхъ печатныхъ его произведеній и до сихъ поръ находящееся въ рукописи «Максима Грека сказаніе тріехъ взысканій нѣкыхъ нужныхъ всякому рачителю книжному», посланіе Максима Грека къ какому-то благородному лицу. Здѣсь напр. Максимомъ разрѣшается вопросъ о томъ, получаютъ ли вѣчное блаженство воины благочестивые, убиваемые въ бою отъ нечестивыхъ языкъ? Рукоп. Новгород. Соф. биб. № 1449, въ 4 д. XVII в. л. 432—440.

#### Къ стр. 153, къ прим. 1.

Списокъ съ собранія нъкоего старца на воспоминаніе своего объщанія объ отверженіи міра имъется еще въ рукоп. Соф. библ. № 1157. Здѣсь собраніе помъщено предъ сочиненіями препод. Нила Сорскаго.

#### Къ 153 стр.

Кромъ указанія Вассіану нъкоторыхъ частныхъ мыслей и разъясненія отдъльныхъ вопросовъ Максимъ Грекъ указалъ на общіе логическіе законы достовърности того или другаго произведенія въ слъдующихъ трехъ положеніяхъ, изъ коихъ нѣкоторые не теряютъ своего значенія даже и въ настоящее время. Того же Максима Грека: подобаетъ въдати яко писаніе треми нъкими свойствы изряднъ достовърное твердое имать.

- I. Аще убо отъ благовърнаго и соборнъй церкви знаема и знаменитаго списателя сложено бысть.
- II. Второе, аще по всему согласуетъ, якоже предречеся, апостольскимъ догматомъ и преданіямъ.
- III. Третіе, аще то само къ себе по всему согласуєть, а нигдѣ же разликуєть. Посмотримъ убо, аще списаніе сіе твердо есть по всему треми своими свойствы, или ни. Рукоп. Новгород. Соф. библ.  $\Re 1525$ , XVII в., л. 75-76.

#### Къ 155 стр.

Ко времени появленія Максима Грека въ Москвъ умы общественныхъ дъятелей заняты были монастырскимъ вопросомъ. Этимъ вопро-

сомъ много интересовался и самъ великій князь, и скорѣе всего по этому самому «онъ вопроси его множицею о пребываніи и устроеніи сущихъ во святѣй горѣ честныхъ обителей». Сочиненіе Максима Грека: «изложеніе отчасти пребыванія и чина сущихъ во святѣй горѣ святѣйшихъ монастырей общихъ и глаголемыхъ особныхъ». Рукоп. Кирилл. биб. № 131/1201, л. 172—224.

### Къ 159 стр.

Кромѣ перевода толковой псалтири Максимъ Грекъ въ 1552 (7030) году, живя въ Троицкомъ Сергіевомъ монастырѣ, по просьбѣ одного инока Нила Курлятева, сдѣлалъ переводъ на современный русскій языкъ самаго текста псалмовъ Давидовыхъ. Переводъ этотъ сдѣланъ «по тонку» и безъ украшенія. Въ рукописномъ сказаніи, откуда я черпаю сообщаемыя здѣсь историческія свѣдѣнія, находится интересная жалоба названнаго выше инока Нила на то, что прежде существовавшій переводъ псалтири, сдѣланный м. Кипріаномъ, неудовлетворителенъ: «Кипріанъ по-гречески гораздо не разумѣлъ, и нашего языка довольно не зналъ же, и все писалъ по-сербски и еще большее неразуміе написалъ». Далѣе Нилъ трактуетъ о разностяхъ, существующихъ между русскимъ и сербскимъ языкомъ. Рукоп. Новгор. Соф. библ. № 1525, л. 81—88.

# Къ 189 стр.

За большой отпусть, употреблявшійся въ Троицкую вечерню и исправленный во времена патріаршества, стояли впослъдствіи также и раскольники. Сырцовъ. Возмущеніе Соловецкаго монастыря. Прав. Соб. 1781 г. февр. 190.

#### Къ стр. 192.

Для характеристики душевнаго состоянія Максима Грека во время его заключенія въ Тверскомъ Отрочѣ монастырѣ можетъ служить его собственное сочиненіе «сія словеса сотворилъ есть инокъ въ темницѣ затворенъ и скорбя, имиже себе утѣшаше и утвержаше въ терпѣніи въ 7040 (1532) году». Въ немъ страдалецъ между прочимъ пишетъ: «не тужи, ни скорби, ниже тоскуй о нихъ же, любезная ми есть душе, отъ нихъ же наипаче подобаше ти благая пріяти, о вихъ же ихъ духовнѣ пользовала еси, предложивши имъ трапезу, Духа Свята исполнену, сирѣчь оцетворное сказаніе богодухновеннаго пѣснопѣнія Давидова, преведши е отъ бесѣды еллинскія на бесѣду шумящаго вѣщанія русскаго, и ины многія книги душеполезныя, овѣхъ убо

преведши, овъхъ же премного имущихъ ложное чужихъ словесъ красотою истины утвердивши, но паче благодарствуй Твоему Владыцъ, и хвали и слави Его благоразумно, о нихъ же сподобилъ тя есть въ нынъшнемъ житіи малыми привременными скорбми отдати съ лихвою весь долгъ-многъ талантъ, ими же должна была еси >... Рукоп. Импер. Публ. библ. I, F, № 425, л. 463. 259—260.

#### Къ 232-233 стр.

Монастырскій вопросъ занималь русское общество очень долгое время и послѣ митр. Даніила. Объ этомъ можно судить на основаніи слѣдующаго литературнаго памятника, относящагося или къ концу XVI в. или къ началу XVII в. Это— «поученіе объ общемъ житіи иноческаго сущаго чина спасительнаго пребыванія св. отецъ, и о самочинномъ—о сваробоицкомъ и худомъ житіи иноческомъ сирѣчь о особномъ своевольномъ житіишки, и о скитскомъ, и о пустынномъ добромъ житіи». Здѣсь находятся любопытныя указанія на распущенность монашества. Рук. Соф. библ. № 1445, л. 351—356.

# Къ 363 стр.

Архіепископъ Геннадій вооружался противъ убѣжденія въ седьмитысячное существованіе міра и вѣры въ его кончину по истеченій этого періода времени въ своей грамотѣ о пасхаліи. Здѣсь онъ проводитъ ту общую мысль, что «что скончаніе міру будетъ безвѣстно». Рукоп. библ. С-ПБургской Духовной Академіи, изъ собственнаго академическаго собранія № 430, л. 94—98.

## Къ 363 стр.

Существуетъ особое слово Григорія Цамвлака (не изданное) о близости кончины міра. Описаніе рукописей Соловецкой библ. 650—651. Приложеніе къ Правосл. Собесъднику 1881 г. Февраль.

# Къ стр. 366.

Въ очень любопытномъ «поученіи епископли къ іереомъ» находится свидѣтельство о томъ, что весьма много въ русскомъ обществѣ того времени насчитывалось такихъ, которые смѣялись надъ неосуществившимся ожиданіемъ православныхъ о близкой кончинѣ міра. Рукоп. Соф. библ. № 1454, л. 16—21.

#### Къ 369 стр.

Авторъ Домостроя упоминаетъ «звъздочетье, рафли, альманажи и др.». Домострой, Москва, 1849. 38. Отъ XVI в. сохранилось «поу-

ченіе къ върующимъ отъ предестнаго разума въ роженіе мъсяца, и въ наполненіе, и въ встохъ, и въ преходня звъзды и въ злые дни и часы». Лътописи русской литературы и древности изд. Тихонравовымъ т. V, отд. III, 100. О значеніи рода и рожаницъ. Архивъ историкоюридическихъ свъдъній о Россіи кн. II, пол. 1, 100—130.

#### Къ 373 стр.

Кромѣ указанныхъ въ своемъ мѣстѣ словъ Максима противъ астрологіи извѣстно его слово «противу тщащихся звѣздозрѣніемъ предрицати о будущихъ, въ немъ же и о туркахъ». Рукоп. Импер. Публ. библ. F. XVII. № 17. Изъ собран. граф. Толст. отд. 1, № 198, д. 255—260.

# Къ стр. 430, къ прим. 7.

Часть того цитата, которой не находится соотвътствующаго мъста въ учительномъ евангеліи, хотя по сборнику митр. Даніила весь цитатъ въ цъломъ своемъ видъ и представляется по видимому заимствованнымъ оттуда, судя по одному сборнику, составленному изъ словъ Даніиловскаго соборника, взята изъ «Зерцала» (вфроятнъе всего изъ Діоптры инока Филиппа). Въ сборникъ, составленномъ изъ Даніила, одна указанная часть цитата, буквально тожественная съ чтеніемъ третьяго слова м. Даніпла, имфеть предъ собою указаніе, что она «взята отъ зерцала». Въ спискъ соборника м. Даніила, которымъ я пользовался, предъ этою самою частью цитата нътъ никакого указанія на источникъ заимствованія, но за то предъ нею оставленъ нъкоторый пробълъ, можетъ быть, допущенный писцомъ намъренно для внесенія въ посл'вдующее время неразобраннаго при процесс'в послъдовательной переписки. Ср. Рук. Моск. Дух. Ак. № 197, л. 73 и Рук. Соф. библ. № 1452, л. 44.

#### Къ стр. 442, къ прим. 2.

Еще въ XIV в. начинаетъ появляться въ русскихъ кормчихъ статья о двуперстіи съ проклятіемъ на не соблюдающихъ сего обряда. И. Бъляевъ. Наказные списки соборнаго уложенія 1551 г. или Стоглава. Москва, 1863 г. Снес. Макарій. Исторія Русской церкви т. VII, 464. См. въ концъ книги въ отдълъ опечатокъ.

#### Къ 483 стр., къ прим. 4.

Въ одномъ рукописномъ потребникъ встръчается вопросъ о томъ, гдъ нужно отпъвать женщинъ, умершихъ вскоръ послъ родовъ и

замѣчательно, отвѣтъ дается тотъ, что такихъ женщинъ слѣдуетъ отпѣвать внѣ церкви, въ притворѣ. Рук. Соф. библ. № 1096, л. 287.

# Къ 496 стр.

Подобно 12 и 13 словамъ митрополита Даніила въ сборникахъ XVI в. встръчаются трактаты напримъръ, на такого рода вопросы: «аще кто жену имый и чада и богатство, и о житейскихъ вещехъ пекійся тако ти можетъ угодити Богу и съхранити заповъдь»? Или другой вопросъ: «аще кто будетъ старъ и немощенъ, и онемоглся, и не можетъ чернецъ быти, или чернеческихъ творити, но тако той можетъ покаятися»? Рукоп. Кирилл. библ. № 5/1012, л. 159—164.78.

### Къ стр. 538 къ прим. 2.

О содомствѣ одинъ писатель XVI вѣка говоритъ: «пріими, Христова церковь, нынѣ Рахилинъ плачъ, возопи къ Богу о чадѣхъ своихъ не въ Рамѣ Палестинстей, но въ рустей земли, не о тѣхъ токмо иже отъ тебе святымъ крещеніемъ порожени, но о тѣхъ паче иже въ чревѣ матерей своихъ не быша, не отъ Ирода, но отъ своихъ отецъ убіеныхъ и діаволомъ пожренныхъ». Рукоп. Соф. биб. № 1444, л. 430—439.

## Къ стр. 554.

Русскіе книжники еще въ XIV в. и даже ранъе оставили свидътельства объ особенной любви русскаго народа къ уличнымъ зрълищамъ. Въ «словъ, истолкованномъ мудростью», находящемся въ извъстномъ Паисіевскомъ сборникъ, авторъ его жалуется на то, что многіе его современники живутъ «не слушая божественныхъ словесъ, но аще плясци или гудци, или инъ кто хитрецъ позоветъ на игрище, то вси тамо текутъ радуяся». Рукоп. Кирилл. библіот. № ⁴/1081, л. 57. Буслаевъ. Истор. христоматія церковно-славян. и древнерус. языка Москва 1861. 529—530.

# СОДЕРЖАНІЕ ИЗСЛЪДОВАНІЯ.

ОБЗОРЪ ЛИТЕРАТУРЫ ПРЕДМЕТА.

#### Введеніе.

|                   |              | Страница. |
|-------------------|--------------|-----------|
| Предметъ и задача | изследованія | I — XIV   |

#### Часть І.

Жизнь и дъятельность м. Даніила.

# Отдёлъ І.

Исторія направленій Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго до эпохи м. Даніила.

#### ГЛАВА І.

#### Характеристина направленій Іосифа Волоцнаго и Нила Сорскаго.

Упадокъ просвъщенія. Религіозно-практическій характеръ просвъщенія. Вліяніе древне-русскаго просвъщенія на характеръ древней письменности, выразившееся въ слабости самобытнаго творчества въ сочиненіяхъ и въ распространеніи въ послъднихъ апокрифическихъ и подложныхъ произведеній.

1 - 12

Іосифъ Волоцкій, какъ замѣчательный представитель древнерусскаго просвѣщенія. Происхожденіе п воспитаніе Іосифа. Взглядь Іосифа на просвѣщеніе. Отраженіе его въ частныхъ догматическихъ и нравственныхъ воззрѣніяхъ Іосифа. Ограниченіе сферы умственной дѣятельности человѣка установившеюся областью божественныхъ писацій. Консервативно-формальное направленіе Іосифа.

13-24

Ниль Сорскій и его пікола. Начало критицизма въ воззр'єніяхъ Нила. Ученіе Евангелія, какъ исходный пунктъ всего его міровоз-

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Страница.      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| арънія. Послъдовательность проведенія его во всъхъ частныхъ взглядахъ системы Нила. Духъ свободы, проходящій чрезъ всъ воззрънія Нила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 25—37          |
| ГЛАВА ІІ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| Борьба между двумя направленіями до эпохи м. Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| Ересь жидовствующихъ: условія ея происхожденія, содержаніе ученія и внѣшняя исторія. Взглядъ Іосифа Волоцкаго на отношеніе къ еретикамъ. Источники религіозной нетерпимости Іосифа и Геннадія. Противоположный взглядъ на еретиковъ заволжскихъ старцевъ. Вассіанъ Косой. Его характеристика. Поводъ и начало литературной полемики между Іосифомъ Волоцкимъ и Заволжцами. Три обмѣна полемическихъ посланій. Полемика по еретическому вопросу у учениковъ Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго | 38—76<br>76—88 |
| Отдёлъ II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| Жизнь и дъятельность м. Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| ГЈАВА І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |

#### Даніилъ въ санъ игумена Волоколамскаго монастыря.

110-127

196-212

#### ГЛАВА П.

| Даніилъ въ санъ митрополита.                                                                                                                                     |                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|                                                                                                                                                                  | Страница         |
| Пабраніе. Черты нравственнаго характера Даніила. Государ-<br>ственная его д'ятельность: его поступокъ съ В. Шемячичемъ, княземъ                                  |                  |
| Съверскимъ, разводъ великаго князя. Протестъ Заволжцевъ и перасположение къ митрополиту боярства                                                                 | 128-143          |
| Церковно-іерархическая д'ятельность Даніила. Его церковная политика, выражавшаяся въ назначеніи на высшія іерархическія должности людей іосифовскаго направленія | 143-146          |
| ности люден госифовскаго направлени                                                                                                                              | 143-140          |
| ГЛАВА III.                                                                                                                                                       |                  |
| Борьба м. Даніила съ Заволжцами.                                                                                                                                 |                  |
| Взаимныя отношенія Вассіана и м. Даніила въ первые годы                                                                                                          |                  |
| святительства последняго. Новые полемические труды Вассіана: сбор-                                                                                               |                  |
| никъ правилъ и каноническій трактатъ. Максимъ Грекъ. Его нрав-                                                                                                   |                  |
| ственный характеръ и возэрънія, близко соприкасавшіяся съ возэръ-                                                                                                |                  |
| ніями Заволжцевъ. Причины неудовольствій противъ Максима мигро-                                                                                                  |                  |
| полита Данімла, русской іерархіи, русскаго общества и великаго                                                                                                   |                  |
| князя. Привлечение Максима къ суду. Соборный судъ надъ Максимомъ                                                                                                 |                  |
| 1525 года. Обвиненія: въ книжныхъ исправленіяхъ, въ его полемикъ                                                                                                 |                  |
| противъ вотчинныхъ правъ монастырей, въ непризнаніи канопической                                                                                                 |                  |
| самостоятельности русской церкви, въ еретическомъ ученіи о минув-                                                                                                |                  |
| шемъ сиденіи І. Христа одесную Бога Отца по вознесеніи Его на                                                                                                    |                  |
| небо. Осуждение Максима и заточение его въ Волоколамскомъ монастыръ.                                                                                             | 147-189          |
| Новыя ошибки въ переводахъ Максима: Метафрастово житіе                                                                                                           |                  |
| Божіей Матери съ еретическою строкою. Поведеніе Максима въ                                                                                                       |                  |
| Волоколамскомъ монастыръ. Связь Максима съ турецкимъ посломъ,                                                                                                    |                  |
| какъ ближайшій поводъ къ новому суду. Соборъ 1531 года противъ                                                                                                   |                  |
| Максима. Обвинительные пункты и образъ дъйствій Максима на со-                                                                                                   |                  |
| боръ. Новое заточение Максима и строгое осуждение его сотрудниковь.                                                                                              | 18 <b>L</b> —195 |
| Шаткость положенія Вассіана послів наденія Максима Грека.                                                                                                        |                  |
| Соборный Судъ надъ Вассіаномъ 1531 года. Первые пункты обвиненія,                                                                                                |                  |
| группирующіеся около кормчей Вассіана. Ея полемическій характерь,                                                                                                |                  |
| ватрогивавщій вопрось о монастырских имуществахь. Взглядь на                                                                                                     |                  |
| нее Даніпла. Вопросъ о правъ, данномъ Вассіану на написаніе корм-                                                                                                |                  |
| чей. Постановка на соборъ вопроса о монастырскихъ имуществахъ,                                                                                                   |                  |

характеръ отношеній Даніила къ кормчей Вассіана..... Сомнъніе Вассіяна въ святости митрополита Іоны и Макарія Калязинскаго. Обвинение Вассіана въ ереси за названіе имъ отступниками монаховъ - возчинниковъ. Обвинение Вассіана во внесеніи въ свою кормчую ученія еллинскихъ мудрецовъ. Різкіе отзывы Вассіана

Защита митрополитомъ землевладъльческихъ правъ монастырей. Общій

о церковныхъ книгахъ и правилахъ Обвиненіе его по поводу ере-

Страница.

| тической строки въ житіи Божіей Матери соч. Метафраста. Догматическія обвиненія Вассіана въ ученіи о Христь, какъ твари и въ ученіи его о нетлънности тъла Христова по существу. Противоположность взглядовъ между Даніиломъ и Вассіаномъ. Обнаруженіе личныхъ счетовъ на судъ. Заточеніе Вассіана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 212232             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ГЛАВА ІV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |
| Святительство Даніила послѣ паденія Заволжцевъ до низложенія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| Цвётущее время архипастырства Даніила. Значеніе Волоколамскаго монастыря и уваженіе къ нему в. князя. Покровительство Волоколамскому монастырю Даніпла. Смерть Василія Іоанновича. Слабость государственнаго значенія Даніила. Заключеніе князей Юрія и Андрея Ивановичей. Ограниченіе землевладёльческих правъ церкви. Борьба двух боярских партій. Критическое положеніе Даніила, его сверженіе съ митрополіи. Его ближайшіе преемники по мигрополіи. Возвращеніе Даніила въ Волоколамскій монастырь. Его положеніе въ монастырь. Смерть. Его библіотека. Завъщаніе. Память о немъ въ Волоколамскомъ монастыръ.  Результаты обозрівнія административной дізятельности м. Даніила. Западное вліяніе въ Россіи въ первой половин XVI візка | 233—250<br>250—256 |
| часть вторая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| Обозрѣніе сочиненій м. Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
| Библіографія сочиненій Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |
| Соборникъ митрополита Даніила, состоящій изъ шестнадцати словъ. Списки соборника. Поученіе Даніила. Сборникъ съ четыриад- цатью посланіями. Списки сборника. Окружное посланіе. Посланія къ Діонисію Звенигородскому, къ князю Юрію Ивановичу, два посланія къ лицу неизвъстному. Сочиненія, приписываемыя Даніилу и не со- хранившіяся. Каноническіе труды. Сборникъ актовъ. Перечень грамотъ Даніила. Его лечебникъ. Отреченная грамота и духовная. Предположе- ніе о существованіи семи особыхъ поученій митрополита Даніила                                                                                                                                                                                                            | 257—281            |
| Форма сочиненій м. Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |
| Вэглядъ м. Даніпла на характеръ и задачи просвѣщенія вообще. Опредѣляющее значеніе его для формы построенія сочиненій Даніпла. Форма соборника. Составныя части слова. Степень самостоятельности избранной Даніпломъ формы. Вопросъ о произношеніи Даніпломъ словъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 004 000            |
| своего соборника въ церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>281—2</b> 98    |

2

354-361

| Русская проповъдь въ первой половинъ XVI въка.                                                                                         | Страница.         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Высокій теоретическій взглядь древнерусских книжниковь на пастырское служеніе. Пастырскіе сов'яты Даніила пропов'ядникамъ.             |                   |
| Умственная и нравственная неподготовленность русскаго духовенства                                                                      |                   |
| для дъла проповъди. Не уважение русскаго общества къ проповъди.                                                                        |                   |
| Особениности пропов'єдническаго и богословскаго таланта м. Данівла.                                                                    | 298315            |
| Раздъленіе сочиненій м. Даніила.                                                                                                       |                   |
| Обозръніе содержанія сочиненій м. Даніила. Начало, принятое                                                                            |                   |
| за основаніе группировки сочиненій Даніила при систематическомъ                                                                        |                   |
| обозръни содержанія ихъ                                                                                                                | 312-319           |
| Отдѣлъ первый.                                                                                                                         |                   |
| глава І.                                                                                                                               |                   |
| Слова Даніила съ догматическимъ содержаніемъ.                                                                                          |                   |
| I. Слово о воплощеніи, написанное противъ заблужденія Вассіана<br>Косаго.                                                              |                   |
| Пооводъ къ написанію слова, Изложеніе ученія о Богочеловъ-                                                                             |                   |
| ческой природ'в І. Христа. Ученіе о плоти І. Христа, какъ тл'внной по существу, но въ акт'в воскресенія Его сод'влавшейся не тл'внною. |                   |
| Значеніе исторических сказаній о ересяхъ, какъ особаго рода аргу-                                                                      |                   |
| ментовъ                                                                                                                                | <b>31</b> 9 – 341 |
| <ol> <li>Седьмое слово, написанное противъ догматическихъ заблужденій жидовствующихъ.</li> </ol>                                       |                   |
| Ученіе жидовствующихъ, какъ поводъ къ написанію слова.                                                                                 |                   |
| Общая идея слова—ученіе о премудрости Божіей, проявившейся                                                                             |                   |
| въ воплощении Сына Божія и искупленіи Имъ человъчества                                                                                 | 342-354           |
| III. Шестое слово, написанное противъ тъхъ же жидовствующихъ.                                                                          |                   |
| Историческій поводъ къ написанію слова. Общая идея слова:                                                                              |                   |
| безконечное милосердіе Божіе къ падшему человъчеству, выразившееся                                                                     |                   |
| въ добровольномъ принесеніи въ жертву за гръхи міра Самого Сына                                                                        |                   |

# IV. Одиннадцатое слово о промыслѣ Божіемъ и о младенцахъ умирающихъ.

Историческія условія, выдвинувшія вопросъ о промыслѣ Божіемъ. Ожиданіе кончины міра и распространеніе вѣры въ астрологію.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Страница.          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Ученіе Данівла о непостижимости и предосудительности излишней пытливости въ дъйствіяхъ Промысла Божія. Разсмотръніе нъкоторыхъ частныхъ обстоятельствъ человъческой жизни съ точки зрънія православнаго ученія о промыслъ Божіемъ.  Ученіе о младенцахъ умирающихъ. Связь его съ вопросомъ о Промыслъ Божіемъ. Разсмотръніе цълей, какія преслъдуются Божественнымъ Промысломъ, попускающимъ иногда раннюю смерть младенцамъ.                       | 361—381<br>382—391 |
| ГЛАВА II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
| Слова м. Даніила съ нравственнымъ содержаніемъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| Первое слово соборника о ложныхъ пророкахъ и ложныхъ учителяхъ. Историческія условія происхожденія слова: тайная еретическая пропаганда. Содержаніе слова                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>392 –39</b> 6   |
| стіанина заботиться объ обращеніи еретиковъ къ истинной въръ. Состязаніе съ еретиками, какъ средство обращенія еретиковъ. Почва для религіозныхъ споровъ, лица и условія, болье содьйствующія усивку ихъ. Любовь, какъ руководительное начало во всёхъ спорахъ съ еретиками. Посредственныя мъры воздъйствія на еретиковъ. Брань съ еретиками и ея виды. Окончательный разрывъ съ еретиками. Два разряда еретиковъ. Неисправимые и открытые еретики | 397-405            |
| ГЛАВА III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 409-424            |
| Слова, излагающія ученіе о сохраненіи священнаго преданія и цер-<br>ковныхъ обрядовъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                  |
| Третье слово Данінла о сохраненіи церковныхъ преданій и уставовъ. Условія происхожденія слова. Содержаніе слова. Характеристика Данінла, какъ богослова по этому слову                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>495</b> —435    |
| німла о важности и силь крестнаго знаменія, ученіе о двуперстів и о                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 425—448            |

569--594

#### заключение отлъла

| заключение отдела.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Общія замівчанія о разсмотрівнюмю отдівлю словю. Историческое значеніе ієрархической дівятельности Даніила и вліяніе ея на рібшенія стоглаваго собора. Моменты борьбы между направленіями Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго въ періодъ времени, слівдовавшій послів эпохи Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Страница.<br>449—469 |
| Отдълъ второй.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |
| ГЛАВА І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |
| Піроисхожденіе и условія развитія аскетических идей въ Россіи. Вліяніе аскетических воззръній на сочиненія Даніила. Послъдствія развитія аскетических идей. Суровый аскетическій взглядъ на личность женщины, а отсюда и на брачный союзъ съ нею. Происхожденіе взгляда о невозможности спасенія въ міръ.  Тринадиатое слово Даніила о міръ, разъясняющее двоякій смыслъ его и утверждающее возможность спасенія въ міръ. Условія происхожденія взгляда на необязательность для мірянъ нъкоторыхъ нравственныхъ требованій христіанской морали.  Двънадиатое слово м. Даніила, утверждающее всеобщую обязательность исполненія всего христіанскаго закона | 470—501              |
| ГЛАВА ІІ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      |
| Не нормальное положеніе женщины въ древне-русскомъ семействъ. Взглядъ м. Дапіила на личность женщины и на бракъ. Взглядъ его на воспитаніе дътей и на положеніе рабовъ, разсматриваемый въ связи со взглядами на этотъ предметъ древнерусскаго общества. Не нормальное устройство древне-русскихъ браковъ. Существованіе разводовъ.  — Чэм при под тмое, пятнадцатое и шестнадцатое слова м. Да ніила, написанныя противъ разводовъ. Обозрѣніе этихъ словъ                                                                                                                                                                                                | 501—533              |
| глава III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| Упадокъ нравственности. Развратъ, Ученіе м. Даніила о сохраненіи цібломудрія и чистоты. Праздность въ русскомъ народъ. Пьянство и разгулъ. Увеселенія русскихъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                      |
| Ноучение м. Данішла противъ увеселеній                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 533—568              |

денія. Обозрівніе его.....

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Страница. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Пересуды, ябедничество и доносы.  Девятое и десятое слова Данівла, написанныя по поводу ихъ. Обозрън:е самыхъ словъ въ ихъ разныхъ частяхъ. Поединки.                                                                                                                                                                                                     |           |
| Обличеніе противъ ихъ Даніила. Разрозненность русскаго общества и вражда, разъбдавшая его.                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| Второе слово Данінла противъ вражды. Проповъдь Данінла о                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| любвя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 594—615   |
| ГЛАВА ІV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| Условія правственной деморализацій въ современномъ мона-<br>шествъ. Недостатки монашества: роскошь, пьянство, честолюбіе. Но-<br>выя данныя для характеристики правственнаго упадка вч. монашествъ,<br>вносимыя Даніиломъ                                                                                                                                 | 616—627   |
| ГЈАВА V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Формальное пониманіе правственности. Взглядъ на сущность<br>правственности Даніила. Цосл'ёдстлія односторонняго пониманія прав-<br>ственности: не уваженіе къ святости храма Божія и превратное по-<br>ниманіе таинства покаянія. Разсужденіе Данінла о покаяніи. Зам'ёчаніе<br>объ отрицательномъ характер'є очерка религіозно-правственнаго со-         |           |
| стоянія русскаго общества XVI вѣка                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 627—644   |
| ЗАКЛЮЧЕНІЕ ОТДЪЛА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| Сужденіе о м. Даніяль какъ проповъдникъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 645—648   |
| Отдёлъ третій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| Обозрѣніе посланій м. Даніила.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| РАЗДЪЛЕНІЕ ОТДЪЛА.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| глава І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Обозрѣніе посланій м. Даніила, имѣющихъ главнымъ своимъ предметомъ ученіе о монашествѣ.  Шестое посланіе. Обстоятельства происхожденія посланія. Три положенія посланія: о всеобщей обязательности всѣхъ евангельскихъ заповѣдей п христіанскихъ нравствевныхъ требованій, о богоустановленности брака и монашества, и о сохраненіи цѣдомудрія и высокомъ |           |
| значеній его для нравственной жизни                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 650—658   |
| шельничествь, скитствь и общежитіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 658—663   |
| Седьмое посланіе. Историческія обстоятельства происхожденія его. Содержаніе посланія. Отв'ютное посланіе волоколамских в иноковъ.                                                                                                                                                                                                                         | 663—671   |
| Первое посланіе. Поводъ. Три отділа посланія: дисциплинар-<br>выя правила для монаховъ, исправительныя мібры и идеаль игумена                                                                                                                                                                                                                             |           |
| монастыря                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 671 - 676 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Страница. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Двинадцатое посланіе. Поводъ къ написанію посланія. Содержаніе посланія, изображающее черты достойнаго инока  Посланіе по Діописію Звенигородскому. Исторыческія свёдёнія о лицё, къ которому писано посланіе и обстоятельства его вызвавшія. Содержаніе посланія, излагающее ученіе о христіанскомъ несе-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| ніи скорбей и о послушаніи игумену                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 677—686   |
| Общія замъчанія о разсмотрънномъ отдълъ посланій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| Преобладаніе вивіпности въ нравственныхъ предписаніяхъ. Не-<br>самостоятельность монастырскихъ привилъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 687—690   |
| ГЛАВА И.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Обозрѣніе посланій, имѣющихъ своямъ главнымъ предметомъ ученіе о сохраненіи цѣломудрія и чистоты.  Одиннадцатое посланіе. Происхожденіе и содержаніе посланія.  Тринадцатое посланіе. Поводъ къ нацисанію. Содержаніе посланія, излагающее средства къ сохраненію цѣломудрія, какими яв ляются: исполненіе заповѣдей Божійхъ, блюденіе помысловъ, удаленіе отъ женщинъ, отъ безнравственныхъ обществъ, воздержаніе, частое воспоминаціе страшнаго грядущаго суда, чтеніе Божественныхъ писаній, и др. Разграниченіе плотскихъ грѣховъ, вопросъ объ истичаніи. Широта пониманія добродѣтели цѣломудрія. Ученіе о терпѣніи. Недостатки посланія. | 691—710   |
| Посланіе о блудных и имыслах. Содержаніе его и хагантерь.<br>Четырнадцатое посланіе. Обстоятельства происхожденія и со-<br>держаніе посланія.<br>Десятое посланіе. Его историческое значеніе. Два отділа по-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| сланія, излагающіе правственное состояніе поучаемаго и представляющіе ему пастырскіе совіты                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 710—719   |
| глава Ш.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| กิจักรทรินเอ กรรมกทาสมมารา กกอสรมเมื                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |

#### **О**оозръніе разнородныхъ посланіи.

Девятое посланіе. Поводъ написанія и содержаніе посланія, излагающее учение о страхъ Божіемъ.

Осьмое посланіе. Обстоятельства происхожденія. Содержаніе посланія, состоящее изъ описанія страшнаго суда.

Четвертое посланіе. Поводъ къ написанію. Характеристика лица, къ которому написано посланіе. Содержаніе посланія: ученіе о ничтожествъ земныхъ благъ и скоротечности человъческой жизни...

720-730

Второе и третье посланія. Поводъ написанія ихъ. Содержаніе втораго послапія: ученіе о пастырскомъ долгъ и обличеніе недо-

| Страница.                |
|--------------------------|
| -                        |
| 731—736                  |
| 701-700                  |
| 737—742                  |
|                          |
|                          |
| <b>74</b> 3— <b>7</b> 50 |
| 75 0 <del></del> 756     |
|                          |
| <b>756—76</b> 2          |
| I—XXIX                   |
|                          |

# опечатки.

| Стран         | ицы. Строки.              | Напечатано.           | Должно четать.                 |  |
|---------------|---------------------------|-----------------------|--------------------------------|--|
| $\mathbf{IV}$ | 2-я 1 примъч.             | 12-177.               | 92-177.                        |  |
| IX            | сверху 20.                | Отрицательное отноше- | отношеніе                      |  |
| XIV           | снизу 5.                  | условіями             | обстоятельствами               |  |
| 5             | сверху 1.                 | представлялось        | представлялось воз-<br>можнымъ |  |
| 8             | снизу 5.                  | Русскій               | дусскій человакъ               |  |
| 11            | <del></del> 3.            | догматизмъ            | формализмъ.                    |  |
| 22            | снизу 2 примъчанія 1-го.  | 97                    | 970                            |  |
| 32            | 2 строка 3-го прим.       | <b>№</b> 1519         | № 1519 J. 19—121               |  |
| 44            | снизу 14.                 | Фактомъ               | факторомъ                      |  |
| 49            | <u> </u>                  | 8                     | 5                              |  |
| 54            | сверху 1.                 | въ Россію             | въ Россіи                      |  |
| 59            | 2 стр. 3-го прим.         | XII                   | XVII                           |  |
| 63            | сверху 3.                 | нѣкогорые             | нѣкоторое                      |  |
| 65            | <b>—</b> 16.              | харастера             | характера                      |  |
| _             | 2 стр. спизу 2 примѣч.    | относитъ              | относятъ                       |  |
| 68            | 10 строка сверху примъч.  | <b>№</b> 1444         | № 1546 J. 160                  |  |
| 70            | снизу 6.                  | 1503                  | 1505                           |  |
| 76            | — 1 (текста).             | зависимо сти          | связи                          |  |
| 78            | 12 сверху.                | знапіями              | позн <b>а</b> ніями            |  |
| 83            | <del></del> 9.            | землед Бльческих ъ    | землевладѣльческихъ            |  |
| 86            | 11 строка снизу примъч.   | земледъльческія       | <b>кілоэрацфаканты</b>         |  |
| 99            | 1 стр. 3 примъч. снизу.   | сице                  | аще                            |  |
| 112           | 7 снизу (текста).         | самимъ братіямъ       | самоіі братін                  |  |
| 130           | 13 сверху.                | о формпрованныхъ      | о формулированныхъ             |  |
| 134           | снизу 1 стр. въ 1 примъч. | синода;               | синода, 9                      |  |
| 141           | сверху 20.                | недовольными          | недовольнымъ                   |  |
| 145           | <b>—</b> 17.              | оказало               | оказали                        |  |
| 153           | снизу 4 (текста).         | эемледЪльческаго      | землевлядфльческаго            |  |
| 160           | сверху 11.                | 2.                    | 3                              |  |
| 173           | спизу 5.                  | свътскую              | свътлую                        |  |
| 174           | сверху 13.                | 1.                    | 2                              |  |
| 179           | <del></del> 12.           | мъста                 | извъстныя мъста                |  |
| 190           | <b>—</b> 7.               | болье и болье         | ботре или менре                |  |
| 195           | <u> </u>                  | моняэсличогонм мольот | многочисленною тол-<br>пою     |  |
| 201           | снизу 11.                 | посланіямъ            | иисаніямъ                      |  |
| 214           | <del> 4.</del>            | св. мощей             | мощей св.                      |  |
| 216           | сверху 13.                | есьмъ                 | есьмя                          |  |

| Стран      | ницы. Строки.                             | Напечатано.             | Должно читать.               |
|------------|-------------------------------------------|-------------------------|------------------------------|
| 220        | <b></b> 21.                               | законоа                 | законо                       |
|            | <b>— 2</b> 3.                             | вотчинникамъ            | вотчинникамъ а               |
| 224        | снязу 3.                                  | проситъ                 | просилъ                      |
| 243        | сверху 13.                                | одна телько она         | и одна только она,           |
| 244        | <del>-</del> 13.                          | православная            | православныя                 |
| 250        | <b>—</b> 8,                               | имъ                     | ums                          |
| 253        | 1 строка 5-го примъч.                     | политическомъ           | полемилескомр                |
| 269        | 8 снизу 3 примъч.                         | совершенной,            | совершенно                   |
| 270        | 2 стр. 3 примъч.                          | пишется                 | имъется                      |
| 279        | сверху 3 стр. 2 примъч.                   | автора                  | автора, послъднее            |
| 28)        | снизу 1.                                  | разысканіями            | разысканіями я               |
| 319        | <b>—</b> 10.                              | убъдитъ                 | убъдить                      |
| 325        | сверху 11-я примъчанія.                   | несть                   | не есть                      |
| 326        | снизу 10 2 примъч.                        | пзтать                  | издаль съ предисло-          |
| 327        | сверху 7 1 примъч.                        | сочиненіи               | сочиненіе                    |
| 332        | — 3                                       | пречи-                  | пречистою                    |
| 335        | <u> </u>                                  | а одно                  | одно                         |
| 337        | <u> </u>                                  |                         | теоретическо-догмати-        |
|            |                                           | _                       | ческою                       |
| 348        | — 5 стр 3 примъч.<br>— 16.                | Оп. рук. Пискарева      | д. выкинуть                  |
| 349        |                                           | и основать страданія    | и страданія                  |
| 351        | 2 снязу 3 примъч.                         | обширнымъ               | общимъ                       |
| 356        | сверху 7 примъч. 2.<br>снизу 3 примъч. 2. | Antioxiii               | Антіохійскій                 |
| 257        |                                           | встръчающіяся           | встръчаются                  |
| 357        | сверху 7.                                 | да тёмъ                 | ТĚМЪ                         |
| 369        | 3 примъч.                                 | 111                     | III                          |
| 370<br>275 | сверху 10.<br>— 13.                       | уничтожающихъ           | уничтожающія                 |
| 375        | — 13.<br>— 3.                             | видишь                  | Видимъ                       |
| 381        | 3.<br>15.                                 | твлесную                | тълесную 1                   |
|            |                                           | умирающе                | умирающей, скончева-<br>ются |
| 388        | 2 стр. примъчанія.                        | не имъющаго             | не имъющее                   |
| 391        | снизу 15.                                 | подборкъ                | подборѣ                      |
| 399        | сверху 18.                                | cuite                   | аше                          |
| 410        | 2 строка въ 4 примъч.                     | XI rs.                  | II ra.                       |
| 411        | сверху 7.                                 | уставомъ                | уставами                     |
| 414        | примъч. 3-го 1 строка.                    | толкованіе              | RIBBONLOT                    |
| 423        | сверху 16.                                | бонаученное             | боговаученное                |
| 425        | снизу 9.                                  | всъхъ                   | почти всѣхъ                  |
| 429        | сверху 15.                                | повершиша               | навершиша                    |
| 430        | въ 4 примъчания.                          | Никейскому              | <b>И</b> конійскому          |
| 432        | снизу 7 (текста).                         | СТОВО                   | положеніе                    |
| 432        | 2 стр. снизу 1 примъч.                    | жизнь                   | mutia .                      |
|            | 1 строка снизу 1 примѣч.                  | № 1898.                 | № 1398.                      |
| 448        | сверху 1.                                 | которыхъ                | на которыя                   |
| -          | — 4.                                      | показанія               | наказанія                    |
| 453        | 10.                                       | общество                | общество, вопросъ            |
| 461        | сверху 11.                                | всякаго                 | BCero                        |
|            | сверку 2 стр. 2 примъч.                   | ученые<br>1000 -        | ученые: Иконниковъ           |
| -          | снизу 3 строка.                           | 1868 г.                 | 1878 г.                      |
| 464        | сверху 1.<br>— 11.                        | навелъ                  | навлекъ                      |
| 465        |                                           | появленіе               | проявленіе                   |
| 468        | снизу 1.                                  | соборомъ                | собора                       |
| 469        | во 2 примът.                              | 82 .                    | 86.                          |
| 469        | въ 5 прим. снизу, слова                   | «Даниловъ Переяславскій |                              |
| 474        | въ 1 прим. снизу 2 строка,                | духъ                    | духъ писалъ.                 |

| Страг       | ницы. Строки.                           | Напечатано.                  | Должно читать.                 |
|-------------|-----------------------------------------|------------------------------|--------------------------------|
| -           |                                         | amanus A tauanus v           | •                              |
| 477         | снизу 1 строка.                         | старцу Александру            | старицѣ Александрѣ             |
| 477<br>483  | сверху 16.<br>1 и 2 строки 2 примъч.    | прелестная                   | прелестнаго                    |
| 400         | т и 2 строки 2 примъч.                  | Рук. Соф. б. № 13 л.<br>371. | выкинуть                       |
| 488         | снизу 4 стр. 1 примѣч.                  | находится                    | находящееся                    |
| _           | — 3 стр. 2 прим.                        | поставившей                  | поставившій                    |
| 494         | сверху 6.                               | утрироваться                 | утилизироваться                |
| 500         | — 2 стр. 3 прим.                        | св. отецъ                    | Св. Василія В.                 |
| 501         | снизу 6 (текста).                       | личности                     | дичности <sup>2</sup> .        |
| 504         | <b>—</b> 13.                            | такомъ                       | такомъ же                      |
| _           | <del>-</del> 2.                         | оти онжеод                   | что должно                     |
| 511         | сверху 6.                               | о духовномъ                  | объ                            |
| 512         | <u> </u>                                | онстою формально             | чисто формальною               |
| 513         | <b>—</b> 17.                            | оно сопровождаться           | оно должно сопровож-<br>даться |
| 515         | снизу 3 (текста).                       | не много                     | не много болье.                |
| _           | — 3 примъч. 2.                          | о спасающихъвъм фру          | о спасающихся въ               |
|             |                                         |                              | міру                           |
| 521         | во 2 примъч.                            | 15.                          | 74.                            |
| 532         | снизу 2 (текста).                       | желаніемъ                    | житіемъ                        |
| 538         | <del>- 2-3.</del>                       | доводила                     | доходила .                     |
| 554         | — 3 въ 1 прим.                          | поэтической возэръній        | поэтическія воззрѣнія          |
| 555         | — 1 (текста).                           | праздникахъ:народныхъ        | празданкахъ народ-<br>ныхъ:    |
| _           | <ul> <li>4 стр. въ 3 примѣч.</li> </ul> | изд. 248                     | изд. 2, 48.                    |
| 556         | — 4 стр. въ 2 прим.                     | No 28/121                    | No 38/1145                     |
| 557         | сверху 2 стр. прим.                     | ни имущая                    | плашущая                       |
| _           | _                                       | невинною                     | невѣст ю                       |
| 558         | <b>— 8.</b>                             | шумы                         | глумы                          |
| $\bf 562$   | снизу 8.                                | поученій                     | поученія                       |
| 564         | — 1—2 стр. 3 прим.                      | проводится и въ Доми-        | приводится и въ Домо-          |
|             | 4.0                                     | троъ                         | строѣ                          |
| <b>568</b>  | <b>—</b> 13.                            | почетнаго                    | отвынаго                       |
| <b>57</b> 3 | <ul> <li>2 стр. въ 1 прим.</li> </ul>   | многоухмуреняыми             | многоухищренными               |
| <b>574</b>  | снизу 2 въ 3 прим.                      | приводится                   | проводится                     |
| 575         | сверху 10.                              | сице въ                      | сицевъ                         |
| <b>577</b>  | снизу 13,                               | усхлабленіи                  | усклабленія                    |
| 581         | сверху 1 етр. во 2 прим.                | ONALOT                       | толико                         |
| -           | снизу 4 во 2 прим.                      | столпы                       | стогны                         |
| 583         | <b>—</b> 8.                             | паки                         | поруки                         |
| 585         | сверху 2 стр. въ 1 прим.                | сице                         | аще                            |
| 597         | <b>-</b> 9.                             | город <b>а</b>               | юрода                          |
| _           | <b>—</b> 15.                            | другимъ                      | другихъ                        |
|             | снизу 7.                                | въ разумъ                    | въ разумь                      |
| 601         | сверху 2 въ 4 прим.                     | Аванасія                     | Анастасія                      |
| 602         | <u> </u>                                | не для автора                | для автора не                  |
| _           | <ul> <li>— 1 стр. въ 1 прим.</li> </ul> | помъченные                   | помыщенные                     |
| 607         | <b>–</b> 5:                             | и настроеніемъ               | настроеніемъ                   |
| 609         | <b>—</b> 15.                            | разнозненность               | разрозненность                 |
| 619         | <b>—</b> 5,                             | отъ                          | онъ                            |
| 624         | снизу 10.                               | возвращаются                 | возвращаются 6                 |
| 626         | сверху 5.                               | церковные                    | церковные и свытскіз           |
| _           | снизу 10.                               | рѣзакомъ                     | рѣзкомъ                        |
| 627         | сверху 19.                              | недвижимыхъ                  | съ недвижимы хъ                |
| 631         | — 14.                                   | поминовенія                  | поминовеніи                    |
| 635         | снизу 1 во 2 прим.                      | Q.                           | Q. 1.                          |
| 639         | 2 строка въ 1 прим.                     | K <b>i</b> rtuca             | RANTECA                        |
| 000         | a or your pp 1 librai.                  | A                            | NGH LECT                       |

| Страницы. Строки.                       | Напечатано.             | Должно читать.   |
|-----------------------------------------|-------------------------|------------------|
| 669 10 снизу (текста)                   | наравственная           | нравственная     |
| 670 7 — (текста)                        | ищущимъ                 | имущимъ          |
| 673 6 сверху                            | кратко                  | кротко           |
| 677 въ примъчани 1-мъ                   | 525                     | 25               |
| 679 въ примъч,                          | аконі                   | августъ          |
| 700 3 сверху                            | на                      | a                |
| 704 въ 3 прим б ч.                      | 1299                    | 7299             |
| 705 5 строка                            | должна быть вся опущена |                  |
| 711 6 сверху                            | говоритъ                | опъ говоритъ     |
| 712 1 —                                 | вниманіе                | вниманіе къ себъ |
| 714 9 снизу                             | спасся                  | спасеся          |
| 736 сверху 20.                          | OLHP                    | очень            |
| 737 снизу 1 (текста).                   | И                       | выкинуть         |
| 738 Во 2 прим.                          | 13 дни                  | 1—13 дн.         |
| 743 сверху 5.                           | 2                       | 1                |
| 745 въ 3 прим. 2 сверху.                | Трице-Сергіевой         | Троице-Сергіевой |
| 746 во 2 прим. 3 —                      | о станцъхъ              | о останцькъ      |
| <ul> <li>— спизу 5 в 2 прим.</li> </ul> | II B.                   | XIII B.          |
| 756 — 4 (текста)                        | Грузнинскому            | Грузинскому      |
| 759 въ 1 примвч.                        | въ 49                   | въ 4 дол.        |

| 746             | во 2 прим. 3 —                        | pute-ceptieson        | троице-сергиевои         |
|-----------------|---------------------------------------|-----------------------|--------------------------|
| 740             |                                       | о станцѣхъ<br>И в.    | о останцѣхъ<br>XIII в.   |
| <del>75</del> 6 |                                       | _                     |                          |
| 759             | · -,                                  | Грузнинскому<br>въ 49 | Грузинскому<br>еъ 4 дол. |
| 100             | вь і примвч.                          | вь 49                 | ев 4 дол.                |
|                 | Въз                                   | приложенія хт         | <b>5.</b>                |
|                 |                                       |                       |                          |
| 6               | <ul> <li>1 прим. сверху 2.</li> </ul> | взывати               | сзывати                  |
| 9               | сверху 12                             | Інсусъ                | Інсусъ                   |
| 10              | снязу 9                               | его:                  | Ero,                     |
| 13              | въ прим.                              | сноскахъ              | спискахъ                 |
| —               | <b>— 15—16</b>                        | таікоже               | такоже                   |
| 20              | <b>—</b> 3                            | и ищппати             | и щипати.                |
| 21              | <del> 15</del>                        | глупотворилп          | глумотворили.            |
| _               | 20                                    | намь                  | нашъ                     |
| 23              | <b>—</b> 9                            | губительне            | губитель не сядетъ       |
| 29              | <u> </u>                              | прѣтитися             | прътися                  |
| 30              | снизу 13                              | грѣсихъ               | гръсъхъ                  |
| 32              | въ прим.                              | гудонія               | изданія                  |
| 36              | <b>—</b> 15                           | мичаніе               | миганіе                  |
| 40              | снизу 5 (текста)                      | провъе                | пръвъе                   |
| _               | 2 сверху въ прим.                     | но                    | по                       |
| 41              | <b>3</b>                              | отаращая              | отвращая                 |
|                 | 10 снизу (текста)                     | страмнемъ             | страшнемъ                |
| 50              | снизу 3 (текста)                      | житейсками            | житейскими               |
| 53              | свехру 3                              | стацемъ               | стариемъ                 |
| _               | снизу 4                               | писаніе м. Даніпла 1  | посланіе м. Данінла з    |
| 54              | 11                                    | пріемаъ               | пріемъ                   |
| <b>58</b>       | въ примъч. 18 сверху                  | благополучія          | благополучін             |
| 62              | сверху 5                              | провлекъ              | правлекъ                 |
|                 | 1 снизу въ примъч.                    | кармчахъ              | кормчахъ                 |
| 71              | <del>-</del> 6                        | длеввилъ              | должно выкинуть          |
| 80              | <u> </u>                              | 9T0                   | RTO                      |
| 81              | 1 5 5                                 | № 1427                | № 1428                   |
| 83              | 10                                    | афеоронг              | афедронъ                 |
| _               | снизу 10                              | срѣшающихъ            | срѣтающяхъ               |
| 96              | <ul> <li>— 10 въ прим.</li> </ul>     | страдные              | смрадные                 |