# Донские православные В Е ГЛИТ

Nº4 (179)

ПРАВОСЛАВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ГАЗЕТА

апрель 2016 г.

Издаётся по благословению Преосвященнейшего Симона, Епископа Шахтинского и Миллеровского

16 г.

"С Богом всюду рай, без Него всюду ад". Святитель Тихон Задонский

# О Благовещении Пресвятой Богородицы



25 марта/7 апреля

И хронологически, и по существу Новозаветная история начинается не с Рождества Иисуса Христа, а с Его Матери - Пресвятой Девы Марии.

Древние письменные источники о Её жизни неизвестны, и все сведения о Деве Марии почерпнуты из устного предания, существовавшего в первых христианских общинах. Это предание утверждает, что Дева Мария происходила из рода Давидова и являлась дочерью благочестивых Иоакима и Анны. Девочка была поздним ребёнком, дарованным им Господом в весьма преклонные лета по их горячим молитвам, и потому Её рождение родители восприняли как великое чудо и милость Божию. Следуя иудейскому обычаю, они решили посвятить Её Богу. В те времена многие дети воспитывались при храме, а подрастая, несли здесь определённые обязанности и послушания. В трёхлетнем возрасте младенец Мария взошла по ступеням Иерусалимского храма, поручая Себя милости Божией.

События рождества Девы Марии и введения Её в храм имеют для христиан большое значение, и потому Церковь почтила их особо торжественным празднованием. Как известно, церковный год начинается 1 сентября, и первым большим праздником новолетия является Рождество Пресвятой Богородицы (по новому стилю 21 сентября). А 4 декабря (по новому стилю) празднуется Введение во храм Пресвятой Богородицы.

Мы ничего не знаем о раннем периоде жизни Девы Марии. Достигнув известного возраста, Она была обручена с пожилым человеком по имени Иосиф, плотником из галилейского города Назарета. Иосиф был не мужем Марии, но обручником и хранителем Её девства, ибо посвящённой Богу девушке надлежало пребывать в чистоте и целомудрии.

Говоря о том, что для спасения рода человеческого Бог избрал особое средство - Богочеловечество, мы подчёркиваем. что в этом средстве как бы соединяются два начала. Прежде всего, это Божественное присутствие и Божественное всемогущество, ибо только во власти Творца было положить предел действию первородного греха, возвратив человечеству благодать, исходящую от Отца Небесного. Другой составляющей спасения является своболная воля самого человека, ибо без его действенного соучастия в деле искупления греха спасение не имело бы достоинства добровольного выбора. Было чрезвычайно важно, чтобы потомки Адама и Евы сердцем откликнулись на призыв Бога, ответив Ему: мы согласны на то, чтобы обрести спасение, дарованное Тобою, и готовы вместе с Тобой участвовать в этой тайне. Такое согласие от имени рода человеческого произнесла Дева Мария.

Это событие именуется **Бла-**говещением - по-гречески "Эвангелизмус", то есть "**Благая** весть". Вот что рассказывает об обстоятельствах Благовещения Евангелие от Луки:

"Послан был Ангел Гавриил от Бога в город Галилейский, называемый Назарет, к Деве, обрученной мужу, именем Иосифу, из

дома Давидова; имя же Деве: Мария. Ангел, войдя к Ней, сказал: радуйся, Благодатная! Господь с Тобою; благословенна Тымежду женами. Она же, увидевего, смутилась от слов его и размышляла, что бы это было за приветствие.

И сказал Ей Ангел: не бойся, Мария, ибо Ты обрела благодать у Бога; и вот, зачнешь во чреве, и родишь Сына, и наречешь Ему имя: Иисус. Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего, и даст Ему Господь Бог престол Давида, отца Его; и будет царствовать над домом Иакова во веки, и Царству Его не будет конца.

Мария же сказала Ангелу: как будет это, когда Я мужа не знаю? Ангел сказал Ей в ответ: Дух Святый найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим. Вот и Елисавета, родственница Твоя, называемая неплодною, и она зачала сына в старости своей, и ей уже шестой месяц, ибо у Бога не останется безсильным никакое слово.

Тогда Мария сказала: се, Раба Господня; да будет Мне по слову твоему. И отошел от Нее Ангел" (Лк. 1, 26-38).

Эти слова: "Се, Раба Господня; да будет Мне по слову твоему", - не только выражают кроткую готовность Девы Марии принять возвещённое ей Ангелом, но и являются формулой согласия рода человеческого на соработничество Богу в деле спасения.

Это согласие Девы Марии не следует воспринимать как ограничение свободы людей Её личным произволением. Действительно, Дева Мария выступает перед Богом от имени всего человеческого рода. Однако данное Ею согласие не может рассматриваться как покушение на чью-то свободу, ибо каждый, кто свободно принимает Христа. становится соучастником спасительного Божественного действия лично, по своей воле и через собственное усилие. Таким образом, в событии Благовещения реализуется наша собственная свобода выбора.

Известно также скептическое отношение иных людей к чуду безсеменного зачатия неискусомужной Девой. С точки зрения науки и нашего человеческого опыта безсеменное зачатие представляется невозможным. Но ведь Бог есть Творец міра с его физическими законами, и потому невозможное для нас не является невозможным для Него. В этом смысле наши знания и представления носят условный характер: когда мы говорим, что чего-то не может быть, то исходим из представлений и реальности, соприродных нашему, человеческому міру. Но, как прекрасно выразился святой Андрей Критский в своём Великом покаянном каноне, "Бог идеже хощет, побеждается естества чин: творит бо елика хощет" (Богородичен 4-й Песни).

Наше отношение к Благовещению, к непорочному зачатию Пресвятой Девой Сына Божия должно характеризоваться одним словом: благоговение. Нам следует благоговейно веровать в то, что Божия Матерь, по словам святого Амвросия Медиоланского (340-397), и после того, как зачала во чреве, осталась Девой, и после того, как родила, осталась Девой. Такова вера Церкви. Как говорит святитель Иоанн Златоуст, "Дух Святой засиял в чистом зеркале, в непорочном теле Девы, образовав совершенного Человека не по закону природы... не из человеческого семени, но... неизъяснимо исткав в ней Зародыш, словно некую ткань, для спасения людей".

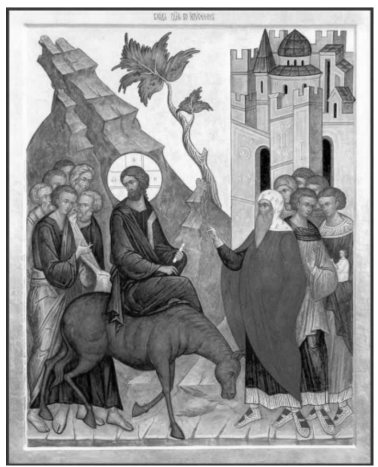
Сокрытая здесь великая Божественная тайна не обнаруживает себя ни в человеческом разуме, ни в знаниях, ни в воображении. Стать сопричастником её возможно только силой веры, ибо содержание, значение и реальность этой тайны открываются нам в религиозном опыте.

**Митрополит Кирилл** Слово пастыря. - М., 2009 г.

# Вход Господень в Иерусалим (Вербное воскресенье)

Этот двунадесятый переходящий праздник отмечается в 6-е воскресенье Великого поста. За шесть дней до Пасхи Иисус Христос пришёл в Вифанию и оттуда отправился через гору Елеонскую (то есть масличную, поросшую масличными деревьями) в Иерусалим. За ним шла большая толпа народа. Подойдя к Елеонской горе, Иисус Христос послал двоих учеников привести к Нему из соседнего села молодого осла. Ученики привели ослицу и с нею молодого осла, на которого никто из людей никогда не садился, покрыли его одеждами, и Иисус Христос сел на него. Теперь весь народ мог видеть Учителя, Который воскресил Лазаря. Ученики и народ постилали на пути Его свои одежды, бросали на дорогу свежесрезанные пальмовые ветви (вайи), восклицая: "Осанна Сыну Давидову! Благословен грядый во имя Господне! Осанна в вышних!" Из ворот города вышло множество людей с пальмовыми ветвями, встречая Господа как победителя. Город ликовал. Только фарисеи выражали негодование, что народ кричит "осанна" (т.е. "спасение с неба"), - так встречали евреи лишь царей, победивших врагов на поле сражения.

Название "Вербное воскресенье" - чисто русское и объясняется тем, что пальмовые ветви (вайи), которых у нас нет, заме-



11/24 апреля

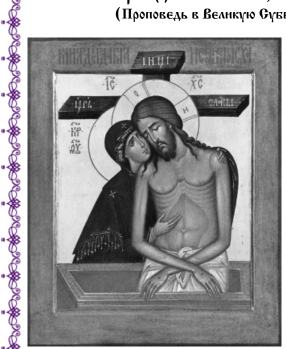
няются во время службы ветвями вербы как дерева, которое прежде всех деревьев распускается и даёт почки. На Всенощной ветви освящаются окроп-

лением святой водой, и молящиеся стоят с ними при возжжённых свечах до конца службы.

Православный календарь "Величай, душа моя, Господа!"

# "Не рыдай Мене, Мати"

(Проповедь в Великую Субботу)



### Во имя Отца и Сына и Святаго Духа!

Пред нами, возлюбленные братья и сестры, жилище в Назарете, где проживала Пречистая Дева Мария. Пред нами стоит на коленях Та, Которая является Матерью Христа Бога нашего. Это Ей предстал некогда Ангел Господень и сказал: "Радуйся". И тогда Пречистая Дева радовалась, потому что удостоилась быть вместилищем Божества, послужить домостроительству спасения человечества. Но вот прошло время, и Её Сын возлюбленный был предан в руки богоубийц.

Теперь Она стоит у креста Сына Своего и Бога. Теперь уже не радостные гласы слышит Она от Архангела Гавриила. Нет. Она видит, как Её Сын и Господь, пригвождённый ко Кресту, взывает к Богу Отцу: "Боже Мой! Боже Мой! Для чего Ты оставил Меня?" Видят

Её пречистые очи страшные страдания Сына Своего, видят, как Он жаждет, видят, как испускает Свой дух и душу Свою предаёт в руце Бога Отца. Зрит Она Своего Сына, пригвождённого ко кресту, горько рыдает и рвёт волосы Свои, ибо, как передаёт нам Священное Писание, оружие прошло Её сердце.

И взывает Она к праведному Иосифу: "Иосифе, поспеши, по-

спеши скорее к Пилату, чтобы он дозволил тебе взять пречистое тело, всё изранен-

Для чего Ты оставляешь теперь Меня, Матерь Свою? Ведь Ты недавно благовествовал Мне о том, что Ты есть Царь и Господь, что Ты разрушишь врата адовы, а теперь Ты лежишь на коленях Моих бездыханный и безгласный. Где Твоя доброта, где Твоя слава, Сыне Мой? Не могу, не могу Я оставаться здесь на земле. Возьми Меня с Собой!" И таинственный Божественный глас возвестил в Её сердце: "Мати Моя, не плачь, не рыдай, ибо надлежит Мне низойти во ад, да изведу оттуда всех праведников. Я для того и пришёл на землю, для того кровь проливал, для того и язвлен был, чтобы исцелить человечество от проклятия греха и смерти".

Таково, возлюбленные братья и сестры, событие Великого Пятка. Таковы таинственные Божественные глаголы, которые услышала Богоматерь от Сына Своего и Господа. Пусть они коснутся и нас! Пред нами

"Крест и различные скорби есть знамя Христианское, под которым христиане воинствуют Царю своему, на Кресте распятому".

Свт. Тихон Задонский

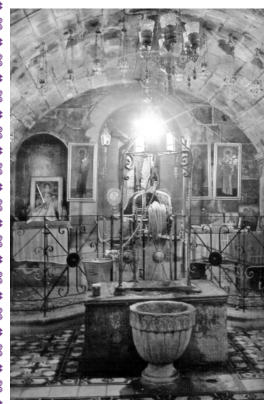
ное, окровавленное, и предать его честному погребению". Внемлет гласу Богоматери Иосиф Аримафейский (тайный ученик Иисуса Христа - ред.), спешит к Пилату и просит у него дозволения снять пречистое тело Божественного Учителя. Теперь пред крестом предстоят трое - Божия Матерь, Иосиф и Никодим. Благоговейно снимают они пречистое тело Христово с креста, а Божия Матерь смотрит в закрытые очи Богочеловека и рыдает: "Сыне Мой! Сыне Мой!

лежит святая Плащаница, и мы как бы вместе с Матерью Божией стоим у пречистого тела Христова, всего изъязвленного. Но эти язвы Господа - источники жизни. Припадём же к ним, поклонимся пречистому телу Христову, облобызаем Его пречистые язвы, чтобы и нам сподобиться вечной жизни во Христе Иисусе Господе нашем, Которому со Отцем и Святым Духом подобает честь и слава во веки веков. Аминь.

Митрополит Иоанн (Снычёв) Голос вечности, СПб, 1994 г.

ответ: всякий, пьющий воду

### Колодец ветхозаветного патриарха Иакова в Самарии



Кладезь праведного Иакова, о котором упоминается в Евангелии от Иоанна (Ин. 4, 6), находится недалеко от города Иерусалима. Окружающие поля близ кладезя являются землёй, которую дарствовал праведный Иаков сыну своему праведному Иосифу. Здесь, на этом месте, произошла встре-

ча Спасителя с самарянкой. "Надлежало же Ему проходить через Самарию. Итак приходит Он в город Самарийский, называемый Сихарь, близ участка земли, данного Иаковом сыну своему Иосифу. Там был колодезь Иаковлев. Иисус, **УТРУДИВШИСЬ** ОТ пути, сел у колодезя. Было около шестого часа. Приходит женщина из Самарии почерпнуть воды. Иисус говорит ей: дай Мне пить. Ибо еники Его отлу чились в город купить пищи. Женщина Самарянская говорит Ему: как ты, будучи Иудей, просишь пить у меня, Самарянки? ибо Иудеи с Самаря-

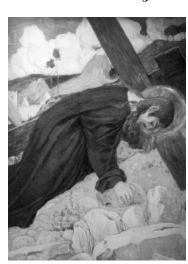
нами не сообщаются. Иисус сказал ей в ответ: если бы ты знала дар Божий и Кто говорит тебе: дай Мне пить, то ты сама просила бы у Него, и Он дал бы тебе воду живую. Женщина говорит Ему: Господин! тебе и почерпнуть нечем, а колодезь глубок; откуда же у тебя вода живая? Неужели ты больше отца нашего Иакова, который дал нам этот колодезь и сам из него пил, и дети его, и скот его? Иисус сказал ей в сию, возжаждет опять, а кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную. Женщина говорит Ему: Господин! дай мне этой воды, чтобы мне не иметь жажды и не приходить сюда черпать. Иисус говорит ей: пойди, позови мужа твоего и приди сюда. Женщина сказала в ответ: у меня нет мужа. Иисус говорит ей: правду ты сказала, что у тебя нет мужа, ибо у тебя было пять мужей, и тот, которого ныне имеешь, не муж тебе; это справедливо ты сказала. Женщина говорит Ему: Господи! вижу, что Ты пророк. Отцы наши поклонялись на этой горе, а вы говорите, что место, где должно поклоняться, находится в Иерусалиме. Иисус говорит ей: поверь Мне, что наступает время, когда и не на горе сей, и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу. Вы не знаете, чему кланяетесь, а мы знаем, чему кланяемся, ибо спасение от Иудеев. Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе. Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине. Женщина говорит Ему:

<u> 21 марта/3 апреля -</u>

Крестопоклонная неделя

### Возглас

Учитель! Ты скорбел божественной душой, Предвидя муки час, на Вечери святой.. Учитель! Ты страдал в истоме ожиданья, И Элеонский холм внимал Твои стенанья... Но, покорясь Отцу, уста не отвратил От чаши горькой Ты, - до дна её испил, И смертью совершил вселенной покаянье. И Крест Твой не слыхал ни пеней, ни роптанья, -О! Выучи меня страдать!



Михаил Нестеров Несение Креста

Учитель! Милостив и крепок до конца, Ты за мучителей Своих молил Отца... Учитель! Ты простил врагам ожесточенным И лжесвидетелям, и палачам презренным... "Не знают, что творят они, - остави им!" -Ты говорил Отцу с смиреньем неземным, Ты грех их выкупил Своей священной кровью, Проклятьем и хулам ответствовал любовью. О! Выучи меня прощать!

Евгения Ростопчина, 1811-1858 гг.

### Колонна бичевания

Среди святынь древнего Константинополя до наших дней сохранилась колонна бичевания Иисуса Христа. Святое Евангелие повествует нам, как римский прокуратор Понтий Пилат, не найдя за Господом вины, зная, что иудейские первосвященники требовали казни Спасителя из-за зависти к Нему и неприятия Его как Мессии, так как Господь всегда обличал их за беззаконную и самодовольную жизнь, вывел Его к народу. Чтобы вызвать сострадание иудеев, Пилат приказал воинам бить Христа плетьми.

Колонна, к которой был привязан Христос во время бичевания, вместе со многими другими святынями попала из Иерусалима в Константинополь. Сегодня колонна хранится в храме святого великомученика Георгия Победоносца. Храм этот неизменно притягивает русских паломников, хотя на богослужения в нём немногим удаётся попасть, так как они совершаются здесь семь раз в году - с разрешения турецких властей. Здесь же хранятся и нетленные мощи святителей Иоанна Златоуста и Григория Богослова. Они находятся в мраморных ковчегах и в своё время были вывезены из Константинополя грабившими его крестоносцами, но недавно возвращены Константинопольской Патриархии Римской католической Церковью.

> "Торжество православной веры", ч.III, М., 2011 г.



Часть колонны, находящейся в храме Гроба Господня в Иерусалиме

знаю, что придет Мессия, то есть Христос; когда Он придет, то возвестит нам все. Иисус говорит ей: это Я, Который говорю с тобою"..."И многие Самаряне из города того уверовали в Него по слову женщины, свидетельствовавшей, что Он сказал ей все, что она сделала. И потому, когда пришли к Нему Самаряне, то просили Его побыть у них; и Он пробыл там два дня. И еще большее число уверовали по Его слову. А женщине той говорили: уже не по твоим речам веруем, ибо сами слышали и узнали, что Он ис-

тинно Спаситель міра, Христос" (Ин. 4, 4-42).

Женщина, которую Иисус Христос встретил у колодца, носила имя Фотина (Светлана), впоследствии стала христианкой и приняла мученическую кончину в Риме в 66 году. Вместе с ней пострадали её сыновья Иосия и Виктор, а также сёстры Анастасия, Параскева, Кириакия, Фото и Фотида. Её память совершается в Православной церкви 20 марта/2 апреля.

> Торжество православной 🔞 веры", ч.III, М., 2011 г. 🥑

### ....

### 4/17 апреля - празднование иконе "Теронтисса"

## Покровительница старости

Старость... Она приближается незаметно и даёт о себе знать немощами и болезнями. Но это вовсе не зло, а милость, посылаемая долготерпеливым Господом для того, чтобы смерть не застала нас врасплох. Чтобы, сидя дома, особенно в длинные безсонные ночи, когда все улеглись и наступает тишина, можно было подумать о пройденном пути, о покаянии и о спасении. А думать об этом никогда не поздно - ни в тридцать, ни в семьдесятлет...

Сейчас говорят: плохо живём, такая бедствующая старость. Многие из старых людей пережили войну, голод, разруху. Но ведь сейчас такого бедствия нет - хлеб, слава Богу, есть у всех. В чём нуждаются старики? - в Боге. Многие отошли от Него. Многие умирают без покаяния, без причастия. Вот это бедствие.

На Святой Горе Афон, в Пантократорском монастыре, находится чудотворная икона Божией Матери, именуемая "Геронтисса", то есть "Старица". На иконе Богоматерь изображена во весь рост без Богомладенца. Икона обложена серебряной ризой, на которой устроен елейный сосуд в память чудесного умножения елея: игумен монастыря долго молился пред этой иконой, и было дивное умножение елея в пустых сосудах монастырстиях

Во время агарянского нашествия на Святую Гору богатая

риза с иконы была сорвана, а сам образ брошен в колодезь. Однако за это святотатство грабители были наказаны слепотой. Признав в этом кару Господню, они отстали от своего войска и в рубищах побрели в свои края, повсюду рассказывая о случившемся. Более ста лет пробыла икона в колодце, и когда вернувшиеся на Гору иноки извлекли её оттуда, то были удивлены яркостью её красок, за столь долгий срок не поблёкших от воды.

Икона особенно почитаема благочестивыми старцами, а также больными и немощными, ибо много исцелений посылалось им от неё. Один старец этой обители, игумен, имел откровение о времени своей смерти и, желая прежде отшествия в жизнь вечную приобщиться Святых Христовых Таин, просил священника, совершавшего Литургию, поспешить, но тот не торопился. Тогда от сей чудотворной иконы, стоявшей в алтаре, был грозный голос, повелевший ему поспешить исполнить желание своего игумена.

При подготовке материала использована книга "Земная жизнь Пресвятой Богородицы и описание чудотворных Её икон"



+ + +
О! Святая Геронтисса!
Не оставь и нас в беде.
Мы, как странники в сей

Богом вверены Тебе!

Вразуми, Святая Мати, И направь наш жизни путь, Приими в Свои объятья, В скорбях, грешных,

не забудь.

Дай и нам, Святая Дево, Без греха свой век дожить, Чтоб хоть в старости сумели Милость Божью оценить!

И Твоей святой подмогой Дай нам разум обрести, И у вечного порога Покаянье принести!

**А. Черечукина**, г. Воронеж

# **О** СВЯТЫХ

Святые - особенно чтимые Церковью лица за их праведную жизнь, благочестие, стойкое исповедание веры и обладающие даром чудотворства; посредники между Богом и людьми. Культ святых широко распространён в христианстве (в протестантизме отсутствует) и исламе. На иконах мы изображаем также и святых людей или угодников Божиих. Так мы их называем потому, что они, живя на земле, угодили Богу своею праведною жизнью. А теперь, пребывая на небе с Богом, они молятся о нас Богу, помогая нам, живущим на зем-

Святые имеют разные названия: пророки, апостолы, мученики, святители, преподобные, безсребренники, блаженные и праведные.

Пророками мы называем тех святых Божиих, которые по внушению Святого Духа предсказывали будущее и преимущественно о Спасителе; они жили до пришествия Спасителя на землю.

Апостолы - это ближайшие ученики Иисуса Христа, которых Он во время Своей земной жизни посылал на проповедь; а после сошествия на них Святого Духа они проповедовали по всем странам хри-

стианскую веру. Их было сначала двенадцать, а потом ещё семьдесят. Двое из апостолов, Пётр и Павел, называются Первоверховными, так как они больше других потрудились в проповеди Христовой веры. Четыре Апостола: Матфей, Марк, Лука и Иоанн Богослов, написавшие Евангелие, называются Евангелистами.

Святые, которые подобно Апостолам распространяли веру Христову в разных местах, называются равноапостольными, как например: Мария Магдалина, первомученица Фекла, благоверные цари

Константин и Елена, благоверный князь Российский Владимир, св. Нина, просветительница Грузии и др.

Мученики - те христиане, которые за веру в Иисуса Христа приняли жестокие мучения и даже смерть. Если же после перенесённых ими мучений они скончались мирно, то их мы называем исповедниками.

Первыми пострадавшими за Христову веру были архидиакон Стефан и св. Фекла, и потому они называются **первомучени**ками.

Умершие за святую веру после особенно тяжёлых (великих) страданий, каким подвергались не все мученики, называются

другом. Но когда мусульмане

великомучениками, как например: св. великомученик Георгий; святые великомученицы Варвара и Екатерина и другие. Святители - епископы или ар-

хиереи, угодившие Богу своею праведною жизнью, как например: святитель Николай чудотворец, святитель Алексий, митрополит Московский и др.
Святители Василий Великий,

Григорий Богослов и Иоанн Златоуст называются **вселенскими учителями**, то есть учителями всей христианской Церкви.

Священнослужители, претерпевшие мучения за Христа, называются **священномучениками**.

Преподобные - праведные люди, которые удалялись от мірской жизни в обществе и угодили Богу, пребывая в девстве, (т. е. не вступая в брак), посте и молитве, живя в пустынях и монастырях, как например: Сергий Радонежский, Серафим Саровский, преподобная Анастасия и другие.

Преподобные, которые претерпели мучения за Христа, называются *преподобномучени-ками*.

**Безсребренники** служили ближним безвозмездным враче-



# Сионская горница



Сионская горница - это комната, высеченная в скале, ставшая первой церковью Христианской Церкви. Два события, совершившиеся в Сионской горнице, дают нам основание считать, что здесь Иисус Христос основал святую Новозаветную Церковь: 1) Тайная вечеря Иисуса с апостолами, которая и доныне совершается Православной Церковью в виде Таинства Причастия; 2) Сошествие Святого Духа на апостолов через пятьдесят дней после Воскресения

Накануне предательства и крестных страданий Спасителя, в четверг вечером, в Сионской горнице состоялась Тайная вечеря: священная трапеза, за которой Иисус Христос, преломляя, давал апостолам хлеб и вино, говоря слова, ставшие основой православной веры: "...приимите, ядите, сие есть Тело Мое, за вы ломимое" (1 Кор. 11, 24). Это значит: "Возьмите и ешьте. Это Моё Тело, которое преломляется за вас"."...пейте из нее все, ибо сие есть Кровь Моя Но вого Завета, за многих изливаемая во оставление грехов" (Мф. 26, 27-28). Это значит: "Пейте все из этой Чаши. Это Моя Кровь Нового Заве-

та, которая проливается за вас и за многих".

Начиная с Тайной вечери и до сих пор, каждый православный человек обновляется этим Таинством, живёт ради того, чтобы очиститься Причастием Тела и Крови Христовой. Церковь исповедует, что в Чаше, выносимой во время Причастия, присутствует Сам Господь Иисус Христос.

Не менее значительное чудо свершилось в Сионской горнице на пятидесятый день после Воскресения Христа. Апостолы пребывали тут в постоянной мо-

литве. В третьем часу (по-нашему - в девятом часу утра) в горнице и далеко вокруг неё послышался шум, и на головы апостолам спустились языки сияющего пламени (Деян. 2, 1-4). В таком виде на них снизошёл Дух Святой, освятивший апостолов не только внешним, но и внутренним даром благодати. Каждый из освящённых заговорил на доселе неизвестном ему языке. В этот день христианами стали три тысячи иудеев, покаявшихся и уверовавших под впечатлением чуда. Со знанием языков апостолам даровался ещё и дар несказанного красноречия, и внутреннее преображение. После свершившегося чуда апостолы понесли проповедь Святого Евангелия в разные концы земли, и сила веры осветила благодатью множество народов

Часть Сионской горницы сохранилась и по сей день. Во времена императора Константина Великого рядом с ней была выстроена огромная базилика (её потолок поддерживало 80 колонн) Святой Сион, где хранился терновый венец Спасителя. Вплоть до прихода арабов в начале XII века она неоднократно разрушалась от рук персов. В XVI веке халиф Сулейман отнял у христиан это место, превратив здание Сионской горницы в

Помещение Сионской горницы разделено на два уровня. Особенно дороги для христиан

ванием болезней, т. е. без всякой платы исцеляли болезни, как телесные, так и душевные, как например: Косма и Дамиан, великомученик и целитель Пантелеимон и другие.

**Праведные** проводили праведную, угодную Богу жизнь, живя подобно нам в міру, будучи семейными людьми, как например, св. праведные Иоаким и Анна и др.

Первые праведники на земле, родоначальники (патриархи) человеческого рода, называются **праотцами**, как например: Адам, Ной, Авраам и др.

Православный календарь "Величай, душа моя, Господа!"

две комнаты верхнего яруса. По преданию, в первой, ближайшей ко входу, состоялась Тайная вечеря, во второй, несколько возвышенной, совершилось Сошествие Святого Духа. Предполагали, что в нижнем этаже происходили явления Спасителя по Воскресении. Помещения эти свободно сообщались друг с

устроили здесь мечеть, внизу, под горницей Сошествия Святого Духа, они поставили каменный саркофаг, обозначавший место погребения Давида, и воспретили вход во весь нижний этаж; наверху также разделили обе комнаты глухой стеною.

"Торжество православной веры", ч.II, М., 2009 г.

### **О** Таинстве покаяния

"Приидите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас..."

(Мф. 11, 28)



Покаяние есть Таинство, в котором исповедующий грехи свои, при видимом прощении от священника, невидимо разрешается от грехов Самим Христом.

Дабы дать полное понятие о Таинстве покаяния, мы прежде всего скажем о божественном установлении этого Таинства. Как средство к отвращению гнева Божия за грехи людей покаяние было возвещаемо ещё в Ветхом Завете. Так пророк Иона возвестил покаяние ниневитянам - и они раскаялись, и Господь помиловал их. Пророк Нафан возвестил покаяние Давиду, и Давид покаялся, и Господь помиловал его. Так же точно поступали и другие пророки. Последним пророком, возвещавшим покаяние в Ветхом Завете, был Иоанн Креститель. Но покаяние, проповеданное в Ветхом Завете. только отклоняло гнев Божий от кающихся, но не могло вполне

уничтожить грехи. Значит, оно не было Таинством покаяния. а служило только приготовлением к этому Таинству. Только Господь Иисус Христос установил Таинство покаяния и даровал нам в нём благодатное средство очищаться от всех грехов и становиться такими же

чистыми и невинными, какими мы вышли из благодатных вод крещения. Ещё во время земной жизни Своей обещал Он даровать апостолам власть прощать грехи. Припомним, например, слова, сказанные Иисусом Христом апостолу Петру, когда последний исповедовал Его Сыном Божиим. "И дам тебе ключи Царства Небесного, и что свяжешь на земле, то будет связано на небесах, и что разрешишь на земле, то будет разрешено на небе". Господь даровал эту власть апостолам и установил Таинство покаяния после Своего воскресения, когда, явившись ученикам Своим, сказал: "Примите Духа Святого, кому простите грехи, тому простятся, на ком оставите, на том останутся"

Это приводит нас к вопросу: в чём состоит истинное раскаяние. или что требуется от кающегося? Чтобы ответить на этот вопрос, посмотрим на примеры истинного раскаяния, указуемые в слове Божием. О раскаянии мытаря мы знаем, что оно было угодно Богу. Каково же было это раскаяние? "Мытарь же, стоя вдали, не смел лаже поднять глаз на небо, но, ударяя себя в грудь, говорил: "Боже! Будь милостив ко мне, грешнику!' · так повествуется об этом раскаянии в Евангелии. Таким образом, мытарь, войдя в храм, стал в нём вдали, позади всех, ибо считал себя греховнее всех.

Истинное раскаяние должно быть соединяемо также с намерением исправить свою греховную жизнь. Тогда только грешник умилостивит Бога своим раскаянием, когда отвратится от беззакония своего и начнёт жить праведно и благочестиво, как говорит о сем Сам Бог устами пророка Иезекииля: "когда беззаконник обратился от беззакония своего и стал творить суд и правду, он будет за то жив".

Наконец, есть ещё одна черта, служащая необходимым условием истинного спасительного раскаяния, - это вера во Христа и надежда на Его милосердие. Как важно это условие, видно из примера Иуды. О последнем повествуется, что он раскаялся в страшном грехе предательства Господа, но раскаяние это привело его к вечной гибели, ибо он пошёл и удавился. Это потому, что он не имел веры

во Христа и надежды на его милосердие, а раскаяние без надежды на Иисуса Христа всегда приводит к отчаянию.

Иисус Христос взял на Себя все наши грехи и уничтожил их Своею крестною смертию. Естественно поэтому, что для того, чтобы получить прощение грехов, нужно веровать в Иисуса Христа и надеяться на Его милосердие.

Итак, сокрушение о грехах, намерение исправить свою жизнь, вера во Христа и надежда на Его милосердие - вот те условия, которые требуются от кающегося, чтобы раскаяние его было истинным и угодным Богу.

Но каждый из нас знает, как трудно осознать свою греховность и возбудить в себе искреннее сокрушение о ней. Известно также, что и вера в Иисуса Христа, и надежда на его милосердие имеют многих врагов. Вот почему Святая Церковь предлагает нам ещё особенные средства, которые содействуют нам в покаянии. Таковыми средствами служат пост, молитва и епитимия. Средства эти имеют великую силу. В подтверждение этого достаточно вспомнить историю исцеления бесноватого отрока. Сами апостолы не могли изгнать беса из отрока сего, и когда вопросили Господа об этом, то Господь сказал им: "Сей же род изгоняется только молитвою и постом". Бесы суть главнейшие виновники всех наших грехов. Однако и сих врагов сильны победить пост и молитва. Поэтому верно то, что эти же средства сильны возбудить в нас и истинное покаяние.

Но кроме этих обычных средств есть ещё в Церкви особенные средства к очищению и умиротворению совести, это, как мы сказали, епитимии, что значит запрещения. По определению катехизиса, под сим наименованием, смотря по надобности, предписываются кающемуся некоторые особенные, благочестивые упражнения и некоторые лишения, служащие к исправлению греха и к побеждению греховной привычки. Может назначаться, например, пост сверх положенного для всех, а за тяжкие грехи - отлучение от святого Причашения на определённое время.

> "Православная газета", 2000. №2

Исповедуй грехи, очищай свою душу, Из болота страстей

выбирайся на сушу И слезой покаянной

себя омывай А от вязкой трясины скорей отползай.

И молитвой, как хлебом, кормить душу станешь,

А окрепнув, тихонечко, на ноги встанешь.

По тропиночке этой, спасаясь, пойдёшь И на ней ты спасенье

своё обретёшь.

А ведёт та тропинка сквозь топи и гать. И не скрою, мой друг,

трудно душу спасать. Постарайся с неё

ты нигде не сойти, Лишь на ней только можно спасенье найти.

**Р.Б. Алексий**, г. Шахты

# Быть христианкой Схиархимандрит Илий (Ноздрин) о женском служении

- Батюшка Илий, часто говорят, что мужское устроение более спасительно, когда разум доминирует над чувствами. Но жены-мироносицы вообще ни о чём не думали, когда шли за Господом. Как так?

- Да. женщины по своей любви к Господу бывают даже более мужественными. "В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх" (1 Ин. 4,18). И в XX в. при гонениях в нашей стране женщины зачастую смелее выступали, защищая святыни. И сейчас многие служения в Церкви несут именно женщины. Тут, конечно, много

Страна прошла через столько войн. А на войне погибают всегда самые лучшие. И гибли преимущественно мужчины. В одном XX в. не только в Великой Отечественной, но и в последних войнах - в Афганистане, в Чечне, А многие умирают из-за наркомании, алкоголизма. В большей степени подвержены этим недугам именно мужчины. Женщины всё-таки в этом смысле воздержаннее, бережливее относятся к жизни. Они как призванные к воспитанию новых поколений более нравственны.

Многие жёны сегодня мучаются из-за измен мужей. А те, кто из незамужних. - страдают из-за своей доверчивости. С одной стороны, она старается быть женственной, не прекословить. Но с другой стороны, когда нет крепкой семьи, где глава отец или муж, этими благими качествами могут воспользоваться, поступить коварно. Каждый судит о другом в меру своей испорченности. А сегодня общество в большей своей части развраще-

Женщина, если она живёт без Бога, в своей жизни не имеет ничего устойчивого.

### Какое наставление можно дать современной женщине?

- Быть твёрдой в вере. Иметь страх Божий. Жить нравственно. Быть христианкой.

### - К чему призваны сегодня христианки и есть ли вообще на духовном уровне разница в призвании женщин и мужчин?

 Один закон, одно Евангелие. Едина вера, едино Крещение, Един Господь наш Иисус Христос, Который "вчера и днесь, той же и во веки" (Евр. 13, 8). В чём-то все мы, люди, схожи. Но, конечно же, при этом каждый человек индивидуален. Не только женщины от мужчин, но вообще все мы друг от друга отличаемся. И Господь ведает качества души каждого человека. Поэтому и призвание у каждого своё.

Господь всё сделал во благо человеку. В Библии сказано: "...к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою" (Быт. 3,16). Сам Бог создал мужчин и женщин разными, чтобы любили друг друга. И семьи были прочнее.

Женщины, например, более эмоциональны. Любят возиться с детьми. Готовят хорошо. Мужчины тоже, конечно, иногда бывают выдающимися кулинарами. Но всётаки чаше встречается, что лучше в стряпне разбираются жёны. Пироги могут испечь. Вот меня заставь пирог испечь. Я не смогу. Суп ещё, может быть, и сварю. А пирог - у меня не получится.

Господь принимает служение Марфы, но всё-таки благоволит Марии: "...избрала, - говорит, - благую часть, которая не отнимется от нее". (Лк. 10,12). А в монашестве пол имеет значение?

 Так же как в міру стыре женщина остаётся женщиной. Она упорядочивает своим присутствием материальный мір. Возьми, к примеру, келью монахини и монаха. Может, конечно, оказаться и наоборот, но преимущественно порядок найдёшь в келье у монахини, а не у монаха. У женщин смекалка в отношении внешнего благоустройства более развита. Они всегда сообразят, что в комнате не так, где поправить, как прибрать. Нет детей - так монахини свою заботу обращают на служение ближним. Паломников встречают, друг другу помогают. Молятся за всех. Сейчас приюты в монастырях есть. Господь приемлет проявление любви в любых формах. Главное - любовь к Богу. А когда она есть, и ближние чувствуют это на себе. Монахини, отказавшись от создания собственной семьи, самоотверженно служат Богу и людям.

Исаак Сирин наставлял инока: с мірянкой ещё можешь говорить, опустив глаза долу, а с монахиней - даже не говори. Почему?

Чтобы не искушать её. Тогда люди были очень чистые. Это сейчас человек приходит в монастырь, уже окунувшись в мір со всеми его соблазнами. Он уже знает, от чего беречься. А тогда души были не искушены.

- Батюшка Илий, всматриваясь в Евангелие, замечаешь, что Христос по-разному общается с женщинами и мужчинами, значит, и Богоугождение у нас всётаки разное?

Призвал Господь мужчин: .последуй за Мною, взяв крест" (Мк. 10, 21), но на Голгофу, за исключением апостола Иоанна Богослова, пришли только женщины. И потом мироносины не побоялись пойти ко Гробу Господню, благовествовали Его Воскресение. И сегодня, я бы сказал, проповедь и миссию больше женщины, чем мужчины, осуществляют.

В Евангелии не говорится ни об одной женщине, которая бы не приняла Христа, в то время как примеров мужчин множество. И сегодня так же? Мужчины любят подчёркивать, что христианство - мужская религия, но в храмах при этом ооль ше женщин...

 Но Богослужение всё равно совершают мужчины. Господь всеведущ. И Суд Божий - не тот же, что суд человеческий. От мужчин многое зависит в этом міре, и они подчас, самоутверждаясь, забывают Бога. А женщины более уповают на Бога, чем на собственные разумение и силы. Поэтому и в храмах женщин больше. Может быть, и в будущем веке Господь большее предпочтение отдаст женщине.

Каждый предстанет перед Судом Божиим и ответит за то, что он сделал или не сделал. И не только в физическом, материальном плане, но прежде всего - в духовном. Где твоё сердце? Кому или чему ты его отдал?

Самый яркий пример в Евангелии - возлежание Господа в доме Симона прокаженного, когда пришла женщина-грешница и омыла ноги Спасителя своими слезами (Лк. 7, 37-38). По-человечески её все критиковали, а Господь её принял, не осудил так, как хозяин Симон.

Христос всегда смотрит в сердце человека, и если видит в нём любовь к Создателю и раскаяние, то покрывает грехи.

### - Как сегодня создавать семью?

Семья - это избрание двух. Не страстями и предпочтениями внешнем облике другого надо руководствоваться при создании малой церкви, а спасением душ. С самого начала у брачующихся должен быть правильный христианский настрой - иметь детей, воспитывать их, жить в согласии, быть трудолюбивыми. У каждого есть свои слабости, но

есть и сильные стороны личности. Чтобы сочетание мужа и жены было гармоничным, необходимы снисхождение и в то же время уважение друг к другу. А главное - во всём должна быть любовь. Для крепости семейного союза нужно идти царственным срединным путём, и иногда это требует компромиссов.

У супругов, а в дальнейшем и у всей семьи, вместе с чадами должно быть молитвенное предстояние, участие в Таинствах, Причащение. Это объединяет всех в Единое Тело Христово. Общее молитвенное правило и даёт стимул для снисхождения - когда мы вместе в вечерних молитвах исповедуем пред Господом свои немощи и испрашиваем Его всесильной помощи. В общей молитве и зарождается осознание того, что каждый человек уникален, и нельзя требовать от другого того, чего у него нет. Если же муж и жена утром и вечером молятся, день ходят пред Богом, причащаются в воскресные дни, они начинают понимать, что главный в их жизни - Господь, и Он управляет всем. Тогда люди становятся спокойными, не выказывают друг другу претензий, а все недостатки терпят, и Господь покрывает их терпение прощением



их грехов.

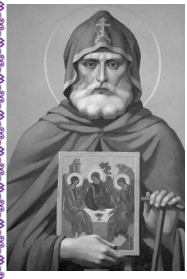
Именно терпение - в основе крепких семей. Женщины сейчас 💈 работают, а если она пришла с работы уставшая и не успела чтото сделать, разве муж не должен сам ей помочь? Так же и дети маленькие, но помощники. И жена ни в коем случае не должна требовать от мужа приобретений не по средствам. Нужно терпение и молитва к Богу, упование на Него.

И важно не бояться рожать детей. Если Господь даёт детей, то Он же всё и устроит должным образом. У меня недавно был человек, очень большой, и говорил он басом. Рассказал про себя, он 💸 очень крупный предприниматель, и дела у него идут все замечательно. А потом помолчал и добавил: "Я - шестнадцатый!" Мне даже сначала показалось, что я что-то не расслышал: "Что-что?" - переспрашиваю у него. Оказалось, действительно, он - шестнадцатый ребёнок в семье. И Господь благословляет этот род, у них тоже у всех помногу или по несколько детей.

> Беседовала Ольга Орлова Журнал "Покров" 7 марта 2016 г.

# •

# **СВЯТОЙ ПРЕПОДОБНЫЙ АЛЕКСАНДР СВИРСКИЙ**тель. И свет великий осенил его. ти". Позже на месте



Святой преподобный Александр Свирский родился 15 июня 1448 года в земле Новгородской, в селе Мандера на реке Пяти, располагавшемся напротив Островского Введенского монастыря. При крещении он получил имя Амос.

Родители его, небогатые, но в благочестивые крестьяне Стефан и Васса, дали детям своим православное воспитание. С детских лет Амос, отличавшийся кротостию и тихостию нрава, чуждался забав, свойственных его возрасту, и помышлял только о том, чтобы оставить мірскую жизнь ради служения Господу и спасения своей души. Ещё отроком от странников услышал он о Валаамском монастыре - "северном Афоне", - и все помышления его были связаны с иноческой жизнью в этой благословенной оби-

Наконец, когда родители надумали его женить, тайком оставил он отчий дом и отправился на Валаам. Перейдя реку Свирь, на берегу Рощинского озера услышал юный паломник таинственный глас, возвестивший ему, что на сем месте, по прошествии времени, создаст он знаменитую на весь православный мір оби-

Когда юноша пришёл в Валаамский монастырь, был он принят игуменом в братию и пострижен в 1474 году в возрасте 26 лет с именем Александр; и ревностно начал подвизаться в трудах, послушании, посте и молитве, изумляя суровостию своего жития даже самых строгих валаамских иноков. Здесь нашёл его отец, разыскивающий сына в северных монастырях. Молодой инок сумел не только успокоить родителя, но и убедить постричься в монахи вместе с матерью: Стефан принял постриг с именем Сергий, мать - с именем Васса. Могилы их доныне из самых почитаемых в Введено-Пятском монастыре. Александр же затворился на острове Святом и провёл там в узкой и сырой пещере десять лет. Однажды, стоя на молитве, услышал преподобный божественный глас: "Александр, изыди отсюда и иди на прежде показанное место, на нем же возможеси спастися". Это было в 1485 году. На берегу Свири, на юго-востоке, было указано ему место, где на берегу Рощинского озера поставил преподобный свою хижину.

В половине версты находилось озеро Святое, где в полном уединении провёл он несколько лет, питаясь не хлебом, "а зелием зде растущим". Господь открыл "светильник Свой" боярину Андрею Завалишину, а чрез него и многим людям, потянувшимся к отшельнику, слава о дарах прозорливости и врачевания которого облетела скоро все окрестные земли. На двадцать третьем году жизни в пустыни увидел он трёх мужей, явившихся ему в сиянии славы небесной "паче солнца". И услышал святой повеление из уст их: "Возлюбленный, якоже видиши в Триех Лицах Глаголющего с тобою, созижди церковь во имя Отца и Сына и Святаго Духа, Единосущной Троицы... Аз же ти мир Мой оставляю и мир Мой подам ти". Позже на месте том благословлённом была воздвигнута часовня, напоминающая душе человеческой о близости Господа нашего и Спасителя к людям Своим.

За несколько лет до кончины преподобного вложил Господь в сердце его мысль благую - постпоить церковь каменную в честь Покрова Пресвятой Богородицы. Когда закладка была уже совершена, однажды ночью после молитвенного правила увидел преподобный Александр Свирский необыкновенный свет, озаривший всё вокруг. На алтарном месте заложенного храма в царственной славе сидела на престоле Пречистая Владычица с Богомладенцем в окружении сонма безплотных Сил Небесных. Пал преподобный на землю, потрясённый сиянием невиданного света, но Пречистая Владычица повелела встать ему и утешила обещанием неотступного покровительства обители как при жизни его, так и по кончине. За год до смерти преподобный объявил монастырской братии о скором своём переходе в жизнь Вечную и назначил после себя четырёх священников: Исайю, Никодима, Леонтия и Иродиона - для избрания из них кого-либо во игумена. Скончался же преподобный Александр 30 августа 1533 года восьмидесяти пяти лет от рождения и, согласно завещанию, погребён был в пустыни близ церкви Преображения Господня, по правую сторону алтаря. В 1547 году он был причислен к лику святых.

Имевшие различные недуги, припадавшие ко гробу его православные люди обильно получали исцеления: слепые прозревали, страдавшие различными болезнями исцелялись, из бесноватых изгонялись демоны, бездетным даровалось деторо-

По прошествии чуть более ста семи лет со дня кончины препо-

### К 375-летию 1-го обретения святых мощей

добного Александра Свирского, в апреле 1641 года от Рождества Христова, игумен Артемий с братией вознамерились построить над телом преподобного каменную церковь, разобрав прежде ветхую, где находилась гробница. В то время случилось страшное и достойное удивления чудо: вдруг сделался необыкновенный гром и молния, падавшая на землю, но не исчезавшая, а сиявшая долгое время. Три дня повторялось это дивное явление, исчезнувшее только тогда, когда в субботу 17 апреля был обретён гроб. Дивное благоухание разлилось вокруг, когда была открыта верхняя крышка гроба. Тело преподобного Александра Свирского оказалось совершенно неис-тлевшим. Игумен повелел сделать новый гроб, который, по переложении в него святых мощей, перенесён был в храм святого Николая. В 1644 году святые мощи переложены были в драгоценную раку, пожертвованную царём Михаилом Феодоровичем.

Не было в русской истории ни одного царя, который бы не почтил преподобного Александра. всея России дивного чудотворца. Государь Иоанн Грозный, построивший в Москве храм Покрова Божией Матери (Василия Блаженного) в честь победы над Казанью, северо-запалный прилел посвятил преподобному Александру Свирскому. В Успенском соборе Кремля долгое время среди фресковых росписей висела всего лишь одна икона - образ преподобного с подробнейшим житием, изображённым в клей-

В храме Казанской иконы Божией Матери на Красной площади была частичка святых мощей преподобного Александра, положенная ещё во времена государя Михаила Феодоровича, в царствование которого и произошло обретение мощей. Пётр І дважды останавливался в монастыре на несколько дней. Позже, основав





Санкт-Петербург, первое монастырское подворье в 1715 году он посвящает преподобному Александру Свирскому...

После захвата власти большевиками в 1917 году первыми пленены и поруганы были мощи преподобного Александра Свирского. Безбожная власть объявила о начале "кампании по ликвидации мощей". Мощи святого из монастыря были перевезены в город Лодейное Поле, затем в Петроград.

Действием Промысла Божия мощи преподобного Александра Свирского были обретены в стенах Военно-медицинской академии Санкт-Петербурга. Тело святого, как и прежде, чудесным образом избежало тления. Во время молебна в здании, где находились в это время мощи преподобного, все присутствующие испытали великое потрясение мощи начали обильно мироточить.

30 июля 1998 года по благословению митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского Владимира святыня была открыта для поклонения верующим.

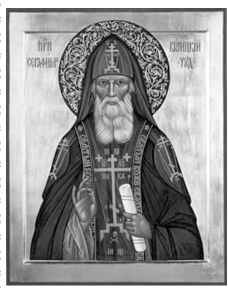
"Торжество православной веры", ч.III, М., 2011 г.

### К 150-летию со дня рождения

### Серафим, Вырицкий Чудотворец

"Но пусть величие и красота этой меры любви не приводит нас в уныние от мысли о нашей собственной нищете в любви. Те, кто показал великую меру этой добродетели, также были людьми, и всё же эта огненная любовь оказалась для них доступной".

н. Е. Пестов



В сентябре 1941 года гитлеровские части, наступавшие на Ленинград, заняли станцию Вырица. Оккупационные войска, пасквартированные здесь, состояли из румын, которыми командовали немецкие офицеры. Через несколько дней последним донесли, что в посёлке есть некий полуживой старик, очень почитаемый русскими, потому что обладает даром ясновидения... Вскоре несколько офицеров в сопровождении переводчика подошли к дому № 24 по Пильному проспекту. Войдя в него, они увидели измождённого старца, полулежавшего на узкой кровати. Обернувшись к переводчику, немецкий капитан спросил: "Скоро ли наши войска пройдут победным маршем по Дворцовой площади?" Но, не дожидаясь перевода, старец заговорил по-немецки: "Этого никогда не будет".

Знакомясь с жизнью этого подвижника, поражаешься тому, как хранил его Божий Промысл. По тем духовным дарам, которыми он обладал, по тому влиянию, которое он имел на тысячи и тысячи людей, Серафима Вырицкого можно смело причис-

лить к ряду величайших русских святых - чудотворцев. Но предшественники старца приходили в другие, свободные от богоборчества столетия, а Серафим пережил революцию, годы террора, оккупацию... С самого начала великой войны каждый день, невзирая на холод и зной, ветер и дождь, семидесятипятилетний старец вставал на гранитный камень и коленопреклоненно, простирая руки к небу, молился о спасении Отечества.

Святой... Называя кого-то святым, мы ставим его на недося-

гаемую высоту и словно бы лишаем свойств обычного человека. Но ведь святость не даётся с рождения! Когда речь идёт о подвижниках далёкого прошлого, мы подчас ничего не знаем о том, как они жили в міру: их путь к святости совершенно скрыт от нас. Разумеется, нет ничего удивительного в том, что века не сохранили свидетельств о прежней жизни подвижника, когда он ещё ничем не выделился из среды обычных людей. Но иное дело святые XX века: изучая их жизнь по множеству сохранившихся документов, мы имеем прекрасную возможность прикоснуться к этой

Вот фотографии Василия Николаевича Муравьёва (будущего старца Серафима). На одной он с женой и сыном в вагоне поезда Берлин-Вена (ок. 1900); на другом семейном снимке сын уже одет в гимназический мундир; а вот портрет пятидесятилетнего Василия Николаевича (1916). Перед нами изящно одетый, преуспевающий петроградский купец. Правильная осанка, благородные черты лица, высокий лоб, интеллигентная бородка, усы. И хотя сразу отмечаешь его одухотворённый взгляд, всё же видно, что это обычный человек - не сравнить с портретом последних лет, когда фотографическая плёнка запечатлела уже не лицо, а светящийся лик старца-схимника, в котором не осталось почти ничего земного...

Читая о В. Н. Муравьёве, узнавая факты из его жизни, невольно понимаешь, что из них складывается не биография, а житие.

Другим словом и не повернётся язык назвать это неспешное, уверенное восхождение к святости. (Подробную биографию святого Серафима Вырицкого см. в №4 (155) 2014 г. нашей газеты.)



Василий Николаевич Муравьёв (1866-1949)

# Пророчества о судьбах России

Отец Серафим предвидел великую войну (об этом помнят очень многие из его духовных детей) и то, что она закончится полной победой русского народа.

Своим духовным детям старец не раз говорил, что наступит время, когда на Руси начнётся возрождение храмов и монастырей. Около 1939 года, в самый разгар сталинских гонений на Церковь, он пишет своё знаменитое стихотворение:

Пройдёт гроза над русскою землёю, Народу русскому Господь грехи простит, И крест святой Божественной

На храмах Божиих вновь ярко заблестит.
И звон колоколов всю нашу Русь Святую
От сна греховного к спасенью

Открыты будут вновь обители святые, И вера в Бога всех соединит.

пробудит,

Старец предсказывал скорое возрождение Троице-Сергиевой лавры, говорил о том, что Церкви вернут и Серафимо-Дивеевский монастырь, и Александро-Невскую лавру. При этом он упоминал, что сперва государство вернёт Церкви как приходской храм Свято-Троицкий собор, а уже затем, через много лет, всю лавру передадут монашествуютим

В 1947 году отец Серафим однажды обмолвился: "Французская булочка, которая сейчас стоит 70 копеек, будет стоить 7 копеек, и так все продукты". Так он предсказал денежную реформу 1961 года.

В далёкие сороковые старец говорил, что со временем Ленинград опять переименуют в Санкт-Петербург, а по радио будут петь молитвы. Но будущее не виделось ему в розовом цвете. "Если русский народ не придёт к покаянию, может случиться так, что вновь восстанет брат на брата", - предсказывал он.

Не в наши ли дни сбывается это предсказание?

> **Д. Орехов.** Русские святые XX столетия. С-Пб., 2001 г.

# Добро и зло

"Самая великая мудрость человека - это мудрость уметь отличать добро от зла и держаться добра, потому что там, где добро, там жизнь".

Святейший Патриарх Кирилл

Великий пост - это время особой духовной работы, время особенного внимания к себе, к своему внутреннему міру - к поступкам, словам, мыслям. Наша православная вера должна в первую очередь вооружить критерием определения добра и зла. Недавний соцопрос показывает: 83 % россиян считают себя добрыми людьми. Но каждый добро понимает по-своему. А что же такое добро и что такое зло?

Самое простое их определение дают так: делать добро - это значит жить так, чтобы твоим близким не было от этого трудно. А зло - это обратное: если ты живёшь так, что от тебя тяжело людям вокруг, значит, ты живёшь по злу.

Смешение добра и зла грозит уничтожением человеческой жизни. Только при различении добра и зла возможно развитие человеческой личности. Это постулат нашего национального духа. Стремление к постоянному осмыслению поступков и событий через призму добра и зла, которое присуще нашим людям, наверное, и является "загадкой русской души".

Мы не имеем права путать добро и зло, уравнивать их и, по причине боязни впасть в осуждение, отказаться от нравственных оценок. Без понимания, что такое "хорошо" и что такое "плохо", жизнь человеческая вряд ли возможна. Чтобы, по слову псалма, уклониться от зла и сотворить благо (Пс. 33, 15), нужны нравственная чуткость, опыт, способность к здравым суждени-

Как лёд и пламя, огонь и вода, так добро и зло не могут ужиться рядом. Каждое стремится уничтожить другое. Добро старается образумить людей искренним сердечным словом, горячим призывом к правде Божией, будит в человеке уснувшую совесть, собственным примером укрепляет его слабую волю. Зло, наоборот, желает задушить в зародыше всякий почин; никакими средствами оно не брезгует: где можно, оно действует прямым насилием; где-то прибегает к хитрос-

"Личность выковывается в различении добра и зла, в установлении границ зла.

Когда стираются эти границы, личность начинает распадаться".

> Н. Бердяев, русский философ

ти, мести, обману; в крайнем случае, довольствуется грязной сплетней, клеветой, обидной шуткой, злой насмешкой.

Припомните Евангелие. Только что родился в Вифлееме Спаситель, и с Ним снизошла на землю правда Божия, а зло уже пытается погубить Его в колыбели: Ирод избивает тысячи младенцев, чтобы вместе с ними умертвить и Богомладенца Иисуса... Проходит тридцать лет. Иисус Христос в пустыне постом и молитвой готовится к делу спасения людей, готовится призвать их к новой. доброй, Божией правде - дух

зла различными искушениями, соблазнами, лестью пытается отклонить Господа от Его миссии. Выступает Иисус на проповедь, словом Божественной любви собирает вокруг Себя несметные толпы, очищает сердца блудниц и мытарей над Ним смеются, называют Его веельзевулом (см. Мф. 12, 24), не хотят считать своим, иудеем; говорят, что Он самарянин, отверженный, отщепенец избранного народа, что Он беса имеет в Себе (см. Ин. 8, 48; Мк. 3, 22). Таков неизбежный тернистый путь правды, добра и любви и тех, кто служит им, работает во имя их. Так было, есть и всегда будет. Спаситель говорит Своим ученикам: "Так гнали и пророков, бывших прежде вас, так гонят Меня, так будут гнать и вас (ср. Мф. 5, 12; Ин. 15, 20)" (Архимандрит Тихон (Агриков) "У Троицы окрылённые").

Закончим наше размышление о добре и зле словами Святейшего Патриарха Кирилла: "Конец света наступит, когда зла в міре станет больше, чем добра. И это приближение конца света зависит от каждого из нас: что мы принесём в мір добро или зло. Каждый даже самый малый грех одного человека влияет на судьбу всего міра. И каждое доброе дело, мысль, молитва влияют на судьбу всего міра в положительном направлении.

Хочется надеяться, что если теперь человеческое не убито в нас, то злу не одержать по-

Подготовила С. Елисеева

# К 125-летию со дня рождения великого компогитора

# Музыка сердца

"Народ, слушающий чужую музыку, исчезает". Конфуций, китайский философ

Среди крупнейших русских композиторов Сергей Сергеевич Прокофьев занимает одно из первых мест. Его богатое творческое наследие получило широкое признание в нашей стране и за рубежом. Он оставил более 130 произведений, в числе которых 8 опер, 7 симфоний, множество фортепианных произведений, музыка для театра и кино. В своих произведениях композитор продолжил и развил

традиции русской классики. Каждое его произведение отмечено неповторимым своеобразием. Его музыке, полной оптимизма, свойственна жизнеутверждающая энергия.

С.С. Прокофьев родился 11/ 23 апреля 1891 года в селе Сонцовка (ныне село Красное Донецкой области). Свои первые музыкальные уроки он получил у матери - хорошей пианистки-любительницы. С 1904 года Прокофьев учился в Петербургской консерватории. На его редкую одарённость обратили внимание выдающиеся композиторы и пианисты С.Н. Танеев, Р.М. Глиэр, А.К. Глазунов. Немалую роль в творческой биографии Прокофьева сыграл Н.А. Римский-Корсаков, у которого он обучался как композитор. Из произведений консерваторского периода наибольшее значение имеет Первый концерт для фортепиано с оркестром (1911 г.), это была его дипломная работа. За исполнение этого концерта на выпускном экзамене как пианист он завоевал высшую премию.

После октябрьского переворота, в 1918 году музыкант покинул Россию и 15 лет жил за рубежом, давая концерты в Англии, США, Италии, Франции, Испании. А в 1933 году

вернулся на Родину. Перед приездом он говорил: "Я должен вернуться, снова вжиться в атмосферу родной земли, видеть настоящие зимы и вёсны. В ушах моих должна звучать русская речь, я должен говорить с людьми моей плоти и крови, чтобы они вернули мне то, чего мне здесь не достаёт: свои песни, мои песни".

прокофьев с. с.

После возвращения на Родину творчество Прокофьева достигло нового расцвета. Он создаёт много замечательных произведений, среди которых кантата "Александр Невский" 💸 ("Вставайте, люди русские!"). В 2001 году она прозвучала в Храме Христа Спасителя.

Особую яркость и силу выражения прокофьевское творчество приобрело в годы Великой Отечественной войны и в послевоенные годы. Интересны высказывания компози-. тора о произведениях этого 🐰 времени: "Я хотел воспеть свободного и счастливого человека, его могучие силы, его благородство, его духовную чистоту". Так мог сказать истинный художник-патриот.

Послушайте Прокофьева. В безграничном міре его музыки найдётся уголок для сердца каждого.

Подготовила С. Елисеева

"Монастыри - тихая пристань; они подобны светочам, которые светят людям, приходящим издалека, привлекая всех к своей тишине".

# **О монастырях**

Святитель Иоанн Златоуст

В первые времена христианской Церкви почти все верующие вели чистую и святую жизнь, какую проповедует Евангелие. Но находились искавшие высшего подвига. Они добровольно отказывались от имущества и раздавали его бедным. Другие, по примеру 🐞 Божией Матери, святого Иоанна Предтечи, апостолов Павла, Иоанна и Иакова, принимали на себя обет девства,

проводя время в непрестанной молитве, посте, воздержании и труде, хотя они не удалялись от міра. Такие люди назывались аскетами, то есть подвижниками.

С третьего столетия строгость жизни среди христиан начала ослабевать, подвижники стали удаляться жить в горы и пустыни, и там, вдали от міра и его соолазнов, вести строгую подвижническую жизнь. Такие удалявшиеся от міра подвижники назывались отшельниками и пустынниками. Так положено было начало монашеству

или по-русски иночеству, то есть иному образу жизни.

другое - ангельское и апостольское, выше которого быть не может, то есть девство или состояние иноческое".

Родиной монашества является Египет, а основоположником - преподобный Антоний Великий. Из Египта иночество распространилось по Азии, Палестине и Сирии, а также перешло в Европу. У нас на Руси иночество началось почти одновременно с принятием христианства. Основателями иночества на Руси были преподобные Антоний и Феодосий, основавшие Киево-Печерский монастырь.

"Стремление покидать мір усилилось не оттого, что в міру

"Мы обязаны монахам нашей Историей, следовательно и просвещением".

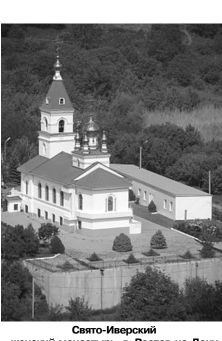
А.С. Пушкин

скоплялись бедствия, а по мере того, как в нём воздвигались нравственные силы. Это значит, что русское монашество было отречением от міра во имя идеалов міру непосильных", - писал русский историк В.О. Ключевский. А вот как писал о значении русских монастырей князь С.Н. Трубецкой († 1905 г.): "Монастыри - это самое драгоценное сокровище нашей жизни, наша гордость, с каким бы высокомерным презрением ни относились к ним те, кто не знает духовной жизни, кто не хочет даже подумать о том, ради чего столь многие люди избирают этот жертвенный путь. Мы ценим монастыри как учреждение, в котором учение Церкви выразилось в самой жизни. Мы ценим монастыри, невзирая на их недостатки и немощи, ради тех святых жемчужин, которые сияют из-за их стен. Они являются местом духовного и нравственного воспитания народа".

Монастыри спасают мір, в них непрестанно совершается молитва о Церкви, Отечестве, живых и умерших, об искуплении человека от греха. Россия держалась и сейчас держится на монастырях. Помогая духовным нуждам людей, они не отказываются и от материальной помощи нуждающимся. При обителях всегда устраивались странноприимные дома, больницы, рассылалась милостыня томящимся в тюрьмах, бедствующим во время голода и при других несчастьях. И о просветительской деятельности монахов, о ведении ими летописей известно немало.

"Любите монастыри - это дома святых и пристанище всего міра", - писал епископ Матфей Зарайский. И пока есть монастыри, будет жить и Русь православная!

> По материалам православных изданий



женский монастырь, г. Ростов-на-Дону

Иноческая жизнь есть удел немногих избранных, имеющих "призвание", то есть непреодолимое внутреннее желание всецело посвятить себя служению Богу. Как сказал Сам Господь: "Кто может вместить, да вместит" (Мф. 19, 12). Святой Афанасий Великий говорит: "Два суть чина и состояния в жизни: одно - обыкновенное и свойственное человеческой жизни, то есть супружество;

# Благовещенье



А какой-то завтра денёчек будет? Красный денёчек будет такой и на Пасху будет. Смотрю на небо - ни звёздочки не видно. Мы идём от всенощной, и Горкин всё напевает любимую мо-

литвочку - "...благодатная Ма-

рия, Господь с Тобою..." Светло у меня на душе, покойно. Завтра праздник такой великий, что никто ничего не должен делать, а только радоваться, потому что если бы не было Благовещенья, никаких бы праздников не было Христовых, а как у турок. Завтра и поста нет. Уже был "перелом поста - щука ходит без хвоста". Спрашиваю у Горкина: "А почему без хвоста?"

- А лёд хвостом разбивала и поломала, теперь без хвоста ходит. Воды на Москве-реке на два аршина прибыло, вот-вот ледоход пойдёт. А денёк завтра ясный будет! Это ты не гляди, что замолаживает, это снега дышут-тают, а ветерок-то на ясную погоду.

Горкин всегда узнаёт по дощечке: дощечка плотнику всякую погоду скажет. Постукает горбушкой пальца, звонко если - хорошая погода. Сегодня стукал: поёт дощечка! Благовещенье... и каждый должен обрадовать кого-то, а то праздник не в праздник будет. Кого же обрадовать? А простит ли отец Дениса, который пропил всю выручку? Денис живёт на реке, на портомойне, собирает копейки в сумку, - и эти копейки пропил. Сколько дней сидит у ворот на лавочке и молчит. Когда проходит отец, он вскакивает и кричит по-солдатски: "Здравия желаю!" А отец всё не отвечает, и мне за него стыдно. Денис солдат, какой-то "гвардеец", с серебряной серьгой в ухе. Сегодня что-то шептался с Горкиным и моргал. Горкин сказал: "Попробуй, ладно... живой рыбки-то не забудь!" Денис знаменитый рыболов, приносит всегда лещей, налимов, - только как же теперь достать?

Завтра с тобой и голубков, может, погоняем, первый им выгон сделаем. Завтра и голубиный праздничек, Дух-Свят в голубке сошёл. То на Крещенье, а то на Благовещенье. Богородица голубков в церковь носила, по Её так и повелось.

И ни одной-то не видно звёз-

И. Шмелёв "Лето Господне



## Великая Пятница

### Воспоминание спасительных Страстей Господа нашего Иисуса Христа

Этот день посвящён воспоминанию суда над Христом и Его осуждению, распятию на кресте, страданиям и самой крестной смерти. На вечерне в пятницу выносится из храма плащаница - покров, которым был обвит Спаситель перед положением во гроб.

### Что такое плащаница?

Туринская плащаница - хранящийся в церкви св. Иоанна в Турине (Италия) 4-метровый кусок полотна, в который, по преданию, был завёрнут Иисус после снятия с креста. На нём имеются изображения мужчины (спереди и сзади), перенёсшего распятие на кресте; хорошо различимо его лицо. Характер ран, видных на изображениях, позволяет предположить, что на мужчину надевали венок из веток с колючками, что его били палками и

плетьми, пронзили копьём бок, - все эти пытки, согласно Новому Завету, вынес Иисус.

Научный интерес к реликвии пробудился в 1898 г. Прежде господствовало убеждение, что казавшиеся неестественными изображения нарисованы красками. Но первые фотосъёмки показали, что изображения выглядят, как фотографический негатив - то, что в жизни имеет светлую окраску, оказывается тёмным, и наоборот. При этом сходство с оригиналом сохраняется. По свидетельству экспертов, ни один художник не смог бы добиться такого жизнеподобия, которое было обнаружено с помощью фотографии, и все попытки получить изображения другими средствами были безуспешными.

Детский православный календарь "Кладовая радости"

## Божий виноградник

Притча о злых виноградарях

"Один человек посадил виноградник, обнёс его оградой, устроил в нём точило, поставил башню и отдал его виноградарям, а сам отлучился. Когда приблизилось время сбора урожая, он послал слуг к виноградарям, чтобы получить плоды. Но те схватили слуг и одного избили, другого убили, третьего побили камнями. Тогда он послал к ним других слуг, и с ними поступили так же. Напоследок послал он к ним своего сына, говоря: "Устыдятся сына моего". Но виноградари, увидев сына, сказали друг другу: "Это наследник; пойдём, убьём его и завладеем наследством". И,

ноградника и убили. Итак, когда придёт хозяин виноградника, что сделает он с теми виноградарями?" - спросил Иисус Христос, окружённый на-

Некоторые слушатели сказали на это:

 Злодеев этих предаст злой смерти и виноградник отдаст другим.

И Господь, подтверждая истину этого ответа, сказал:

- Итак, отнимется от вас Царство Божие и дано будет народу, приносящему плоды его.

Господь заботился об иудейском народе, совершал ради него чудеса, даровал безчисленные милости. После всего

этого можно было бы ожидать от этого народа добрых плодов. но он мучил и убивал посылаемых Богом пророков и предал на страшную смерть Сына Божия, Господа Иисуса Христа.

Но не только к древним иудеям относится эта притча. И нам, нерадивым, невнимательным. постоянно забывающим о Боге, о том, сколько Он сделал нам добра, не замечающим чудес. которые происходят в нашей жизни, нужно помнить о ней. Если мы не будем приносить плодов, то и от нас отнимется Царство Божие.

> Детский православный календарь "Лесенка-чудесенка"

# 30 марта/12 апреля - день памяти

### Преподобный Иоанн Лествичник

О происхождении преподобно го Иоанна почти не сохранилось сведений. Существует предание, что он родился около 570 года и был сыном святых Ксенофонта и Марии, память которых празднуется Церковью 26 января. Шестнадцати лет отрок Иоанн пришёл в Синайский монастырь. Наставником и руководителем преподобного стал авва Мартирий. После четырёх лет пребывания на Синае святой Иоанн Лествичник был пострижен в иночество. Один из присутствовавших при постриге, авва Стратегий, предсказал, что он станет великим светильником Церкви Христовой. В течение 19-ти лет преподобный Иоанн подвизался в послушании своему духовному отцу. После смерти аввы Мартирия преподобный Иоанн избрал отшельническую жизнь, удалившись в пустынное место, называемое Фола, где провёл 40 лет в подвиге безмолвия, поста, молитвы и покаянных слезах.

В возрасте 75-ти лет, после сорокалетнего подвижничества в уединении, преподобный был избран игуменом Синайской обители. Около четырёх лет управлял преподобный Иоанн Лествичник святой обителью Синая. Господь наделил преподобного к концу его жизни благодатными дарами прозорливости и чудотворений.

Во время управления монастырём по просьбе святого Иоанна, игумена Раифского монастыря (память в Сырную субботу), и была написана преподобным знаменитая "Лествица" - руководство для восхождения к духовному совершенству. Зная о мудрости и духовных дарованиях преподобного, Раифский игу-



мен от лица всех иноков своей обители просил написать для них "истинное руководство для последующих неуклонно, и как бы лествицу утверждену, которая врат..." Преподобный Иоанн, отличавшийся скромным о себе мнением, сначала смутился, но затем из послушания приступил к исполнению просьбы раифских иноков. Своё творение преподобный так и назвал - "Лествица", объясняя название следующим образом: "Соорудил я лествицу восхождения... от земного во святая... во образ тридцати лет Господня совершеннолетия, знаменательно соорудил лествицу из 30 степеней, по которой, достигнув Господня возраста, окажемся праведными и безопасными от падения". Цель этого творения - научить, что достижение спасения требует от человека нелёгкого самоотвержения и усиленных подвигов.

> Детский календарь "Кладовая радости"

# Детский катехизис

На вопросы детей отвечает священник Максим Козлов

### Могу ли я считаться православной, если верю в Бога, но не могу ходить в церковь?

схватив его, вывели вон из ви-

- Что значит не могу? Если вы прикованы к смертному одру и ходить не можете, то вы, конечно, не ходя в храм, но много молясь, можете считать себя православной. Если родители ваши таковы, что запирают вас дома во время Богослужения и не пускают в храм, а вы, всей душой стремясь в храм и молясь дома, по этой причине не можете прийти на Богослужение, не обижаясь на родителеи, молитесь неред иконой, молитесь и о них, чтобы Господь смягчил их души, то вы, конечно, верующий православный человек. А если вы в воскресенье, вместо того чтобы пойти в храм, идёте развлекаться, то подумайте сами, глубоко ли вы верующий человек?

### Почему я хочу зайти в церковь, но не могу?

- О, как страшно-то! Вот были такие страшные грешники, которые хотели зайти, а их невиди-💲 мые силы не пускали, как, например, Мария Египетская, которая потом стала святой, хотела к Кресту Господню приложиться, а её сила некоторая удерживала, 🐞 потому что у неё тяжкий грех был на душе. По опыту священническому знаю, что есть люди, которые как бы тянутся к церкви, как бы уже душой в ней, а грех не пускает; придёт к храму один раз, другой, к Литургии десятки раз приедет, ходит, как какой-то Одиссей, кругами, или, как еврей в пустыне, сорок лет будет блуждать, пока дойдёт до земли обетованной. Не думаю, голубчик или голубушка, что так уж ты нагрешил или нагрешила, чтобы тебя Господь не пускал. Может, нужно сделать только одно: проявить решимость и переступить порог. А если самой не получается, попросить кого-то: возьмите меня за руку и введите в храм. Один раз введут, а дальше уже и проще будет.

### Почему моя сестра считает, что я не могу ходить в церковь в таком возрасте (10

- Потому что она сама, видимо, в церковь ходить не привыкла. И вы можете сделать только одно: без раздражения, очень вежливо и ненавязчиво попросить её проводить вас до храма, поскольку одной вам в таком возрасте ездить по большому городу ещё рано. Если сестра не хочет заходить в храм, то пусть она хотя бы постоит у двери или зайдёт - не молиться, конечно, а только послушать и подождать вас. Может, она и согласится.

Можно ли на службе выходить из храма?

- Можно, если это нужно для того, чтобы вывести из храма потерявшую сознание старушку или по каким-то чрезвычайным обстоятельствам, вот, например, вдруг не оказалось на трапезу батюшке хлебушка, и заведующая подошла и сказала: "Вань, у тебя такие быстрые ноги, а послушание - выше молитвы, сбегай, купи хлебушек, чтобы батюшка, который, конечно, устанет после службы, мог сесть за трапезу". Ну а если мне хочется просто так, ни с чего выйти и погулять во время службы, - это, конечно, не подобает православному христианину.

### Как каяться мірянам?

- Как каяться? Искренне каяться. И священникам, и мірянам, и монахам; то есть, когда мы идём к Кресту и Евангелию, ничего не утаить и не слукавить, не оставить какие-то грехи про запас, на следующую исповедь, или до другого батюшки; бывает такое, человек думает: вот, своему батюшке я о нём не скажу, а скажу про этот грех вот томуто, а то что мой батюшка про меня подумает. Вот с такой мыслью нужно идти и, конечно, с твёрдым намерением к этому греху больше не возвращаться. Может, не всегда это получится, но хотеть, искренне хотеть и бороться со своими грехами православный христианин

"Детский катехизис", М.: Сретенский монастырь, 1998 г.

### Христианская кончина

2 и 9 апреля н.ст. - поминовение усопших

"Если тяготит тебя печаль о добром и возлюбленном умершем, скажи себе: житие наше на небесех есть" (Флп. 3, 20).

Свт. Филарет Московский



Преподобный Симеон Столпник (V в.) в поучении о загробной участи христианина открывает, что ему возвещено Святым Духом о малом числе сохраняющихся в руках ангельских. Так было в давнее время, при жизни преподобного. Что же можно сказать о дне сегодняшнем, когда все усилия ума и сердца "передового" человечества направлены на благоустройство этой краткой жизни, и покаяние и приготовление к переходу в вечность чуждо ему как помеха его наслаждениям и

довольству.
 Церковь Христова одна в этом міре иллюзий и обмана бодрствует и будит нас от сна, открывая нам истину в своём учении о воздушных мытарствах (см. №12 (175) 2015 г. нашей газеты), о Страшном Суде, неминуемом для каждого из нас.

Прислушаемся к предостережениям, звучащим в книге святителя Игнатия (Брянчанинова) "Слово о смерти": "Уразумев краткость земной жизни и суетность её, уразумев ужасную

тотчас кладут тело в него.

Вопрос-ответ

- Хорошо ли украшать могилы близких?

ПРАВОСЛАВНЫЙ

умерших отслужить обедню в храме.

25 марта / 7 апреля -

будущность, ожидающую пренебрегших Искуппителем и искуплением, и принесшим себя всецело в жертву греху и тлению, отвратим мысленные очи наши от пристального зрения на обман-

зрения на обманчивую и обворожительную красоту міра, уловляющую слабое сердце человека в любовь и служение себе; обратим их к страшному, но спасительному зрелищу смерти. Омоем, очистим слезами и покаянием грехи наши, верою, покаянием и Крестом убъём убившую нас смерть и возвратим себе утраченный рай".

Убоимся умереть без напутствия Таинством Церкви! Будем молиться усердно: "Христианския кончины живота нашего, безболезнены, непостыдны, мирны, и доброго ответа на Страшном Судилище Христовом у Господа просим".

Что же такое - христианская кончина? Это переход в вечность в мире и единении с Богом и с Церковью Его. А так как мы постоянно грешим делом, словом или мыслями, то, чтобы примириться с Господом, нам нужно очищение покаянием, а в Таинстве Святого Причащения - единение с Богом.

Будем молиться и Заступнице нашей Матери Божией: "Пречистая Богородице, прими недостойную молит-

В православном обряде погребения читаем: священник (или если нет его, то

Такое украшение никакой пользы усопшим не приносит. Важнее в день памяти

₴₲₯₺₲₯₺₲₯₺₴₲₯₺₴₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯₺₽₲₯

всея России

11 / 24 апреля - Вход Господень в Иерусалим

3 / 16 апреля - Похвала Пресвятой Богородицы

15 / 28 апреля - Воспоминание Святых спасительных

17 / 30 апреля - Великая Суббота. Прп. Зосимы Соло-

Прп.Серафима Вырицкого

Благовещение Пресвятой Богородицы.

Свт. Тихона, Патриарха Московского и

Страстей Господа нашего Иисуса

вецкого. Прп. Александра Свирского

мірянин) на дому кропит святой водой тело умершего и гроб извне и изнутри, и

- Должно ли кропить святой водой тело и гроб умершего?

20 марта / 2 апреля - Поминовение усопших

21 марта / 3 апреля - Крестопоклонная неделя.

26 марта / 8 апреля - Собор Архангела Гавриила

4/ 17 апреля - прп. Марии Египетской

<u> 27 марта / 9 апреля</u> - <u>Поминовение усопших</u>

10 / 23 апреля - Лазарева суббота

ву мою и сохрани мя от наглыя смерти, и даждь ми прежде конца покаяние".

А насколько страшна такая смерть, можно увидеть из жития святой блаженной Ксении Петербургской. Когда супруг её умер без покаяния, она по любви к нему, страшась загробной участи его, совершенно переменила свою жизнь. Желая умолить Господа о душе мужа. она раздала всё имение своё и. приняв на себя тяжкий крест юродства, провела всю жизнь бездомной странницей, не имея где главу преклонить. Попросим её помощи, чтобы и нам хоть в малой мере подражать её любви и молиться за умерших без покаяния наших сродников, и творить дела милосердия. Будем просить её заступничества, ибо она имеет великое дерзновение пред Госполом.

Преподобный Паисий Великий (IV в.) также, по Церковному Преданию, имеет от Бога благодать ходатайствовать об избавлении от вечной муки умерших без покаяния. Помолимся о своих сродниках угоднику Божию: "Избави от муки вечныя раба Божия (имя), яко вси по Бозе к тебе прибегаем, ты бо молиши о нас Христа Бога нашего".

По материалам православных изданий

календарь

# Несостоявшийся обед

После службы доброхотная прихожанка решила попотчевать усталого священника перед его дальней дорогой. Она выложила на тумбочку съестное, предложила:

- Батюшка, кукурузы вот варёной поешьте, сытная.

Священник взял в руки большой, аппетитный початок, спросил:

- Откуда у тебя такая роскошь, Анна? В палисаднике своём вырастила?
- Нет, мимо поля совхозного проходила, дак и нарвала

Священник положил обратно на тумбочку початок, отодвинул и остальные початки от себя, сказал стро-

- Я ворованное не ем.
- Какое оно "ворованное"? удивилась Анна. Потом взмолилась:
- Батюшка! Много, что ли, я взяла? Десять початков. Больше и не унесу.
- Нисколько нельзя брать чужого.
- Всё равно пропадёт ведь. Перемелют на силос. Там все рвут.
- Пусть "все", как ты говоришь, но нам, верующим, нельзя, ни в коем случае!

Анна жалостливо посмотрела на священника, запри-

- Вы же со вчерашнего вечера ничего не ели из-за службы, надо же вам подкрепиться. Ну хоть картошечки поешьте, батюшка.

Анна развернула из тряпиц укутанную кастрюльку с тёплой ещё картошкой. Подвинула её к священнику. Он взял ложку, вынул большую, желтоватую, очищенную картофелину, залюбовался ею. Тут же с опаской спросил:

- А это откуда? Твоё? Анна в страхе замерла

Анна в страхе замерла. Заплетающимся языком еле вымолвила:

- С фермы.

Священник с досадой опустил ложку с картофелиной обратно в кастрюлю, с горечью спросил:

- Ну что же это такое! Как же можно так жить?! Чего не дотронься - ворованное. И весь кошмар в том, что привыкли. Не считаем это грехом. Ужас! Вот они, "прелести" социализма как начальной стадии коммунизма, - "рая" земного. Вот они, диавольские семена. Развратили мы свои души. И не заметили как. Чертополох этот и дальше разрастается.

и дальше разрастается.
Помолчав, повздыхав, уже мягче спросил:

- Сколько взяла картошки на ферме?
- Последний раз-то? уточнила Анна.
- Ну хоть последний.
- Корзину.
- Отнесёшь обратно на

ферму три корзины своей картошки.

- Как же я понесу, батюшка? Там же люди увидят. Спрашивать будут, смеяться, - взмолилась чуть не плача Анна.

Священник был неумо-

- Отнесёшь. Ничего, не помрёшь. При всех, когда чужое брала, не стеснялась? А обратно относить "совестно"? Вот как в нас всё перевернулось-то!

Ещё помолчав, мягко, ободряюще закончил:

- За послушание. Соберись с духом и отнеси. Благой пример будет и другим. Пусть вначале посмеются, а про себя задумаются, может, кто и исправится, как ты, остановится в грехе.

- Хорошо, отнесу, - тихо, почти шёпотом согласилась Анна.

Оглядев тумбочку, она растерялась, встрепенулась, растерянно спросила:

- Батюшка, ну как же? Вам же поесть чего-нибудь надо. Что ж, вы совсем голодным, так, без еды, до вечера останетесь? Целые сутки!
- Ничего. Это не самое страшное, вставая, успокоил её, улыбаясь, священник. - Намного страшнее другое. Душе своей повредить.

Русь Державная, №9 2002 г.

### Дорогие братья и сестры,

читатели газеты "Донские православные вести", жители г. Шахты и всего Донского края!

Более 15 лет мы, как можем, с Божией помощью несём слово Божие и святоотеческое с надеждой вложить хотя бы малую лепту в дело просвещения и спасения ближних своих. Без ложной скромности скажем, что газету ждут во многих домах и храмах не только нашего города, но и всего Донского края и других регионов России и Украины. Вы знаете, что газета распространяется безплатно, а финансовое положение нашего прихода более не позволяет оплачивать расходы на издание. Мы, редакция, все годы трудимся безвозмездно, во славу Божию, но типографские услуги требуют всё больших денег. Мы не теряем надежды, что среди вас, дорогие читатели, найдётся неравнодушный человек, или люди, или организация, готовые взять на себя оплату типографских счетов. Господь не оставляет Своей милостью творящих добро!

Связаться с нами по этому вопросу можно по телефонам: 8-909-410-28-00, 8 (8636) 22-44-64 или по адресу: г. Шахты, пр-т Победа Революции, 22. СПАСИ ВАС ГОСПОДЬ!

Просим помолиться о здравии рабов Божиих, финансово поддержавших нашу газету: Виктора, Наталии, Таисии, Раисы, Александры, Евгении, Валентины, Галины, Ирины, Николая, Елены, Ксении, Ольги, Андрея, Геннадия, Татианы, отр. Иоанна, отр. Алевтины, а также всех благотворителей, пожелавших остаться неизвестными.

Также просим помолиться об упокоении монахини Агнии.

- Когда больному человеку разрешается не соблюдать пост или делаются какие-либо послабления?

- Из некоторых соборных постановлений и правил святых отцов определённо следует, что больные иногда могут быть освобождены от поста: "Аще кто, епископ, или пресвитер, или диакон, или иподиакон, или чтец, или певец, не постится во святую Четыредесятницу перед Пасхою, или в среду, или в пяток, кроме препятствия от немощи телесныя: да будет извержен. Аще же мирянин: да будет отлучен" (Апостольские правила. Правило 69). При этом ни виды болезни, ни степень её тяжести не указываются. Решение этого вопроса надо предоставить духовнику. Если его нет, тогда - своей христианской совести.

**Священник Афанасий Гумеров**, насельник Сретенского монастыря

Дорогие читатели! Братья и сестры! Просим бережно относиться к газете "Донские православные вести". На её страницах публикуются репродукции икон, священные имена, сочинения святых отцов, цитаты из Священного Писания. Берегите газету, не используйте её в бытовых целях.

Учредитель:
Местная религиозная организация Православный приход храма Покрова Пресвятой Богородицы г. Шахты

26 Ma 27 Ma

> Над номером работали: Елисеева Светлана, Ефанова Светлана, Скляр Сергей, Захарченко Наталья, Лагун Дарья, Родин Юрий,

Православно-просветительская газета "Донские православные вести". Свидетельство о регистрации ПИ № 10-3968, выданное Южным окружным межрегиональным территориальным управлением Министерства Российской Федерации по делам печати, телерадиовещания и средств массовых коммуникаций. Газета свёрстана в редакции "Донские православные вести".

Адрес редакции и издателя: 346513, г. Шахты Ростовской обл., пр. П. Революции, 22, тел./факс (863-6)22-44-64. E-mail: pokrov.shakhty@mail.ru; www.pokrov-shakhty.prihod.ru

Тираж 2000 экз. Объем 3 п.л. Газета отпечатана в типографии ООО "Полиграфия" г. Шахты, пер. Кр. Шахтёр, 68. Цена свободная. Заказ № \_\_\_. Подписано к печати 01.04.2016 г. по графику: 12:00 фактически: 12:00

За достоверность фактов ответственность несут авторы публикаций. Присланные материалы не рецензируются и не воз вращаются. Редакция оставляет за собой право редактировать, сокращать авторские тексты.