**Откуда пошло Крещение?**

Как и другие Таинства Церкви, Крещение богоустановлено. Отправляя Своих учеников - апостолов, на евангельскую проповедь, Иисус им заповедал: "Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам" (Мф. 28. 19-20). Из этого следует, что Крещение - это только начало духовного становления, действительно, только рождение в духовную жизнь, за которым должно последовать искреннее стремление человека жить со Христом, жить во Христе, исполняя Его заповеди и участвуя в других Таинствах Церкви, которые помогут ему в этом - особенно в Таинстве Покаяния (Исповеди) и Таинстве Причастия (Евхаристии).

**Что нужно человеку для Крещения?**

Самое главное - желание самого человека родиться в жизнь новую, жизнь во Христе и умереть для жизни греховной. Нужно и понимание человека, что ему для этого потребуется. Без такого искреннего стремления родиться в жизнь новую, а потом и дальше следовать за Христом, мы превращаем Крещение в некое магическое действо, где вместо нашего искреннего ответа на призыв Господа к нам, мы предлагаем Богу торг: "Мы покрестимся, а Ты сделай так, чтобы мы не болели, или, чтобы у нас всё было хорошо…", вариантов множество. Такой подход как минимум не полезен человеку, а может быть даже и опасен.

Для того, чтобы человек осмысленно исповедовал свою веру, точно артикулировал, называл то, что ощущает его сердце христианина, в помощь ему, дана молитва, называемая Символ веры. Символ веры - это краткое и понятное изложение того, во что веруют христиане. Молитва составлена святыми отцами в IV веке, и читается и во время Таинства Крещения. Чтобы во время Таинства крестящийся мог произнести слова Символа веры от своего лица, священники просят заранее выучить молитву наизусть. Подготовить свое сердце, душу к принятию Таинства Крещения, помогает Исповедь, она очищает душу и помогает сфокусировать все силы на одном из самых важных событий нашей жизни - Крещении. Понятно, что Исповедь касается взрослых.

Христос был распят ради нас на Кресте, и, исповедуя Его крестную смерть, а затем Его воскресение из мертвых, крестившийся верующий уже с полным правом христианина, осознанно носит на теле крест. Отныне, крест - это и его защита, и его исповедование Христа.

Всё остальное - платочки, простыни, материал, из которого изготовлен нательный крестик и цепочка, рубашки, качество свечей - это внешние атрибуты Таинства, которые соотносятся с его внутренней сутью не более, чем наличие фаты или свадебного костюма во время бракосочетания с той любовью, которая должна объединять двоих. Церковь знает примеры, когда при отсутствии воды, над тяжело больными, Таинство Крещения совершали песком. Так же, "страха смертного ради" - то есть в случае угрозы смерти, Крещение может проводить не священник, а любой верующий, знающий его чинопоследование. Главное - готовность человека принять Христа.

#### Как правильно креститься по новым правилам?

Оглашение должны проходить все взрослые и дети старше 12 лет, желающие принять таинство Крещения. Недопустимо совершения таинства Крещения над людьми, не желающими готовиться к участию в таинстве.

1.    В церкви должны проводиться огласительные беседы со взрослыми, детьми сознательного возраста, а также с родителями и восприемниками малолетних детей, дифференцированно выбирая содержание и продолжительность курса оглашения;

2.    беседы с лицами, желающими вступить в брак;

3.    занятия в воскресной школе для взрослых с целью расширения знаний прихожан и сотрудников прихода по основам православного вероучения;

4.    библейские (евангельские) беседы, беседы по вопросам богослужения;

5.    работу службы приходского консультирования по основам православного вероучения, церковной жизни, православной этики и правилам поведения в храме;

6.    духовно-просветительскую работу во время паломнических поездок, организованных приходом;

7.    вестись разработка и распространение катехизических листков к православным праздникам, воскресным дням, дням поминовения усопших, историческим храмовым датам.

Необходимыми условиями для совершения таинства Крещения являются православная вера (Мк. 16:16) и покаяние (Деян. 2:38) желающих креститься.

**Вера оглашаемых должна выражаться** в исповедании ими Иисуса Христа истинным Богом и Спасителем, в твёрдом намерении жить согласно учению Церкви и Слова Божьего, в исповедании Символа веры. Таинство Крещения не может быть совершено над человеком, отрицающим основополагающие истины православной веры и христианской нравственности. К участию в таинстве Крещения не могут быть допущены люди, желающие креститься по суеверным причинам. В таком случае рекомендуется отложить совершение таинства Крещения до времени осознания человеком подлинного смысла этого таинства.

Конечной целью оглашения является воцерковление - вхождение новопросвещенного в Церковь как тело Христово (1 Кор. 12:27) и народ святой (1 Пет. 2:9).

В каждом конкретном случае продолжительность и объем оглашения должны определяться священнослужителем или мирянином-катехизатором с любовью и рассудительностью.

Оглашение должно, по возможности, включать в себя изучение Символа веры, избранных мест Священного Писания, основ христианской нравственности, включая представление о грехах и добродетелях, введение в литургическую жизнь Церкви.

При отсутствии возможностей или условий для продолжительного оглашения должны соблюдаться следующие требования обязательного минимального оглашения:

•    Необходимо **провести не менее двух огласительных бесед** об основных понятиях христианской нравственности, православного вероучения и церковной жизни.

На первой беседе особое внимание должно быть уделено выяснению мотивов обращения человека к Церкви с просьбой о Крещении, помощи ему в осознании христианского смысла таинства, ответам на вопросы и первоначальному наставлению в вере.

На второй беседе оглашаемым должно быть преподано общее наставление в христианской вере и жизни посредством толкования Символа веры и основных библейских заповедей.

Катехизатор должен акцентировать внимание оглашаемого на необходимости изменить свою жизнь в соответствии с Евангелием Христовым, а также удостовериться в правильности усвоения им основных истин православного вероучения о Боге, мире и человеке.

•    После второй огласительной беседы либо непосредственно перед совершением таинства Крещения священник должен провести покаянно-исповедальную беседу, целью которой является осознание и исповедание крещаемым своих грехов и утверждение в благом намерении отказаться от них и начать новую жизнь в послушании Богу и Его Церкви.

В случае совершения Крещения над больными людьми или в условиях опасности для жизни оглашение должно быть совершено после Крещения при первой возможности.

Возвращению таинству Крещения его исконного места в литургической жизни Церкви способствует, в частности, торжественное совершение Крещения, полным погружением, накануне Пасхи, двунадесятых и великих праздников.

#### Справка "РГ"

Что по новым правилам должны знать родители и крестные родители, если крестится ребенок до 12 лет?

При совершении таинства Крещения над младенцами и детьми до 12 лет необходимо помнить, что крещение детей совершается в Церкви по вере их родителей и восприемников.

В этом случае минимальную огласительную подготовку должны пройти как родители, так и восприемники, кроме тех случаев, когда они регулярно участвуют в церковных таинствах.

Огласительные беседы с родителями и восприемниками следует проводить заранее и отдельно от совершения таинства Крещения. Уместно призвать родителей и восприемников подготовиться к участию в Крещении их детей личным участием в таинствах Покаяния и Евхаристии.

**Что лучше взять с собой на крестины?**

•    Крестик для крещаемого

•     Документы

•     Простыню или большое полотенце

•     Крестильную рубашку для крещаемого

•    Особый настрой души на то, что происходит что-то важное

**ОГЛАСИТЕЛЬНЫЕ БЕСЕДЫ
1.**

План:
1.    Цель крещения.
2.    Назначение огласительных бесед.
3.    Символ веры.
4.    О вере в Бога и суеверии.
5.    Православное понимание смысла жизни.
6.    Религиозное многообразие. Откровение Бога человеку.
7.    Единый Бог Троица.
8.    Творение мира. Падение денницы.
9.    Творение человека.
10.    Грехопадение человека.
11.    План Божий спасения человека.

Вы пришли сюда для того, чтобы креститься. Но, вот я задам вам вопрос: а для чего человек крестится? Как правило, ответы бывают самые разные, но чаще всего можно услышать следующее: 1) мы русские, значит, должны креститься; 2) чтобы не болеть; 3) чтобы была удача в жизни.

Увы, но ни один из таких ответов не правильный. Крещение не делает нас более русскими, оно дано всем народам, в Церкви нет наций и народностей, в ней «нет ни эллина, ни иудея», большинство стран, известных теперь как христианские, приняло христианство, когда Русь была еще языческой. Более того, первое и основное значение слова «язычество» - это «национальная, народная вера».
Далее. Крещение также не делает нас здоровыми и счастливыми, ибо относится к области духовной, а не материальной, мы крестимся, чтобы спасти душу, а не для того, чтобы поправить здоровье.

Кто такой христианин? Это не тот человек, у кого только нательный крестик. Человек состоит из души и тела. Душа нуждается в гораздо большей заботе, чем тело. О теле своем мы никогда не забываем, заботимся, чтобы не болело, не погибло оно, а вот о душе можем не вспоминать годами. Но в таком случае душа может погибнуть, умереть. Мы принимаем крещение, чтобы спасти душу, стать детьми Божиими, восстановить утерянную связь с Богом. Христианин – это тот, для которого самое главное в жизни – Сам Христос. Это тот, кто надев крестик, взял еще и свой собственный крест и, уподобившись Христу, понес его.
А теперь — самое главное. Для чего мы принимаем крещение?

Наверное, многие знают замечательную песню «Прогулки по воде» - это Наутилус Помпилиус. В ней Господь говорит, что прежде, чем «гулять по воде», надо повисеть на кресте. Нужно жить так, как это угодно Богу, выполнять волю Его, и тогда только обретается радость жизни с Богом.

Итак, христианином нас делает не ношение крестика, а участие в жизни Спасителя, Иисуса Христа. А это возможно только в Церкви через ее святые Таинства. Потому что Сам Бог живет в Церкви:  Церковь – это Тело Христово, а все, кто принадлежит ей – ее части.

Если человек крестился и продолжает жить, как и раньше жил, он подобен тому, который купил билет на поезд, а сам ехать не собирается. Или поступил в вуз, а учиться не хочет. Некоторых людей два раза в жизни приносят в храм: один раз — на крестины, второй — на отпевание. Это очень страшно. Крещение — великое Таинство, но без нашей веры оно не имеет действия. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, — осужден будет. Но и вера, как известно, без дел мертва .

Беседы, на которые вы приглашены, называются огласительными. Оглашение – это очень древняя практика православной Церкви. Уже в IV веке людей, которые приходили креститься, так сказать, «по зову сердца», сначала обучали основам веры, а потом уже крестили. И Церковь в течение всех этих дней подготовки особенным образом молилась о всех, кто готовился ко крещению. Сколько длилось оглашение в то время? Ко крещению готовились с полной серьезностью, в течение всего Великого поста – почти два месяца – посещали храм, в котором помолившись, приступали к продолжительным беседам об основах веры. Часто оглашение продлевалось и на полгода, и на год, и даже – более. В нынешнее время считается, что вполне приемлемо недельное оглашение. Впрочем, если кто захочет готовиться больше – пожалуйста.

Почему было так и почему сейчас мы возрождаем эту древнюю традицию? Потому что крещение - это очень важный и ответственный шаг в жизни, и необходимо, чтобы к купели крещения человек подходил не только руководствуясь чувствами, пусть даже самыми светлыми, но и осознавая, Кому он посвящает свою жизнь, с Кем «сочетается». Это слово не случайно. Перед крещением священник спрашивает, «Сочетаешься ли Христу?» и крещаемый отвечает: «Сочетаюсь». Если предстоит креститься младенцу, то отвечает вместо него воспреемник – крестный отец или крестная мать.

Что же значит слово сочетаться? Это слово означает какую-то очень глубокую и таинственную степень близости двух личностей. Сочетаться - значит стать единым целым. Мы знаем современное выражение «сочетаться браком» или бракосочетание. Можем ли мы предположить, например, чтобы невеста, совсем не зная ничего о своем женихе, все же произнесла «сочетаюсь» - то есть «соединяюсь». Нет, конечно. Поэтому и во время огласительных бесед мы будем говорить о главном - о самом Христе Спасителе. В отличии от других учений и религий христианство основано не просто на системе взглядов и заповедей своего основателя, а на опыте постоянного живого общения с Иисусом Христом. Кто Он, почему миллиарды людей по всей земле называли Его своим Богом и Спасителем, от чего Он спасает нас и почему христиане во все времена предпочитали лучше погибнуть лютой смертью, чем отречься от Него.

Искать ответы на эти вопросы мы будем постепенно, опираясь на небольшой текст. Он называется Символом веры. В каждой религии есть свое краткое  изложение основы вероучения. «Символ» значит краткое изложение вероучения. В древности он был еще короче. В день крещения человек просто говорил, что верует в Иисуса Христа как Господа, и его крестили во имя Отца, Сына и Святого Духа. Позднее в разных христианских общинах были сложены более подробные «символы» - хотя они и различались в формулировках, но по содержанию были одинаковы. В IV веке на двух Вселенских Соборах, первый из которых проходил в г. Никее, а второй в Царьграде (Константинополе), утвердить единый для всех христиан Символ веры. Поэтому называют его еще Никеоцареградским. Именно этот Символ веры входит теперь в современный чин крещения и произносить его, конечно, должен сам крещаемый. Поэтому в течение того времени, пока будут идти огласительные беседы, нужно постараться выучить этот текст наизусть и освоить его так, чтобы не осталось непонятным ни одно слово.

1.    Верую во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимым же всем и невидимым.
2.    И во единаго Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единороднаго, Иже от Отца рожденнаго прежде всех век; Света от Света, Бога истинна от Бога истинна, рожденна, несотворенна, единосущна Отцу, Имже вся быша.
3.    Нас ради человек и нашего ради спасения сшедшаго с небес и воплотившагося от Духа Свята и Марии Девы, и вочеловечшася.
4.    Распятаго же за ны при Понтийстем Пилате, и страдавша, и погребена.
5.    И воскресшаго в третий день по Писанием.
6.    И возшедшаго на небеса, и седяща одесную Отца.
7.    И паки грядущаго со славою судити живым и мертвым, Егоже Царствию не будет конца.
8.    И в Духа Святаго, Господа животворящаго, Иже от Отца исходящаго, Иже со Отцем и Сыном спокланяема и сславима, глаголавшаго пророки.
9.    Во едину Святую, Соборную и Апостольскую Церковь.
10.    Исповедую едино крещение во оставление грехов.
11.    Чаю воскресения мертвых.
12.    И жизни будущаго века. Аминь.

Для большего понимания прочтем его сейчас на русском языке:

Верую во единого Бога Отца, Вседержителя, Творца неба и земли, всего видимого и невидимого.
(Верую) и во единого Господа Иисуса Христа, Сына Божия, Единородного, рожденного от Отца прежде всех веков; Света от Света, Бога истинного от Бога истинного, рожденного, не созданного, одного существа с Отцом, через Которого все сотворено;
Для нас людей и для нашего спасения сшедшего с небес, принявшего плоть от Духа Святого и Марии Девы, и сделавшегося человеком;
Распятого же за нас при Понтии Пилате, страдавшего и погребенного;
И воскресшего в третий день, согласно с писаниями (пророческими).
И восшедшего на небеса и седящего одесную Отца;
И опять имеющего придти со славою судить живых и мертвых, царству Которого не будет конца.
(Верую) и в Духа Святого, Господа, подающего жизнь, исходящего от Отца, поклоняемого и прославляемого равно со Отцом и Сыном, говорившего через пророков.
(Верую) и во единую святую, соборную-вселенскую и апостольскую церковь.
Исповедую одно крещение во оставление грехов.
Ожидаю воскресения мертвых.
И жизни будущего века. Истинно так.

Итак, первые слова Символа говорят нам о вере в Бога. Думается, что все, кто принял решение креститься, уже имеют некоторые начатки веры - хотя бы в то, что Бог существует. Без этого действительно никак нельзя. Апостол Павел так и говорит христианам: «Без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть и ищущим Его воздает» . Однако как много людей на вопрос «веришь ли ты в Бога?» отвечают: «Да, конечно, я чувствую, что-то там такое есть, что-то высшее». Убеждение в том, что есть нечто высшее, благоговение перед этим высшим, тяга к нему, есть в сердце каждого человека, это как врожденный инстинкт. Это естественная духовная потребность, и она такая сильная, что если человек не находит истинного Бога, то бывает готов поклоняться чему угодно – солнцу, дождю, деревянному идолу, какому-то великому человеку – лишь бы утолить это желание служения чему-то высшему, чем он сам.

Но это, как вы понимаете, совсем не та вера, о которой говорит наш Символ. Нужно отметить, что мы веруем не «в Него», то есть в Его существование, а Ему. С одной стороны да, необходимо иметь уверенность в бытии Бога, но этого не достаточно. Мы веруем Ему, как Царю и Богу. То есть это гораздо большее, это следует понимать и как доверие, то есть полное согласие с Его волей и принятие ее.

Для христианина Бог — это не безликая космическая энергия, это живая Личность. И потому человек может общаться с Богом, общаться очень близко. Энергию космическую невозможно любить, ей невозможно молиться, по сути дела в нее и верить-то абсурдно. Ведь если мы человеку, сидящему перед нами, говорим «я верю в тебя», что это будет значить? Это все равно, что мы говорим: «Я верю в твои силы, в твои таланты, в твою доброту, то есть доверяю тебе». Поэтому верить в Бога — это в первую очередь, значит доверять Ему - доверять Его слову, Его заповедям, Его промыслу о нашей жизни. Верить в Бога – это в конечном итоге значит верить в Его любовь. Один из персонажей романа Достоевского «Бесы», объявляющий себя атеистом, однажды признается: «А я бы хотел, чтобы Бог был» «Почему?» - спрашивают его друзья. И он, как человек, испытавший в своей жизни множество разочарований, отвечает: «Потому что Бог - это единственное существо, которое умеет любить вечно». От этого ощущения и рождается у человека желание называть Бога Отцом. Как говорит псалмопевец Давид «Отец мой и мать моя оставили меня, но Господь примет меня». Кроме того, что есть вера в Бога, есть еще, как многие мы понимаем, и ложная вера – суеверия.

Что же нам понимать под суеверием? Это есть суетную, то есть пустая и бесполезная вера. Ведь так как истина – только одна, то любое иное суждение, взгляд на истину будет непременно ошибочным.  Источник суеверий в удалении человека от истинного света, в потере им настоящего религиозного знания. Так объясняет святой апостол Павел происхождение идолопоклонства, или язычества, которое представляет в самом себе наиболее яркий и опасный вид суеверия. Сущность суеверия заключается в том, что суеверный человек присущее только Богу начинает приписывать Его творению и, вместо того чтобы надеяться на Бога, возлагает свои упования на тварей. При всей своей кажущейся иногда невинности и незлонамеренности, суеверия далеко не безопасны для веры. Они затемняют духовный взор и загрязняют веру, ослабляют надежду на Творца, отклоняют одержимых ими от руководства Церкви, извращают у них здравые, согласные с христианским учением нравственные понятия, а иногда плодят пороки или ведут к преступлениям.

Большинство суеверий досталось нам от наших предков – язычников. Есть и некоторые, что развились сравнительно недавно – появились в атмосфере религиозного невежества или на почве болезненно мистических устремлений и переживаний таких верующих, которые не удовлетворяются упованием на волю и силу Божию, но ищут видимых и скорых знамений и чудес в обыкновенных вещах природы. Другой формой суеверия является обрядоверие.  Увы, это довольно обычное явление у нас – когда какому либо церковному ритуалу приписываются особые силы, значения. Но какими бы путями суеверия ни проникали в наше сознание, они всегда осуждались истинной религией.

Истинная вера может дать человеку ответ на любой жизненный вопрос. И самый главный вопрос, с которым сталкивается человек, на который предстоит в жизни каждому найти свой ответ, звучит примерно так: «Зачем я живу на свете? Почему существуют страдания в мире?» И в зависимости от того, как человек смог ответить на такой вопрос перед своей совестью, перед своим сокровенным «я», зачастую человек принимает самые главные решения в своей жизни. На эти и многие другие вопросы высшего порядка искал ответы практически каждый человек. Но не каждый смог найти такой ответ, который бы смог его удовлетворить. Бог дает ответы на эти и другие вопросы. Фактически Он – и есть ответ. Это наше временное бытие на земле – не есть всё, уготованное нам. Как сказано в Священном Писании, Бог есть Любовь, и к вечной любви призывает нас Наш Творец.

Великий математик и философ Блез Паскаль про истинную религию однажды сказал: «Чтобы сделать человека счастливым, она должна показать ему, что есть Бог, что мы обязаны любить Его, что наше истинное благо – пребывать в Нем и наше единственное несчастье – быть разлученным с Ним; что мы полны мрака, мешающего познать и любить Его, и что, таким образом, мы окончательно неправы, не исполняя своего долга любви к Богу, а подчиняясь влечениям плоти. Она [т.е. истинная религия] должна объяснить нам причину того, что мы противимся Богу и собственному благу; указать нам средства от этих немощей и таким образом приобрести эти средства. Испытайте в этом отношении все религии мира, и вы не найдете ни одной, кроме христианской, которая удовлетворяла бы этим требованиям».

Что вообще кроме религии может дать человеку ответ на такой вопрос? – Ничего. Ведь для неверующего человека надежды весьма абстрактны: на могиле только трава, а за гробом нет ничего, пустота. Только имя в памяти близких, знакомых, да и то – если вспомнят.

Вот суждение на эту тему профессора Московской Духовной академии Алексея Ильича Осипова:
В чём особенность православного понимания смысла жизни?

[Авторские колонки](http://www.ierei.com/?cat=1), [Главная](http://www.ierei.com/?cat=18), [Таинства и обряды](http://www.ierei.com/?cat=11)